# BIBLIOTHECA INDICA;

#### COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, Nos. 328, 336, 343, 364, 384, 405,

(BHÁMATI)

A GLOSS ON ŚANKARA ÁCHÁRYA'S COMMENTARY
ON THE BRAHMA SÚTRAS,

BY VÁCHASPATI MIŚRA.

EDITED BY PANDIT BÁLA SÁSTRÍ,)

LATE PROFESSOR OF HINDU LAW, BENARES SANSKRIT COLLEGE.

#### Benares:

PRINTED AT THE BENARES PRINTING PRESS

BY CHEANNULAL,

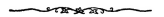
1880.

# भामतीं।



## ब्रह्मसूत्रग्राङ्करभाष्यव्याखा।

### निष्विजतन्त्रस्वतन्त्रश्रीवाचस्पतिमिश्रविरचिता ।



एशियाटिक्सीसाइटीनामकसभासम्पादकमहाशयानामनुमया

रानडोपाख्येन पण्डितबालशास्त्रिणा संस्कृता ।

वाराणसीचेत्रे

बनारसप्रिटिङ्कप्रेसनामकयन्त्रालये छन्नूलालेन मुद्रिता ।

संवत्सरे १९३६ ख़ीट शके १८८०.

## ॥ भामती ॥

### ग्राद्धरब्रह्मस्वभाष्ययांखा

सर्वतन्त्रस्वतन्त्रश्रीमहामहोपाध्यायवाचस्पतिमिश्रविरचिता ।

॥ श्रीगणेशाय नमः ॥

ऋिनविद्यादितयस्चित्रस्य प्रभवता विवर्ता यस्येते वियद्निस्तेजोऽववनयः । यतस्याभूदिश्रं चरमचरमुस्यावचिमदं नमामसद्ग्रह्यापरिमितसुखज्ञानमस्तम् ॥ १ ॥ निष्ठश्वसितमस्य वेदा वीक्षितमेतस्य पन्च भूतानि । स्मितमेतस्य चराचरमस्य च सुत्रं महाप्रस्यः ॥ २ ॥ षड्भिरङ्गे(१)स्पेताय विविधेरव्यये(२)रिप । शाश्वताय नमस्तुमा वेदाय च भवाय च ॥ ३ ॥ मार्तण्डतिस्त्रस्यामम् सर्वसिद्धिविधायिनः (३) ॥ ४ ॥ विश्ववन्द्यान् नमस्यामः सर्वसिद्धिविधायिनः (३) ॥ ४ ॥ ब्रह्मास्त्रकृते तस्मै वेदव्यासाय वेधसे । ज्ञानश्रह्मवज्ञानं श्रंकरं कर्णाकरम् ।

<sup>(</sup>१) "सर्वज्ञता तृष्पिरनादिबोधः स्वतन्त्रता नित्यमलुव्यक्ताकः । अनन्त्रज्ञाकिश्व विभोविधिज्ञाः षडाहुरङ्गानि महेश्वरस्य"। इति पुराणम् ॥

<sup>(</sup>२) "ज्ञानं विरागतेश्वर्य तपः सत्यं क्षमा धृतिः । स्वष्टत्वमात्मसंबीधी द्याधिष्ठातृ-स्वमेव च । अव्ययानि द्शैतानि नित्यं तिन्नित शङ्करे" । इति वायुप्राणम् ॥

<sup>(3) &</sup>quot;आदित्यस्य सदा पूजां तिळकस्वामिनस्तया | महागणपते धैव कुर्वन् सि-द्धिमवाप्रयान्" | इति स्मृतिः ॥

भाष्यं प्रसन्नगम्भीरं तत्प्रणीतं विभज्यते ॥ ६ ॥ च्याचार्यक्रतिनिवेशनमण्यवधूतं वचेास्मदादीनाम्। रथ्योदकमिव गुङ्गाप्रवाच्चपातः पवित्रयति ॥ ७॥ **त्र्यथ यदसंदिग्धमप्रयोजनं च न तत्प्रेचावत्प्रतिपित्सागोचरो,** यथा समनस्केन्द्रियसन्निक्तष्टः स्कीतानोकमध्यवर्ती घटः करट-दन्ता वा, तथा चेदं ब्रह्मेति व्यापकविरुद्वीपलव्धिः। तथान्ति, " बृच्चत्वाद्वं च्यात्वादात्मैव ब्रह्मीत गीयते", स चायमाकीटप-तङ्गेभ्य चा च देवर्षिभ्यः प्राणभुकात्रखेदंकाराखदेभ्ये। देहे-न्द्रियमने।बृद्धिविषयेभ्यो विवेकेनाचिमत्यसंदिग्धाविपर्यसाप-रोचानुभवसिद्ध इति न जिज्ञासास्पटं, निच्च जात् कश्चिदव संदिग्धे ऽइं वा नाइं वेति, न च विपर्यस्वति नाइमेवेति। न चाइं क्रग्नः खूना गच्छामीत्यादिदे इधर्मसामानाधिकरण्यद-र्भानात् देचालम्बना ऽयमचंकार इति सांप्रतम् । तदालम्बनत्वे चि यो ऽचं बाल्ये पितरावन्वभवं स एव स्थाविरे प्रणप्तननुभवा∸ मीति प्रतिसंधानं न अवेत् । निष्ठ् वालस्विवरयोः प्रीरियोर-स्ति मनागपि प्रत्यभिज्ञानगन्धे। येनैकत्वमध्यवसीयेत । तन्मा-द्येषु त्यावर्तमानेषु यदनुवर्तते तत्तेभ्या भिन्नं, यथा नुसुमेभ्यः द्धवम्। तथा च बानादिशरीरेषु व्यावर्तमानेव्वपि परखरमर्च-काराखदमनुवर्तमानं तेभ्यो भिद्यते । ऋषि च खप्तान्ते दिव्यं •प्रारीरभेदमास्थाय तदुचितान् भागान् भुज्जान एव प्रतिबुड्डी मनुष्यप्ररीरमातानं प्रयानाचं देवा मनुष्य एवेति देवप्ररीरे बाध्यमानेष्यसमास्पदमबाध्यमानं श्ररीराद्भिन्नं प्रतिपद्यते। ऋपि च यागव्याघः ग्ररीरभेटेपि त्रात्मानमभिन्नमनुभवतीति नार्च-काराजम्बनं देचः। ऋत एव नेन्द्रियाण्यप्यस्थानम्बनम्, इन्द्रिय-भेढेपि यो ऽच्मद्रात्तं स एवैनर्चि स्पृशामीः यचमालम्बनस्य प्रत्य- भिज्ञानात् । विषयेभ्यस्त्वस्य विवेकः स्थवीयानेव । बुद्धिमनदीस्य करणयोरचभितिकर्र्वप्रतिभासप्रख्यानानम्बनलायोगः। क्रग्री-ंहमन्धे।हमिलादयस प्रयोगा ऋत्लाष्यभेदे कयं चिनाचाः क्रोशन्तीत्यादिवदै।पचारिका इति युक्तंमुत्पग्यामः॥ तसादि-दंक्षाराखदेभ्या देचेन्द्रियमने।बुद्धिवषयेभ्या व्यावृत्तः स्पुटत-राचमनुभवगम्य त्रात्मा संग्रयाभावादिजज्ञास्य इति सिद्धम्। ग्रप्रयोजनत्वाच । तथाचि, संसारनिवृत्तिरपवर्ग इच प्रयोजनं विविचतम्। संसारश्वातायाथान्म्याननुभवनिमित्त त्रातायाथा-त्म्यज्ञानेन निवर्तनीयः । स चेदयमनादिरनादिनात्मयाथातम्य-ज्ञानेन सज्ञानुवर्तने कुतो ऽस्य निवृत्तिर्रविरोधात् । कुतश्चात्म-याधातम्याननुभवा, नच्चाचमित्यनुभवादन्यदात्मयाधातम्यज्ञान-मिल । न चाँचमिति सर्वजनीनस्फुटतरानुभवसमर्थित आत्मा देचेन्द्रियादिव्यतिरिक्तः प्रका उपनिषदां सस्सैरप्यन्यथितु-मनुभवविरोधात्। नच्चागमाः सदसमपि घटं पटयितुमी प्रते। तसादनुभवविरोधादुपचरिताथी एवीपनिषद इति युक्तमृत्य-य्याम इत्याग्रयवानाग्रङ्ग्य परिचरति । युन्तदस्तत्प्रत्ययगोचर-योरिति। अत्र च युषादसादित्यादिमिथ्याभिवतं युक्तमित्नः ग्रङ्कायन्यः। तथापीत्यादिपरिचारयन्यः। तथापीत्यभिसंबन्धा-च्छद्भायां यद्यपोति पठितव्यम् । इदमस्रात्प्रत्ययगोत्तरयोरिति वक्तव्ये युयाद्गृ इणमत्यन्तभेदे।पन्त चणार्थम्। यथा चा इंकारप्र-तियोगी त्वंकारी नैविमदंकार, एते वयिममे वयमासाच्द्रति बक्क प्रयागदर्शनादिति । चित्खभाव त्रातमा विषयी, जडख-भावा बुद्दीन्द्रियदेचविषया विषयाः। एते चि चिदात्मानं विसि-न्वन्ति अवबञ्जन्ति स्तेन रूपेण निरूपणीयं कुर्वन्तीति यावत्। परसारानध्यास्चेतावखन्तवैचच्छो दशन्तसामःप्रकाणविति।

निच जातु कञ्चित्समदाचरदुत्तिनी (१) प्रकाशतमसी परस्परा-त्मतया प्रतिपत्तुमर्चति । तदिदमुक्तमितरेतरभावानुपपत्तावि-ति । इतरेतरभाव इतरेतरलं, तादात्म्यभिति यावत् । तस्यान्-पपत्ताविति। स्यादेतत् । मा भ्रद्धर्मिणोः 'परस्परभावसुद्धर्माणां तु जाराचेतन्यनित्यत्वानित्यत्वादीनामितरेतराध्यासे। भविष्य-ति । दृश्यते चि धर्मिणोर्विवेकग्रचणेपि तद्वर्माणामध्यासा, यथा कुसुमाद्गेदेन युद्धामाणेपि स्फटिकमणावितस्वक्कतया ज-पाकुचुमप्रतिबिम्बोद्गाचिण्यक्षः स्कटिक इत्याक्ण्यविश्रम इ-त्यत उक्तम् । तद्दर्भाणामपीति । इतरेतरच धर्मिणि धर्माणां भावा विनिमयसास्यानुपपत्तिः। ऋयमभिसंधिः। रूपविद्व द्रव्य-मितखक्कतया रूपवर्ता द्रव्यान्तरस्य तिद्वेवेने यृद्धामाणस्यापि कायां ग्रह्मीयान्, चिदात्मा त्वरूपा विषयी न विषयक्कायामुद्गा-**च**यित्मर्चति । यथाज्ञः । "ग्रन्दगन्धरसानां च कीदग्री प्र-तिबिम्बता" इति । तदिच्च पारिश्रेव्यादिषयविषयिणोरन्योन्यात्म-संभेदेनैव तद्दर्भाणामपि परस्परसंभेदेन विनिमयात्मना भवि-तव्यं, तो चेद्वर्मिणावत्यन्तविवेकेन गृज्यमाणावसंभिन्नी, ऋसं-भिन्नाः सतरां तयोर्धर्माः, खात्रयाभ्यां व्यवधानेन दूरापेतत्वात्, नदिद्मुऋं सतरामिति। नदिपर्ययेणेति। विषयविपर्ययेणेत्यर्थः। मिथ्याग्रब्दा ऽपन्हववचनः। एतदुत्तां भवति। ऋध्यासा भेदाग्रचे-ण व्याप्रसिद्धि सेद्यसः सभेदायसं निवर्तयं सद्याप्तम-ध्यासमिप निवर्तयतीति। मिथ्येति भवितुं युक्तं यद्यपि तथापीति योजना । इदमचाकूतम् । भवेदेतदेवं यदाचिमत्यनुभवे चात्म-तत्त्वं प्रकार्यत, नत्वेतदस्ति । तथाचि । समस्तोपाध्यनविक्तना-नन्तानन्दचैतन्यैकरसमुदासीनमेकमदितीयमात्मतत्त्वं श्रुति-

<sup>(</sup>१) समुदावरन्त्यी, भेदेन भासमाने, वृत्ती, वर्तने, ययोस्ते तथा ॥

स्तृतीतिचासपुराणेषु गीयते। न चैतान्युपक्रमपरामर्श्रीपसंचारैः क्रियासमभिचारेणेहगातातत्त्वमभिदंधति तत्पराणि सन्ति ग्र-क्यानि प्रक्रेणाप्युपचरितार्थानि कर्तुम् । ऋभ्यासे चि भ्र्यस्वम-र्थस्य भवति, यथाचा दर्शनीयाचा दर्शनीयेति न न्यूनत्वं प्रागे-वोपचरितत्वमिति। ऋचमनुभवस्तु प्रादेशिकमनेकविधेशोकदुः-खादिप्रपञ्चापसुतमात्मानमादर्भयन् कथमात्मतत्त्वगाचरः कथं वा ऽनुपञ्जवः (२) । न च ज्येष्ठप्रमाणप्रत्यचितरोधादाम्बायस्यैव तदपेनस्याप्रामाण्यमुपचरितार्थतं चेति युक्तम् । तस्यापास्त्रेय-तया निरस्तसमस्तदे वागद्भस्य बाधकतया स्तासिइप्रमाणभा-वस्य स्वकार्ये प्रमितावनपेचत्वात्। प्रमितावनपेचत्वेष्वृत्यन्ता प्रत्य-चापेचलात्ति दिरोधादनुत्पत्ति चच्चामप्रामाप्यमिति चेन्न । उ-त्यादकाप्रतिदन्दित्वात् । नद्यागमज्ञानं सांत्यवचारिकं प्रच-चस्य प्रामाण्यम्पद्यन्ति येन कारणाभावात्र भवेदपि तु तान्वि-कम्। न च तत्त्रस्थात्यादकम्। ऋतात्त्विकप्रमाणभावेभ्योपि सांव्यवचारिकप्रमाणेभ्यस्तत्त्वज्ञानात्यत्तिदर्शनात् । तथा च वर्णे इखदोर्घलाद्या ऽन्यधर्मा ऋपि समारोपितास्तत्त्वप्रतिपत्तिचे-तवा, निच्च लाकिका नाग इति वा नग इति वा पदात् कुञ्जरं वा तहं वा प्रतिपद्ममाना भवन्ति भान्ताः। न चानन्यपरं वाकां सार्थउपचरितार्थं युक्तम् । उक्तं चि "न विधी परः ग्रब्दार्थ" इति । ज्येष्ठत्वं चानपेचितस्य बाध्यत्वे चेतुर्न बाधकत्वे, रजत- , ज्ञानस्य ज्यायसः प्राक्तिज्ञानेन कनीयमा बाधदर्शनात् । तद-नपबाधने तदपबाधात्मनस्तस्यात्मत्तरनुत्वत्ते । दर्शितं च ता-त्त्विकप्रमाणभावस्थानपेक्षितत्वम् । तथा च पारमर्षं छत्रं, "पी-र्वापर्ये पूर्वद्वार्बच्चं प्रक्ततिवत्" (ऋ०६ पा० ५) इति । तथा

<sup>(</sup>१) विपर्यासज्ञान्यः ॥

"पूर्वात्यरबलीयस्वं तत्र नाम प्रतीयताम्। ऋन्योन्यनिरपेचाणां यव जना धियां भवें' दिति। ऋपि च ये ऽप्य इंकारास्पदमातमा-नमास्थिषत तैरप्यस्य न तात्त्विकत्वमभ्युपेतव्यम् । ऋइमिद्वै-वासि सदने जानान इति सर्वव्यापिनः प्रादेशिकत्वेन यद्यात्। उच्चतरगिरिज्ञिखरवर्तिषु मचातरुषु भूयिष्ठस्य दूर्वाप्रवालनि-भीसप्रत्ययवत्। न चेदं देचस्य प्रादेशिकत्वमनुभूयते न त्वात्मन इति सांप्रतं, निच तदैवं भवत्यच्मिति, गौणत्वे वा न जाना-मीति। ऋषि च परश्रव्दः परत्र चच्चमाणगुणयोगेन वर्ततइति यत्र प्रयोक्तृप्रतिपत्नोः संप्रतिपत्तिः स गौण स च भेदप्रत्ययपु-रःसरः। तद्यथा नैयमिकाभिद्यात्रवचने। ऽग्निद्यात्रप्रदः (ऋ० १ पा॰ ४) प्रकरणान्तरावधृतभेदे काण्डपायिनामयनगते कर्मणि मासमग्रिचात्रं ज्हातोत्यत्र साध्यसाद्ययेन गाणः (ऋ० ७ पा० ३) । माणवको चानुभवसिद्धभेदे सिंचात्सिंचग्रज्दः। न लइंकार स्य मुख्यार्था निर्नुठित्गर्भतया (१) देचादिभ्या भिन्ना ८नुभूयते येन परश्रव्यः शरीरादी गौणो भवेत्। न चात्यन्तनि-रूढतया गौरोपि न गौरालाभिमानः सार्षपादिषु तैनग्रब्दवदिति वेदितव्यम्। तत्रापि स्नेचात्तिलभवाङ्गेदे सिद्धएव सार्षपादीनां तें जग्रब्दवा चाताभिमाना न त्वर्घयोसीं नसार्षपयोरभेदाध्यव-सायः। तिसद्धं गैाणत्वमुभयदर्श्वानो गैाणमुख्यविवेकविज्ञानेन व्याप्तं तद्दि व्यापकं विवेकज्ञानं निवर्तमानं गौणतामपि निव-र्तयतोति । न च बालस्वविरश्ररीरभेदेषि सा ऽचमित्येकस्यात्म-नः प्रतिसंधानाद्देचादिभ्या भेदेनास्त्यात्मानभव इति वाच्यम् । परोत्तकाणां खल्वियं कथा न ने किकानाम्। परोत्तका ऋपि

<sup>(</sup>१) निष्कृष्य छुठितः प्रतिभासितौ गर्भोऽसाधारणाकारौ यस्य स तथा तस्य भा-वस्तना तथा ॥

हि व्यवहारसमये न जोकसामान्यमितवर्तन्ते । वच्चत्यनन्तर-मेव चि भगवान् भाष्यकारः। "पश्वादिभिञ्चाविश्रेषादिति"। बाह्या ऋष्याद्धः "शासचिन्तकाः खल्वेवं विवेचयन्ति न प्रति-पत्तार" इति । तत्पारिश्रेव्याचिदात्मगोत्तरमसंकारमसमिद्या-स्मि सदनइति प्रयुच्जानी चौिकिकः शरीराद्यभेदग्रचादात्मनः प्रादेशिकत्वमभिमन्यते नभस इव घटमणिकमिक्कताद्यपाध्यव-च्छेदादिति युक्तमुत्पग्धामः । न चार्चकारप्रामाण्याय देचादि-वदात्मापि प्रादेशिक इति युक्तम् । तदा खल्वयमणुपरिमाणो वा स्याद्देचपरिमाणा वा। त्र्रणुपरिमाणत्वे स्थूना ऽचं दीर्घ इति च न स्यात्। देचपरिमाणत्वे तु सावयवतया देचवदनित्यत्वप्र-सङ्गः। किं चास्मिन् पत्ते ऽवयवसमुदायो वा चेतयेत्रात्येकं वा ऽवयवाः। प्रत्येकं चेतनत्वपत्ते बह्रनां चेतनानां खतन्त्राणामेक-वाक्यताभावाद्पर्यायं विरुद्धदिक्रियतया ग्ररीरमुन्गथ्येत, ऋ-क्रियं वा प्रस<del>ज्येत । समुदायस्य तु चैतन्ययोगे वृक्णएकसिन्न</del>-वयवे चिदातमना ऽप्यवयवा वृक्ण इति न चेतयेत्। न च बद्र-नामवयवानामविनाभावनियमा दृष्टा य एवावयवा विश्रीर्णस्तदा तद्भावे न चेतयेत् । विज्ञानासम्बनत्वेष्यचंप्रत्ययस्य भान्तत्वं तदवस्थमेव। तस्य स्थिरवस्तुनिर्भासत्वादस्थिरत्वाच विज्ञाना-नाम्। एतेन स्यूनो ऽच्यान्धोचं गच्छामीत्यादयोष्यधासनया व्याख्याताः । तदेवमुक्तक्रमेणाचंप्रत्यये पूतिक्रयाण्डीक्रते भग-• वती श्रुतिरप्रत्यू चं कर्द्धत्वभेत्तिृत्वस्यदुःखंशोकाद्यात्मत्वमस्म-नुभवप्रसञ्जितमाताना निषेडुंमर्चनीत । तदेवं सर्वप्रवादिश्र-तिस्नृतीतिचासपुराणप्रिधतमिष्याभावस्याचंप्रत्ययस्य खरूप-निमित्तपार्षेरपव्याख्यानमन्योन्यस्मिन्नित्यादि । ऋव चान्यो-न्यसिन् धर्मिणि त्राताशरीरादावन्यान्यात्मकतामध्यस्याच-

ामदं शरारादीति। इदमिति च वस्तुता न प्रतीतितः । स्रोकः व्यवसारो लोकानां व्यवसारः स नायमसमिति व्यपदेशः। इ-तिग्रब्स्पूचितस्य ग्ररीराद्यनुकूत्तं प्रतिकूत्तं च प्रमेयजातं प्रमाणेन प्रमाय तद्पादानपरिवर्जनादिः । ऋन्यान्यधर्माश्वाध्यस्यान्यो-न्यस्मिन् धर्मिणि देश्वदिधर्मान् जन्ममरणजराव्याध्यादीना-त्मिन धर्मिणि ऋध्यस्तदेचात्मभावे समारोप्य तथा चैतन्यादी-नात्मधर्मान् देचादावध्यसात्मभावे समारोप्य ममेदं जरामर-णपुत्रपशुःखास्यादीति व्यवसारी व्यपदेश, इतिश्रव्दसूचितञ्च तदनुद्धपः प्रवृत्त्यादिः। स्रत्र चाध्यासत्यवद्यारिक्रयाभ्यां यः कर्ती-न्नीतः स समान इति समानकर्द्धकत्वेनाध्यस्य व्यवचार इत्युप-पन्नम्। पूर्वकालत्वसूचितमध्यासस्य व्यवचारकारणत्वं द्वचयति, मिथ्याज्ञाननिमित्ताे व्यवचारः । मिथ्याज्ञानमध्याससन्निमि-त्त्रस्तद्भावाभावानुविधानाद्व्यवचारभावाभावयोरित्यर्थः । तदेव-मध्यासस्बद्धपं फलं च व्यवचारमुक्ता तस्य निमित्तमाच । इत-रेतराविवेकेन। विवेकाग्रहेणेत्यर्थः । त्र्रथाविवेक एव कसात्र भवति, तथा च नाध्यास इत्यत त्राच । त्रात्यन्तविविक्तयोर्धर्म-धर्मिणोः परमार्थतो धर्मिणोरताढात्म्यं विवेको धर्माणां चासं-कीर्णता विवेकः । स्यादेतत् । विविक्तयोर्वसुसर्तार्भेदाग्रचनिव-न्धनस्तादात्म्यविश्वमा युज्यते प्रुक्तोरिव रजताङ्गेदाग्रचे रजत-नादात्म्यविश्रमः । इच तु परमार्थसतिश्वदात्मना न भिन्नं देचाद्यस्ति वस्तुसत्तत्त्रुतश्चिदान्मने। भेदायचः सुतस्व तादा-त्म्यविश्वम इत्यत त्राचे । सत्यानृते मिथुनीक्वत्य, विवेकाग्रचा-द्ध्यस्येति योजना । सत्यं चिदात्मा, ऽनृतं बुद्दीन्द्रयदेचादि, ते दे धर्मिणी मिथुनीक्रत्य, युगनीक्रत्येत्यर्थः। न च संवृतिपरमा-र्थसतोः पारमार्थिकं मिथुनमस्तीत्यभ्रततद्वावार्थस्य 🕏 प्रयोगः।

एतदुक्तं भवति । अप्रतीतस्यारोपायोगादारोप्यस्य प्रतीतिष्पयुज्यते न वस्तुमक्ति । स्यादेतत् । आरोप्यस्य प्रतीती सत्यां
पूर्वदृष्टस्य समारोपः समारोपनिबन्धना च प्रतीतिरिति दुर्वारं
परस्पराश्रयत्वमित्यत आद् । नैसर्गिक इति । खाभाविको ऽनादिरयं व्यवद्यारः । व्यवद्यारानादितया तत्कारणस्याध्यासस्यानादितोक्ता । ततस्य पूर्वपूर्वमिध्याद्यानोपदर्शितस्य बुद्वीन्द्रियगरीरादेक्करोक्तराध्यासोपयोग इत्यनादित्वाद्वीजाङ्करवन्न परस्पराश्रयत्वमित्यर्थः ।

स्वादेतत्। ऋद्वा पूर्वप्रतीतिमाचमुपयुज्यते चारोपे, न तु प्र-तीयमानस्य परमार्थम्ता । प्रतीतिरेव त्वत्यन्तासता गगनक-मिनीकस्पस्य देचेन्द्रियादेनीपपद्यते । प्रकाशमानत्वमेव चि चिदात्मना ऽपि सत्त्वं नृतु तद्तिरिक्तं सत्तासामान्यसमवाया-र्थिकियाकारिता वा, दैतापत्तेः। सत्तायाश्वार्थिकियाकारिता-याप्रच सत्तान्तरार्थक्रियाकारितान्तरकल्पने ऽनवस्थापातात् प्र-काश्रमानतेव सत्ता ८भ्युपेतव्या । तथा च दे चादयः प्रकाश्रमा-नत्वान्नासन्तक्रिचदात्मवद् ऋसत्त्वे वा न प्रकाशमानास्तत् कथं सत्यानृतयोर्मिथुनीभावस्तदभावे वा कस्य कुता भेदाग्रहस्तद-संभवे कुता ऽध्यास इत्याग्रयवानाच । त्राच त्राचेप्ता कायम-ध्यासे। नाम । क इत्याचेपे । समाधाता चोकसिद्दमध्यासचच-णमाचन्राण एवान्रेपं प्रतिन्निपति । उच्यते । स्टितिरूपः परच पूर्वदृष्टावभासः। ऋवसन्त्रो ऽवमतो वा भासो ऽवभासः। प्रत्य-यान्तरबाधश्वास्थावसादे। ऽवमाना वा। एतावता मिथ्याज्ञान-मित्युक्तं भवति। तस्येदमुपव्याख्यानं पूर्वदष्टेन्यादि। पूर्वदष्टस्या-वभासः वूर्वद्दष्टावभासः। मिथ्याप्रत्ययश्चारोपविषयारोपणीयस्य मिथुनमन्तरेण न भवतीति पूर्वदृष्टग्रन्दणेनानृतमारोपणीयमुप-

खापयित, तस्य च दृष्टत्वमाचमुपयुज्यते न वस्तुसत्तिति दृष्ट्यच्यां न्यापि वर्तमानं दृष्टं दर्शनं नारापापयागीति पूर्वेत्युत्तां, तत्र पू-र्षदृष्टं खद्धपेण सद्प्यारोपणीयतया ऽनिर्वाचिमित्यनृतम्। त्यारो-पविषयं सत्यमाच । परचेति । परच प्रुक्तिकादी परमार्थसित, तदनेन सत्यानृतमिथुनमुक्तम्। स्यादेतत्। परत्र पूर्वेदद्यावभास इत्यनन्यामितव्यापकत्वात् । ऋस्ति चि खस्तिमत्या गिव पूर्व-**इष्टस्य गोत्वस्य परत्र कालाच्यामवभासः। त्र्रास्ति च पाट**लिपु-न्त्रे पूर्वदृष्टस्य देवदत्तस्य परच माचियात्यामवभासः समीचीनः। अवभासपदं च समीचीने ऽपि प्रत्यये प्रसिद्धं यथा नीलस्याव-भासः पीतस्यावभास इत्यत श्राहः। स्टितिहृप इति । स्टिते रूपिमव रूपमस्येति स्ट्यातिरूपः। श्रमन्निचितविषयत्वं च स्ट-तिरूपत्वं सन्निचितविषयं च प्रत्यभिज्ञानं समोचोनिमिति ना-तिब्याप्तिः। नाप्यव्याप्तिः स्वप्नज्ञानस्यापि स्टितिविश्वमद्भपस्यैदं-रूपत्वात्तवापि दि सर्यमाणे पिवादै। निद्रोपप्रववशादसन्निधा-नपरामर्भे तत्रतत्र पूर्वदृष्टस्यैव सिन्निहितदेशकासलस्य समा-रोपः। एवं पीतः प्राह्विस्तिक्तो गुड इत्यत्राप्येतस्वस्यां योजनीयम्। नयाचि । बिचिविनर्गक्कदत्यक्कनयनरिक्ससंप्रक्तिपत्तद्रव्यविन-नों पीततां पित्तरिचतामनुभयन् ग्रह्मं च दोषाच्छादितग्रः-. किमानमनुभवन् पीततायाष्ट्रच ग्रङ्खासंबन्धमननुभवस्रसंबन्धा्-ग्रचणसाद्धयोण पीतं तपनीयपिणडं पीतं विख्वफलमिलादै। पूर्वदृष्टं सामानाधिकरण्यं पीतत्वग्रह्मस्वयोरारोष्याच पीतः म्ह्यः इति । एतेन तिक्ती गुड इति प्रत्ययो व्याख्यातः । एवं वि-चात्रपुरुषाभिमुखेष्वादर्भीदकादिषु खच्छेषु चासुषं तेजा सम् मपि बबोयसाँ भैरिंग नेजसा प्रतिस्नोतः प्रवर्त्तितं सुखसंयुक्तं मुखं ग्राचयद्देशवयात्तदेशतामनभिमुखतां च मुखखागाचय-

त्पूर्वदृष्टाभिमुखादर्भोदकदेशनामाभिमुख्यं च मुखस्रारोप-यतीति प्रतिबिखविभ्रमीपि लिखती भवति। एतेन दिचन्द्रदि-ङ्मोचालातचक्रगन्धर्वनगरवंश्रोरगादिविश्रमेखिप यथासंभवं लक्षणं योजनीयम्। एतदुक्तं भवति। न प्रकाशमानतामात्रं स-क्तं येन देचेन्द्रियादेः प्रकाशमानतया सङ्गावे। भवेत्। निष्ट स-पीदिभावेन रज्जादया वा स्कटिकादया वा रक्तादिगुणयो-गिना न प्रतिभास्नते प्रतिभासमाना वा भवन्ति तदात्मानस्त-दर्माणे वा । तथा सति मस्यु मरीचिचयमुचावचमुचलनुङ्ग-तरङ्गभङ्गमालेयमभ्यर्णमवतीर्णा मन्दाकिनौद्यभिसंधाय प्रवृत्तः स्रात् तीयमापीय पिपासामुपश्रमयेत्। तसादकामेनापि स्रा-रोपितस्य प्रकाशमानस्यापि न वस्तुसत्त्वमभ्यपगमनीयम्। न 🔻 मरीचिरूपेण सनिनमवसुसत् सरूपेण तु परमार्थसदेव दे-चेन्द्रिगादयसु सह्दपेणापि श्वसन्त इत्यनुभवागो चरत्वात्मय-मारोप्यत इति सांप्रतम्। यते। यद्यसन्ते। नानुभवगोत्तराः कद्यं तर्चि मरीचादीनामसर्ता तायतयानुभवगाचरत्वं, न च स्वह्रप-सत्त्वेन तायात्मनापि सन्ता भवन्ति। यदाच्येत नाभावा नाम भावादन्यः कब्रिचदस्ति ऋपि तु भाव एव भावान्तरात्मनाऽभावः स्वद्धपेषा तु भावः। यथाजः। भावान्तरमभावे। चि कया चिनु व्यपेश्रयेति। ततप्रच भावातानीपाख्येयतयास्य युज्येतानुभव-गोचरता, प्रपञ्चस्य पुनरत्यन्तासते। निरस्तसमस्तमामर्थास निस्तत्त्वस्य कुतानुभवविषयभावः कुतो वा चिदात्मन्यारोपः। न च विषयस्य समस्तमामर्थ्यस्य विरहेपि ज्ञानमेव तत्ताहर्षं स्वप्र-त्ययसामर्थ्यासादितादष्टान्तसिद्दस्वभावभेदमुपजातमस्तः प्र-काश्रनं तस्मादसत्प्रकाश्रनश्चित्ररेवाविद्यीत साप्रतम् । यते। येयमसत्यकाणनणिक्तिविज्ञानस्य किं पुनरस्याः शक्यमस-

दिति चेत्। किमतत्कार्यमाचे।स्विदस्या ज्ञाप्यं, न तावत्कार्यः, मसतस्तत्त्वानुपपत्तेः। नापि ज्ञाप्यं, ज्ञानान्तरानुपसम्धेः। त्रन-वस्थापाताच। विज्ञानस्वरूपमेवासतः प्रकाश इति चेत्, कः पु-नरेष सदसताः संबन्धः। ऋसदधीननिद्धपणत्वं सता ज्ञानस्या-सता संबन्ध इति चेत्। ऋसे बतायमितिनिर्वृत्तः प्रत्ययतपस्वी यस्यासत्यपि निरूपणमायतते न च प्रत्ययस्त नाधने किं चित्। **असत आधारत्वायागात्। असदन्तरेण प्रत्यया न प्रयते इति** प्रत्ययस्यैवैष स्वभावा न त्वसद्धानमस्य किं चिदिति चेत्, श्र-हो बतास्यासत्पश्चपाते। यदयमतदुत्पत्तिरतदात्मा च तद्विना-भावनियतः प्रत्यय इति । तस्मादत्यन्तासन्तः ग्ररीरेन्द्रियादया निस्तत्त्वा नानुभवविषया भवितुमर्चन्तीति। ग्रव ब्रूमः। निस्तत्त्वं चेन्नानुभवगोचरस्तिनिमदानीं मरीचयोपि ते।योत्मना सत-यवा यदनुभवगोचराः स्यु,र्न सतत्त्वास्तदातानां मरीचीनाम-सन्तात्। दिविधं च वर्त्वनां तन्त्वं सन्त्वमसन्त्वं च, तन पूर्वं स्वतः परं तु परतः। यथाज्ञः। स्वरूपपर्रूपाभ्यां नित्यं सदस-दात्मके। वस्तुनि ज्ञायने किं चिद्रूपं केश्विचन्कदा च नेति। तिनं मरोचिषु तायनिर्भासप्रत्ययस्तन्त्वगोचरः । तथा च समीचीन इति न भान्तो नापि बाध्येत । ऋद्वा न बाध्येत यदि मरोचीनतायात्मतन्त्वान् ऋतोयात्मना गृह्णीयात्। ता-·यात्मना तु गृज्जन् कथमभान्तः कथं वा (बाध्यः । इन्त ते।याभावात्मनां मरीचीनां तोयभावात्मत्वं तावन सत्। तेषां तायाभावादभेदेन तायभावातातानुपपत्तेः। नाष्यसत्। वस्त्रना-रमेव चि वस्त्वन्तरस्यासत्त्वमास्त्रीयते भावान्तरमभावान्या न क क्रिचट्निक्पणादिति वदिक्कः। न चारोपितं रूपं वस्त्वन्तरं त-हि मरोचयो वा भवेद् गङ्गादिगतं नेायं वा। पूर्वस्मिन् कर्ष्ये

मरीचय इति प्रत्ययः स्यात् न तायमिति। उत्तरिसंसु गङ्गायां तायमिति स्याम पुनरिचेति। देशभेदास्मरणे तायमिति स्याम पुनरिचेति। न चेद्मत्यन्तमसन्निरस्तसमस्तस्वरूपमसीकमेवा-स्विति साप्रतम् । तस्यानुभवगोत्तरत्वानुपपत्तेरित्वुक्तमधस्ता-त्। तस्मान्न सत्। नापि सदसत्, परस्परिवरोधादिति अनिर्वा-च्यमेवारोपणीयं मरीचिषु तोयमाखोयं तदनेन ऋमेणाध्यसं तीयं परमार्थतीयमिव। ऋत एव पूर्वदृष्टमिव। तन्त्वतस्तु न तीयं न च पूर्वेद्दष्टं किं त्वनृतमनिर्वाच्यम् । एवं च देचेन्द्रियादिप्र-पचीप्यनिर्वाची ऽपूर्वेपि पूर्विमध्याप्रत्ययोपदर्शित इव परच चिदात्मन्यध्यस्यतद्दति उपपन्नमध्यासनज्जायोगाद्देचेन्द्रिया-दिप्रपचनाधनं चोपपादियव्यते। चिदात्मातु श्रुतिस्टतीति-चासपुराणगोत्तरस्तम्भूलतदविरुद्दन्यायनिर्णीतग्रद्धबुद्दमुक्तस्व-भावः सस्येनैव निर्वाच्या ऽवाधितः स्वयंप्रकाग्रतैवा ऽस्य मुना सा च स्वइपमेव चिद्रात्मना न तु तदितिरिक्तं सत्तासामान्यसमवा-यार्थिकियाकारिता वा इति सर्वमबदातम् । स चायमेवंलक्षण-कोध्यासे। ऽनिर्वचनीयः सर्वेषामेव संमतः परीश्वकाणां तद्गेदे परं विप्रतिपत्तिरित्यनिर्वचनीयतां द्रढियतुमाच तं के चिद्न्यचाऽ-न्यधर्माध्यास इति वदन्ति॥ ऋन्यधर्मस्य, ज्ञानधर्मस्य रजतस्य, ज्ञानाकारस्येति यावत्, श्रध्यासोन्यत्र बाह्ये। सात्रान्तिकनये तावद्वाच्चमस्ति वसुसत्तच ज्ञानाकारस्यारोपः । विज्ञानवादि-नामपि यद्यपि न बाच्चां वस्तुसत्तवाष्यनाद्यविद्यावासनारोपित-मलीकं बाच्चं तत्र ज्ञानाकारस्यारोपः। उपपनित्रच यद्याद्वप्र-मनुभवसिद्धं रूपं तत्तादृश्ममेवाभ्युपेतव्यमित्युत्वर्गे ान्यथात्वं पुन-रस्य बलवद्वाधकप्रत्ययवशास्त्रेदं रजतमिति च वाधस्येदंता-माचवाधेने।पपनीः न रजनगोचरते।चिता। रजतरय धर्मिणो

बाधे हि रजतं च तस्य च धर्म इदन्ता बाधिते भवेताम्, तदर-मिदन्तैवास्य धर्मो वाध्यतां न पुना रजतमपि धर्मि, तथा च र-जतं बिच्चिधितमधीद् न्तरे ज्ञाने व्यविष्ठतद्दि ज्ञानाकार-स्य विद्रिष्णासः सिध्यति । को चित्तु ज्ञानाकारख्यातावपरि-तुष्यन्तो वदन्ति । यत्र यदध्यासस्त्रहिवेकाग्रहिनवस्थनो भूम इति । ऋपरितेषिकारणं चाक्तः । विज्ञानाकारता रजतादेरनु-भवादा व्यवस्थाप्येतानुमानादा । त्रचानुमानमुपरिष्टान्निराक्-रिष्यते । ऋनुभवा ऽपि रजतप्रत्यया वा स्याद् बाधकप्रत्यया वा। न तत्वद्रजतानुभवः। स चीदंकारास्पदं रजतमावेदयति न त्वान्तर, महमिति हि तदा स्यात् प्रतिपत्तुः प्रत्ययादव्यतिरे-कात्। भ्रान्तं विज्ञानं स्वाकारमेव बाज्यतया ऽध्यवस्यति। त-या च नाचंकारास्पदमस्य गोचरो ज्ञानाकारता पुनरस्य वा-भक्तप्रत्ययप्रवेदनोयेति चेत्, चन्त बाधकप्रत्ययमाखोचयत्वायु-यान्। किं पुरोवर्त्ति दुव्यं रजताद्विवेचयत्याचे ज्ञानाकारता-मप्यस्य दर्शयति । तर्वे ज्ञानाकारते।पदर्जनव्यापारं वाधकप्र-त्ययस्य ब्रवाणः स्नाघनीयप्रज्ञो देवानांप्रियः। पुरेविर्वत्वप्रतिषे-भादर्शादस्य ज्ञानाकारतेति चेत्, न। असन्निधानाग्रहनिषेधाद् च्रम निहितो भवति प्रतिपत्तुरत्वन्तसन्निधानं लख्य प्रतिपत्ता-त्मकं कुतस्त्यं, न चेष रजतस्य निषेधा न चेदन्तायाः, किं तु ।व-वेकाग्रसप्रसन्धितस्य रजतव्यवसारस्य। न च रजतमेव ग्रुक्ति-कायां प्रसन्द्रितं रजतज्ञानेन, निच रजतिर्भासस्य ग्रुक्तिका-सम्बनं युक्तमनुभवविरोधात्। न खलु सक्तामाचेणालम्बनम्, ऋतिप्रसङ्गात्। सर्वेषामर्थानां सञ्वाविश्रेषादानम्बनत्वप्रसङ्गात्। नापि कारणत्वेन, इन्द्रियादीनामपि कारणत्वात्। तथा च भास-मानतैवालम्बनार्थः । न च रजनचाने ग्रुक्तिका भासतर्ति

कथमालम्बनं भासमानताम्युपगमे वा कथं नानुभवविरोधः। चपि चेन्द्रियादीनां समीचीनज्ञाने।पजनने सामर्थ्यमुपलन्ध-मिति कथमेभ्यो मिथ्याज्ञानसंभवः। दोषस्हितानां तेषां प्रि-थ्याप्रत्यये ऽपि सामर्थिमिति चेत्, न । देाषाणां कार्योपजनन-सामर्थ्यविघातमाचे चेतुरुवात्। ऋन्यया दुष्टादपि कुटजबीजाद् वटाङ्कुरोत्पत्तिप्रसङ्गात्। ऋषि च खगोचरव्यभिचारे विज्ञानानां सर्वजानाश्वासप्रसङ्गः। तस्मात् सर्वे ज्ञानं समीचीनमास्थेयम्। तथा च रज्तमिदमिति च दे विज्ञाने स्टल्यनुभवद्धे तजेदमि-ति पुरोवर्तिद्रव्यमानग्रचणं दोषवग्रात् तद्गतग्रुक्तित्वसामा-न्यविश्रेषस्यागृचात् तन्माचं च गृचीतं सदद्यतया संस्कारोद्दी-धक्रमेण रजते स्टतिं जनयति। सा च ग्रहोतगुचणखभा-वापि दोषवश्रात्र हीतत्रांश्रप्रमोषाद् गृहणमात्रमविष्ठते । त-था च रजतस्मृतेः पुरोवर्तिद्रव्यमात्रगचणस्य च मिथः खरू-पते। विषयतप्रच भेदागुचात् सन्निचितरजतगोचरज्ञानसाद्ध-येणेदं रजतिमिति भिन्ने ऋषि सारणगृष्यणे ऋभेद्व्यवद्यारं च तामानाधिकरण्यव्यपदेशं च प्रवर्तयतः, क चित्पुनर्यचणणव मि-थे। ग्रहीतभेदे, यथा पीतः ग्रह्म इति । ऋत्र हि विनिर्गक्कन्न-गनरिमवर्तिनः पित्तद्रव्यस्य काचस्येव खक्कस्य पीतत्वं गृज्ञु-रे पित्तं तु न युद्धाने, प्रद्वोपि देषवधान् प्राुक्तगुणरहिनः स्वरू-मात्रेष यञ्चते । तदनयोर्गणगुणिनारसंसर्गागु इसारूप्यात् तितपनीयपिण्डप्रत्ययाविश्रेषेणाभेदस्यवद्यारः समानाधिकर-ाव्यपदेशस्, भेदागसप्रसिद्धाताभेदव्यवसारवाधनाः नेद-मिति विवेकप्रत्ययस्य बाधकत्वमण्युपपद्यते, तदुपपत्ती च प्रा-ननस्य प्रत्ययस्य भागनत्वमपि खोकसिद्धं सिद्धं भवति। त-ाद्यथार्थाः सर्वे विप्रतिपन्नाः संदेचविभुमाः, प्रत्ययत्वात्,

घटाद्पित्ययवत् । तदिद्मुक्तं यत्र यदध्यास इति । यिसन् ५३-क्तिकादी यस्य रजतादेरध्यास इति चोकप्रसिद्धः नासावन्य-**याख्यातिनिबन्धना, किंतु गृ**चीतस्य रजतादेस्तत्सारणस्य च गृचीततां प्रप्रमोषेण गृचीतमात्रस्य य इदिमिति पुरेविस्थिता-दुव्यमात्रात्तत्रज्ञानाच विवेकसादग्रचणनिवन्थना भ्रमः। भ्रा-न्तत्वं च ग्रचणक्षरणयोरितरेतरसामानाधिकरण्यव्यपदेशो र-जतादिन्यवद्वारस्रेति। ऋन्ये त्वत्राष्यपरितुष्यन्ते। यत्र यदध्या-ससस्यैः विपरोतधर्मत्वकस्पनामाचत्तते। अत्रेदमाकूतम्। अ-स्ति नावद्रजनार्थिने। रजनमिद्मिति प्रत्ययात्पुरेविर्तिन द्रव्ये प्रवृत्तिः सामानाधिकरप्यव्यपदेशश्चेति सर्वजनीनम् । तदेतन्न तावतुचणस्मरणयोस्तद्गोच्रयोख मिथो भेदाग्रचमात्राद्गि-तुमईति । ग्रम्रणनिवन्धना चि चेतनस्य व्यवसारव्यपदेशी कथमगुचणमात्राद्ववेताम् । ननूत्रं नागुचणमात्रात्वं त ग्रचणस्मरणे एव मिथः खरूपते विषयतयाग्रचीतभेदे स-मीचीनपुरस्थितरजतविज्ञानसाद्ययेन अभेदव्यवचारं सामा-नाधिकरण्यव्यपदेशं च प्रवर्तयतः । ऋष समीचीनज्ञा-ं नसाद्ख्यमनयोर्ग्रद्धामाणं वा व्यवचारप्रवृत्तिचेतुरयुद्धामाणं वा सत्तामाचेण यद्यमाणे ऽपि समीचीनज्ञानसाद्ध्यमनया-रिद्मिति रजतमिति च ज्ञानयोरिति यचणमथ वा त-योरेव खरूपता विषयतय मिथा भेदागृच इति गुचणम्। तच न तावत्समीचीनज्ञानसद्यी इति ज्ञानं समीचीनज्ञानवह्यद-चारप्रवर्तकम् । निच गोसद्यो गवय इति ज्ञानं गवार्धिनं गवये प्रवर्तयति । अनयोरेव भेदागृच इति तु जानं पराचतं, निष् भेदागचे ऽनयारिति भवति, अनयारिति गुचै भेदाग्च-णमिति च भवति । तसात्मतामानेण भेदागुची ऽग्रचीत एव

व्यवचारचेतुरिति वक्तव्यम्। तत्र किमयमारोपोत्पादक्रमेण व्यवचारचेतुराचे। अनुत्यादिनारोप एव स्तत इति। वयं तु प्रधा-मः। चेतनव्यवद्यारस्याचानपूर्वकत्वानुपप्रत्तेरारोपचानात्पाद-क्रमेणैवेति। ननु सत्यं चेतनव्यवसारा नाज्ञानपूर्वकः किं त्ववि-दितविवेकग्रसणस्मरणपूर्वक इति । मैवम् । नेसि रजतप्राति-पदिकार्थमानसरणं प्रवृत्तानुपयुज्यते । इदंकारास्पदाभिमुखी खलु रजतार्थिनां प्रवृत्तिरित्यविवादम् । क्यं चायमिदंकारा-स्रदे प्रवर्तेत, यदि तु न तदिच्छेत्। ऋन्यदिच्छ्त्यन्यत्कारोतीति व्याचतम्। न चेदिदंकारास्पदं रजतमिति जानीयात्क्यं रज-नार्थी तदिच्छेत्। यद्यतयात्वेनाग्रचणादिति ब्र्याता च प्रति-वक्तन्ये। ऽय तयात्वेनाग्रच्यात्कारमाचीपेचेतेति । से।ऽयमुपादा-नोपेचाभ्यामभिमत चाक्वव्यमाणश्चेतने। ऽव्यवस्थित इटंकारा-स्पदे रजतसमारोपेणोपादान एव व्यवस्थाप्यत इति भेदाग्रचः समारापात्पादक्रमेण चेतनप्रवृत्तिचेतुः । तथाचि । भेदायचा-दिदंकारास्पदे रजनत्वं समारोध्य नज्जानीयस्योपकारचेतु-भावमनुचिन्त्य तज्जातीयतयेदंकारास्पदे रजते तमनुमाय त-दर्थी प्रवर्तते इत्यानुपूर्व्यं सिद्धम् । न च तटस्थरजतस्वितिरिदं-कारास्पदस्योपकारचेतुभावमनुमापियतुमर्चति । रजतत्वस्य चेतारपचधर्मत्वात् । एकदेशदर्शनं खल्वनुमापकं न त्वनेक-देशदर्भनम् । यथाजः । ज्ञातसंबन्धस्यैकदेशदर्भनादिति । स-• मारोपे त्वेकदेशदर्श्रनमस्ति । तिसद्दमेतदिवादाध्यासितं रज-तादिज्ञानं पुरे।वर्तिवस्तुविषयं रजताद्यर्थिनस्तन नियमेन प्रवर्त-कत्वात् । यद्यदर्शिनं यच नियमेन प्रवर्तयित तज्ज्ञानं तदिवयं, यथाभयसिंद्रसमीचीनरजतज्ञानं, तथा चेदं, तस्मान्तयेति । यच्चे क्तमनवभासमानतया न ग्रुक्तिराखम्बनिमिति, तत्र भवा-

न् पृष्टो व्याचर्षाः कि प्रकृतिकालस्येदं रजतमिति ज्ञानं प्रत्यना-खम्बनत्वमाचेस्विद् द्रत्यमानस्य पुरःस्थितस्य सितभास्वरस्य। यदि ग्रुक्तिकात्वस्यानाचम्बनत्वम् श्रद्वा। उत्तरस्यानाचम्बनत्वं बुवाणस्य तवैवानुभवविरोधः । तथाचि । रजतमिदमित्यनुभव-न्ननुभविता पुरोव्ति वस्त्वङ्गच्यादिना निर्दिग्रति। दृष्टं च दु-ष्टानां कारणानामौत्सर्गिककार्यप्रतिबन्धेन कार्यान्तरोपजनन-सामर्थ्यम्। यथा दावाग्निदम्धानां वेत्रबीजानां कदलीकाण्ड-जनकत्वम् भस्मकदुष्टस्य चैदिर्यस्य तेजसा बङ्गनपचनमिति। प्रत्यचनाधापद्दतविषयं च विभ्रमाणां यथार्घत्वानुमानमाभा-सो जनवन्तानुष्णन्वानुमानवत् । यन्त्वोक्तं मिथ्याप्रत्ययस्य व्य-भिचारे सर्वप्रमाणेष्वनाश्वास इति । तद्वोधकत्वेन स्वतः प्रा-माण्यं नाव्यभिचारेणेति व्युत्पादयिक्करस्माभिः परिच्वतं न्या-यकणिकायामिति नेच प्रतन्यते । दिङ्मात्रं चास्य स्टृतिप्रमी-षभङ्गस्योक्तम् । विस्तरसु ब्रह्मतत्त्वसमीकायामवगन्तव्य इति तदिदमुक्तम्। " ऋन्ये तु यच यदध्यासस्तस्यैव विपरीतधर्म-कस्पनमाचक्रतद्दि"। यत्र ग्रुक्तिकादी यस्य रजतादेरध्यास-सास्यैव ग्रुक्तिकादेविपरोतधर्मकस्पनं रजतत्वधर्मकस्पनमिति योजना । ननु सन्तु नाम परीक्षकार्णा विप्रतिपत्तयः प्रकृते तु किमायातमित्यत त्राच । " सर्वथापि त्वन्यस्यान्यधर्मकस्पनां न व्यभिचरित" । ऋन्यस्यान्यधर्मकस्पना ऽनृतता, सा चानिर्वच-नीयतेत्यधसादुपपादितम्। तेन सर्वेषामेव परीक्षकाणां मते Sन्यस्यान्यधर्मक्रस्पनानिर्वचनीयता <sup>S</sup>वश्यंभाविनीत्यमिर्वचनी-यता सर्वतन्त्रसिद्वान्त इत्यर्थः । ऋख्यातिवादिभिरकामैरपि सामानाधिकरप्यव्यपदेशप्रवृत्तिनियमस्त्रेचादिदमभ्युपेयमिति भावः । न केवलमियमनृतता परीसकाणां सिद्दा ऽपि तु ली-

किकानामपीत्याच । "तथा च खोके ऽनुभवः । ग्रुक्तिका चि रजतवदवभासतइति" । न पुना रजतिमदिमिति ग्रेषः । खादे-तत् । खन्यखान्यात्मताविभ्रमा खोकिसङ्गः, एकख त्वभिन्नस्य भेदभ्रमा न दृष्ट इति कुतिखदात्मना ऽभिन्नानां जीवानां भेद-विभ्रम इत्यत खाच । "एकखन्द्रः सदितीयवदिति"॥

पुनरपि चिदातान्यध्यासमाह्यिपति । "क्यं पुनः प्रत्यगाता-न्यविषये ऽध्यासे। विषयतद्वर्माणाम्"। ऋयमर्थः। चिदातमा प्र-काग्रते न वा। न चेत् प्रकाग्रते, कथमस्मित्रध्यासे विषयतद्द-र्भाणाम्। न खस्वप्रतिभासमाने पुरोवर्तिन द्रव्ये रजतस्य वा तद्दर्भाणां वा समारोपः संभवतीति । प्रतिभासे वा न तावदय-मात्मा जडेा घटादिवत् पराधीनप्रकाग्र इति युक्तम्। न खबु स एव कर्ता च कर्म च भवति, विरोधात्, परसमवेतिकयाफ-चप्राचि चि कर्म, न च ज्ञानिकया परसमवायिनीति कथमस्यां कर्म, न च तदेव खं च परं च, विरोधात् । त्रात्मान्तरसमवा-याभ्युपगमे तु ज्ञेयस्थात्मना ऽनात्मत्वप्रसङ्गः। एवं तस्यतस्ये-त्यनवस्थाप्रसङ्गः । स्यादेतत् । त्रातमा जडोपि सर्वार्थज्ञानेषु भासमानापि कर्तिव न कर्म, परसमवेतिकयाप् चणाचित्वाभा-वात्। चैत्रवत्। यद्या चि चैत्रसमवेतिकाय्या चैत्रनगरप्राप्तावु-भयसमवेतायामपि क्रियमाणायां नगरस्यैव कर्मता परसमवे-त्कियापालमालितात्। न तु चैचस्य क्रियापालमालिनो ऽपि, चैत्रसमवायाद्गमनिकयाया इति । तन्न । श्रुतिविरोधात् । श्रूयते चि 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मो' ति। उपपद्यते च। तथाचि। यो-यमर्थप्रकाणः फलं यिसन्नर्थेश चातमा च प्रथेते स किं जङः खयंप्रकाशो वा। जडसेंदिषयात्मानावि जडाविति कस्मिन् किं प्रकार्यताविश्रेषात्, इति प्राप्तमान्ध्यमश्रेषस्य जगतः । तथा

चाभाणकः । 'ऋन्धस्येवान्धलग्रस्य विनिपातः पदेपदे' न च निजीनमेव विज्ञानमर्थात्मानी ज्ञापयित चकुरादिवदिति वा-चम् । ज्ञापनं दि ज्ञानजननं, जनितं च ज्ञानं जर्र सवीक्तदू-षणमितवरेतिति । एवमुत्तरोत्तराख्यपि ज्ञानानि जडानीत्यनव-स्था । तस्मादपराधीनप्रकामा संविदुपेतव्या । तथापि किमा-यातं विषयातानोः सभावज्रख्योः। एतदायातं यत्तयोः संविद-जडेति। तिकं पुत्रः पण्डित इति पितापि पण्डितेासु। स्वभाव एव संविदः खयंप्रकाणाया यदर्थातासंबन्धितेति चेद्, इन्त पुत्तस्यापि पण्डितस्य स्वभाव एव यत् पित्तसंबन्धितेति समा-नम्। सद्दार्थात्मप्रकाभेन संवित्यकाभो न त्वर्थात्मप्रकाभं वि-नेति तस्याः खभाव इति चेत्तिकां संविदे। भिन्नी संविदर्शा-त्मप्रकाशौ । तथा च न ख्यंप्रकाशा संवित्र च संविद्यात्मप्र-काग्र इति । ऋय संविदर्शाताप्रकाग्री न संविदे। भिराते, संवि-देव ता। एवं चेत्, यावदुक्तं भवति संविदातमार्था ससेति ता-वदुक्तं भवति संविद्याताप्रकाशी सचेति, तया च न विविध-तार्थसिद्धिः । न चातीतानागतार्थगोचरायाः संविद्धे ऽर्थस्य-भावापि। तदिषयदानापादानापेचाबुद्धिजननादर्शसद्यभाव इति चेन्न। अर्थसंविद इव सानादिबुद्दीनामपि तदिषयत्वानुपपनेः। चानादिजननाद्वानादिवुद्वीनामर्थविषयत्वम् अर्थविषयचाना-' दिबुद्धिजनना चार्यसंविद्सादिषयत्विमिति चेत्तत् किं दे चस्य प्रयक्षवदात्म संयोगो दे चप्रवृत्तिनिवृत्तिचेतुर्थे इत्यर्थप्रकामो-स्त । जाबाहे चात्मसंयोगो नार्थप्रकाश इति चेत्, नन्वयं खयंप्र-काग्रोपि स्वात्मन्येव खद्योतवत्प्रकागः, चर्ये तु जड इत्युपपा-हितम्। न च प्रकाग्रस्यात्माना विषयाः। ते चि विक्किसदीर्घ-खूलतया ऽनुभयन्ते । प्रकामश्चायमान्तरो ऽखूली इनणुरच्चरेवी

ऽदीर्घस्रीत प्रकासते। तस्मासन्द्रे ऽनुभ्रयमानद्दव दितीयसन्द्र-माः स्वप्रकाशाद्न्योऽर्थे। ऽनिर्वचनीय एवेति युक्तमृत्पग्यामः। न चास्य प्रकाशस्याजानतः स्वन्यस्याभेदो ऽनुभूयते। न चानि-र्वाचार्यभेदः प्रकाशं निर्वाचं भेत्तुमर्दति। अतिप्रमृङ्गात्। न चार्यानामपि परखरं भेदः समीचीनज्ञानपद्गतिमध्यास्ते इत्य-परिष्टाद्पपादियम्बने । तद्यं प्रकाम एवः स्वयंप्रकाम एकः कूटस्थे नित्या निरंगः प्रत्यगात्मा ऽश्रक्यनिर्वचनीयेभ्या देसे-न्द्रियादिभ्य जात्मानं प्रतीपं निर्वचनीयमञ्चित जानातीति प्र-त्यङ् स चारमेनि प्रत्यगात्मा, स चापराधीनप्रकाण्यत्वादनंश्र-त्वाच्चाविषयसस्मित्रध्यासे। विषयधर्माणां, देचेन्द्रियादिध-र्माणां, कथं, किमार्खेपे। ऋयुक्तीयमध्यास इत्याक्षेपः। कस्मा-दयमयुक्त इत्यत ऋाष ॥ "सर्वे। चि पुरोवस्थिते विषये विष-यान्तरमध्यस्यति" ॥ एतदुक्तं भवति । यत्पराधीनप्रकाश्रमंश्र-वच्च तत्सामान्यांश्रयचे कारणदोषवशाच्च विश्रेषायचे ऽन्यया प्रकाशते । प्रत्यगात्मा त्वपराधीनप्रकाशतया न स्वज्ञाने कार-णान्यपेकते । येन तदात्रयैदेशिर्दृष्येत । न चांश्वान्, येन क-श्चिदस्यांश्रो यद्योत कश्चित्र यद्योत, निश्च तदेव तदानीमेव नेनैष युचीतमयुचीतं च संभवतीति न स्वयंप्रकाग्रपके ऽध्यासः। सदानने ऽप्यप्रकाभे पुराविख्यतत्वस्यापराख्यस्याभावान्नाध्या-सः। निष् ग्रुःक्तावपुरःस्थितायां रजतमध्यस्यतीदं रजतमिति। तस्मादत्वन्तग्रचे ऽत्वन्ताग्रचे च नाध्यास इति सिद्दम् ॥ स्यादे-तत्। ऋविषयत्वे चि चिदात्मना नाध्यासा, विषय एव तु चि-दातमा ऋस्मत्रखयस्य, तत्कार्यं नाध्यास द्रत्यत ऋषः॥ " युवा-त्रात्ययापेतस्य च प्रत्यगात्मना ऽविषयत्वं ब्रवीषि"॥ विषयत्वे चि चिदात्मनी (न्यो विषयी भवेत्। तथा च यो विषयी स एव चि-

दारमा, विषयस्त सतो ऽन्या युयात्मत्वयगोचरा ऽभ्युपेयः । त-स्मादनारमर्भप्रसङ्गादनवस्थापरिचाराय युयात्मस्ययापेतरव,मत एवाविषयस्वमारमना वक्तव्यं, तथा च नाध्यास दृत्यर्थः ।

परिचरति । "उच्धते । न तावदयमेकान्तेनाविषयः" । कुतः। " ऋस्मत्प्रत्ययविषयत्वात्" । ऋयमर्थः । सत्यं प्रत्यगात्मा स्व-यंप्रकाश्चत्वादविषया ऽनंश्चस, तथायानिर्वचनीयानाद्यविद्याप-रिकव्यितबुद्धिमनः सन्त्रास्थूलग्ररीरेन्द्रियावच्छेदेन।नविच्छन्नी-पि वस्तुता ऽविच्छन्नइवाभिन्नोपि भिन्नइवाकर्तापि कर्तेवाभी-क्तापि भोक्तेवाविषयोष्यस्मत्रात्ययविषयद्दव जीवभावमापन्ने। ऽवभासते। नभर्व घटमणिकमिक्काद्यवच्छेदभेदेन भिन्नमि-वानेकविधधर्मकमिवेति। निच्च चिदेकरसस्यात्मनिष्चदंश्रे यु-चीते ऽग्रचीतं निं चिद्स्ति। न खस्वानन्दनिम्यत्वविभुग्वादया Sस्य चिद्रपादस्तुतो भिद्यन्ते, येन तद्यचे न यद्योरन् । यद्यीता एव तु क स्पितेन भेदेन न विवे चिता इत्यग्र ही ताइवाभान्ति। न चात्मना बुद्यादिभ्या भेदस्तात्त्विका, येन चिदात्मनि युद्य-माणे से। ऽपि गृसोते। भवेत्। बुद्यादीनामनिर्वाच्यत्वेन तङ्गेद-स्याप्यनिर्वचनीयत्वात्। तस्माच्चिदात्मनः स्वयंप्रकाशस्यैवा-नविच्छन्नस्याविच्छन्नेभ्या बुद्धादिभ्या भेदाग्रचात् तदध्यासेन जीवभाव इति । तस्य चानिद्मिद्मात्मना ऽस्मत्प्रत्ययविषय-त्वमुपपदाते। तथाचि । कर्ता भोक्ता चिदातमा ऽचंप्रत्यये प्र-त्यवभासते। न चादासीनस्य तस्य क्रियामिक्रोंगमिक्रवी रं-भवति । यस्य च बुद्धादेः कार्यकरणसंघातस्य क्रियाभागम्ती न तस्य चैतन्यम्। तस्माच्चिदारमैव कार्यकरणसंघातेन ग्रथि-ता जन्धिक्रयाभागग्रिकः स्वयंप्रकाग्री ५पि बुद्धादिविषयिन-

च्छुरणात्\* कथं चिद्स्मत्प्रत्ययविषयो ऽचंकारास्पदं जीव इति च जन्तुरिति च क्षेत्रज्ञ इति चाख्शायते। न खलु जीवप्रिच-दात्मना भिद्यते। तथा च श्रुति"रनेन जीवेनात्मने"ति। तसा-चिदात्मना ऽव्यतिरेकाज्जीवः स्वयं प्रकाशो ऽप्यचंप्रत्ययेन कर्त्वभाक्तृतया व्यवचारयोग्यः क्रियतद्व्यचंप्रत्ययानम्बनमुच्यते। न चाध्यांसे सति विषयत्रं विषयत्रे चाध्यास इत्यन्यान्यात्रय-मिति सांप्रतम् । बीजाङ्करबदनादिन्वात् पूर्वपूर्वाध्यासतदास्-नाविषयीक्षतस्योत्तरोत्तराध्यासविषयत्वाविरोधादित्युत्तं 'नै-र्सार्गको ध्यं लोकव्यचार' इति भाष्यग्रन्थेन । तसात् सुष्टूतां 'न ताबदयमेकान्तेनाविषय' इति । जीवे। हि चिदात्मतया स्वयंप्रकाश्रतया विषयोधौपाधिकेन रूपेण विषय इति भावः। स्यादेतत् । न वयमपराधीनप्रकाश्यतया विषयत्वेनाध्यासमपा-कुर्मः, किं तु प्रत्यगात्मा न स्वता नापि परतः प्रथतइत्यविषय इति ब्रूमः। तथा च सर्वथा ऽप्रथमाने प्रत्यगात्मनि कुतो ऽध्यास इत्यत े चाच । " चपरोक्षत्वाच प्रत्यगात्मप्रसिद्धेः" । प्रतीच **चात्मनः प्रसिद्धः प्रथा तस्या च्यपरे।**चत्वात् । यद्यपि प्रत्यगा-त्मिन नान्या प्रथास्ति, तथापि भेदे।पचारः, यथा पुरुषस्य चै-तन्यमिति । एतदुक्तं भवति । अवश्यं चिदातमा ऽपरोक्षी ऽभ्यु-पेतव्यस्तदप्रथायां सर्वस्याप्रथनेन जगदान्ध्यप्रसङ्गादित्युक्तां, श्रु-तिसाच भवति 'तुमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाती'ति । तदेवं परमार्थपरिचारमुक्ता ऽभ्युपेत्यापि चिदा-त्मनः परोक्षतां प्राढवादितया परिचारान्तरमाच । "न चाय-मस्ति नियमः पुरेविस्थित एव" ऋपरोत्त एव "विषये विषया-न्तरमधासितव्यम्" कस्मादयं न नियम इत्यत चाच । " च-

**<sup>#</sup>**लुरणं, मिश्रणम् ।

प्रत्यके ऽपि श्वाकाण्रे वाचास्तचमिननाद्यध्यस्यन्ति"। दिर्य-स्मादर्थे । नभी चि द्रव्यं सद् कृपसार्थाविरचास्र बाच्चेन्द्रियप्र-त्यचम् । नापि मानसं, मनसा ऽसचायस्य बाच्चे ऽप्रवृत्तेः । त-स्मादप्रत्यत्तम्। अथ च तच बाला अविवेकिनः परदर्शितद-र्श्रिनः कदा चित्पार्थिवच्छायां ग्यामतामारोप्य, कदा चिन्नै-जसं ग्रुक्तत्वमारोप्य नोनोत्पनपनाग्रग्याममिति वा राजर्ड-समाचाधवनमिति वा निर्वर्णयन्ति तत्रापि पूर्वदृष्टस्य तैजसस्य वा तामसस्य वा रूपस्य परच नभिस स्टितिरूपा व्यभास इति। षवं तदेव तत्तमध्यस्यन्ति अवाङ्मुखीधृतं मचेन्द्रनीतमणिम-यमचाकटाचकच्पमित्यर्थः । उपसंचरति । "एवम्" उक्तेन प्र-कारेण सर्वाकोपपरिचारात् " ऋविसद्दः प्रत्यगात्मन्यप्यनात्म-नां " बुद्यादीनाम् " ऋधासः "। ननु सन्ति च सचसमधासा-सात्किमर्थमयमेवाध्यास त्राक्षेपसमाधानाभ्यां ब्युत्पादितः, ना-ध्यासमानमित्यत चाच । "तमेत मेवंनशणमध्यासं पण्डिता श्रविद्येति मन्यन्ते"। श्रविद्या हि सर्वानर्थबोजमिति श्रुतिस्मृ-तीतिचासपुराणादिषु प्रसिद्दम्, तदुच्हेदाय वेढान्ताः प्रवृत्ता इति वच्छति । प्रत्यगात्मन्यनात्माध्यास एव सर्वानर्थे हेतुर्न पुना रजतादिविश्रमा इति स एवाविद्या तत्स्वक्ष्यं चाविज्ञातं न ग्र-क्यमुक्केनुमिति तदेव व्युत्पाद्यं नाध्यासमानम् । अन च ववं-जबण्मित्येवंद्धपतया ऽनर्धचेत्रते।क्ता । यस्मात्रत्यगात्मन्यश्र-नायादिरचिते प्रानायाद्युपेतानाः करणाद्यचितारोपेण प्रत्य-गात्मानमदुःखं दुःखाकरोति, तस्मादनर्घचेतुः । न चैवं पृथ-म्जना चपि मन्यन्ते प्रधासं, येन न न्युरपाद्येतेत्य्त जन्नं प-चिडता मन्यन्ते । नन्वियमनादिरतिनिद्धंदिनिविडवासनानुबद्दा sविद्या न शक्या निरोद्दु,मुपायाभावादिति यो मन्यते तं प्रति

त्रितरोधोपायमाच । "तदिवेकोन च वसुस्वद्धपावधारर्ण" नि-र्विचिकित्सं ज्ञानं "विद्यामाद्धः" पण्डिताः। प्रत्यगात्मनि ख-स्वन्यन्तविक्ति बुद्यादिभ्या बुद्यादिभेद्।यसनिमिन्ता बुद्या-द्यात्मत्वतद्वमीध्यासः । तत्र श्रवणमननादिभिर्यदिवेकविद्यानं तेन विवेकागुचे निवर्तिते ऽध्यासापबाधात्मकं वस्तुस्वरूपाव-धारणं विद्या चिदात्मरूपं स्वरूपे व्यवितष्ठतद्दत्यर्थः।स्यादेतत्। त्रतिनिरूढनिविडवासनानुविद्वा <sup>ऽ</sup>विद्या विद्यया <sup>ऽ</sup>पवाधिता ऽपि स्ववासनावभारपुनरुङ्गविष्यति, प्रवर्नियष्यति च वासनादि कार्यं स्वाचितमित्यतं त्राच । "तर्वेवं सित" एवंभ्रुतवस्तुतत्त्वा-वधारणे सित "यत्र यदध्यासस्तन्ज्ञतेन दोषेण गुणेन वा ऽणु-मानेणापि स न संबध्यते" उन्तः करणादिदे विणापानायादिना चिदात्मा चिदात्मने। गुणेन चैतन्यानन्दादिना उन्तःकरणादि न संबध्यते । एतदुक्तां भवति । तत्त्वावधारणाभ्यासस्य हि स्वभाव एव स ताहको। यदनादिमपि निक्दिनिविडवासनमपि मिथ्या-प्रत्ययमपनयति । तत्त्वपत्तपातो चि स्वभावे। धियाम्। यथा ssज्जबीच्या ऋपि । 'निरूपद्रवभ्रुतार्थस्वभावस्य विपर्ययैः । न बाधी यह्नवन्त्वे ऽपि बुद्देस्तत्पचपातन' इति । विश्रेषतस्तु चिदा-त्मस्वभावस्य तत्त्वज्ञानस्यात्यन्तान्तरङ्गस्य कुता विनर्वाच्ययाः <sup>5</sup>विद्यया बाध इति। यदुक्तं, 'सत्यानृते मिथुनीक्तत्य विवेकागु-चादध्यस्याचीमदं ममेदिमिति लोकव्यवचार' इति, तत्र व्यप-, देशवज्ञणो व्यवचारः कप्छेक्ति, इतिशब्दसूचितं चोकव्यवचा-रमाद्रभयति। "तमेतमविद्याख्य" मिति। निगद्व्याख्यातम्॥ र्ञ्जाज्ञपति । " कयं पुनरविद्याविद्वषयाणि प्रत्यकादीनि प्र-माणानि"। तत्त्वपरिच्छेदो चि प्रमा विद्याः तत्साधनानि प्रमा-णानि कथमविद्यावदिषयाणि । नाविद्यावन्तं प्रमाणान्यात्रय-

नित, तन्कार्यस्य विद्याया ऋविद्याविरोधित्वादिति भावः। सन्तु वा प्रत्यसादीनि संवृत्त्यापि यथा तथा, प्रासाणि तु पुरूषिता-नुष्पासनपराण्यविद्याप्रतिपश्चतया नाविद्याविद्ययाणि भवितु-मर्चन्तीत्यास्। "प्रासाणि चेति"॥

समाधनो । "उचाते । देचेन्द्रियादिष्वचंममाभिमानचीन-स्य" तादात्म्यतद्दर्भाध्यासचीनस्य "प्रमालत्वानुपपत्ती स-त्या प्रमाणप्रवृत्त्यनुपपत्तेः" । त्र्यमर्थः । प्रमात्तत्वं चि प्रमां प्रति कर्ल्टन्वं तच्चं स्वातन्त्रां, स्वातन्त्रां च प्रमानुरितरका-रकाप्रयोज्यस्य समस्तकारकप्रयोक्तृत्वम्। तदनेन प्रमाकरणं प्रमाणं प्रयोजनीयम्। न च खव्यापारमन्तरेण करणं प्रयोत्तु-मर्चित । न च कूटस्थनित्यश्चिदात्मा ऽपरिणामी स्वता व्यापा-रवान्। तस्माद्यापारवहुद्यादितादात्म्याध्यासाद् व्यापारवत्त्रया प्रमाणमिषष्ठातुमर्चनीति भवत्यविद्यावत्युक्षविषयत्वमविद्याव-त्पृक्षात्रयत्वं प्रमाणानामिति । उपय मा प्रवित्वित प्रमाणानि किं निष्क्त्रिमित्यत चाच। "नचीन्द्रियाण्यनुपादाय प्रत्यचादि-व्यवचारः संभवति"। व्यवच्चियते ऽनेनेति व्यवचारः, फर्नं, प्रत्य-चादोनां प्रमाणानां फलमित्यर्थः। इन्द्रियाणीतिः इन्द्रियनिङ्गा-दीनीति द्रष्टव्यं दिपडिना गच्छन्तीतिवत् । एवं 🗑 प्रत्यचादी-ह्यपपद्यते। व्यवचारिकयया च व्यवचार्याचेपात्ममानकर्त्वक-ता । ऋनुपादाय यो व्यवचार इति योजना। किमिति पुनः प्रमातापादको प्रमाणानि अय स्वयमेव कस्मास प्रवर्तते इत्य-त चाइ। "न चाधिष्ठानमन्तरेणेन्द्रियाणां व्यापारः" प्रमाणा-नां व्यापारः "संभवति"। न जातु करणान्यनिधष्टितानि कर्त्रा स्वकार्ये व्याद्रियन्ते। मा भ्रत्कुविन्दर्श्वितेभ्यो वेमादिश्यः पटोत्प-श्विरिति। श्रय देख एवाधिष्ठाता कसास भवति क्रतमत्रात्मा-

ध्यासेनेत्यत त्राच। "न चानध्यसात्मभावेन देचेन कश्चिद्वाप्रि-यते"। सुषुप्तेपि व्यापारप्रसङ्गादिति भावः। स्यादेतत्। यथा ऽनध्यसात्मभावं वेमादिकं कुविन्दे। व्यापारयन् पटस्य कर्तिवम-नध्यसाताभावं देचेन्द्रियादि व्यापारयन् भविष्यति तदभिज्ञः प्र-मातेत्यत त्राच । "न चैतसिन् सर्वसिन्" इतरेतराध्यासे इत-रेतरधर्माध्यासे चासित त्रात्मना ऽसङ्गस्य सर्वथा सर्वदा सर्व-धर्मधर्मिवियुक्तस्य प्रमात्त्वमुपपद्यते। व्यापारवन्तो वि कुवि-न्दादयो वेमादीनिधष्ठाय न्यापारयन्ति । ज्यनध्यसात्मभावस्य तु देचादिम्बात्मना न व्यापारयोगो ऽसङ्गलादित्यर्थः । च्रत-स्राध्यासात्रयाणि प्रमाणानीत्याच। "न च प्रमात्रत्वमन्तरेण प्र-माणप्रष्टि त्तरितः । प्रमायां खनु फने खतन्त्रः प्रमाता भवति । त्रमाना करणपरिणामभेदस प्रमेयप्रवणः कर्त्वस्थसिन्सभावः प्रमा कयं च जबस्यान्तःकरणस्य परिणामश्चिद्रपो भवेत् । यदि चिदात्मा तत्र नाध्यस्येत। कयं चैष चिदात्मेकर्तृको भवेत्। यद्यनः करणं व्यापारविचदातानि नाध्यस्येत्। तसादितरेतरा-भ्यासा चिदात्मकर्नृष्यं प्रमाफनं सिध्यति। तत्तिहै। च प्रमाहर्यं, तामेव च प्रमामुररीक्वत्य प्रमाणस्य प्रवृत्तिः। प्रमात्त्वेन च प्रमा-पनच्यते। प्रमायाः फनस्याभावे प्रमाणं न प्रवर्तेत। तथा च प्रमाण-मप्रमाणं स्वादित्यर्थः। उपसंचरति। "तस्तादविद्याविद्वपयाप्येव प्रत्यचादीनि प्रमाणानि"। खादेतत्। भवतु प्रयग्जनानामेवम्। त्रागमे।पपत्तिप्रतिपन्नप्रत्यगात्मतत्त्वानां व्युत्पन्नानामपि पुंसां प्रमाणप्रमेयव्यवसारा दृश्यन्तद्ति कथमविद्याविद्वषयाण्येव प्र-माणानीत्यत चाच। "पर्यादिभिद्याविशेषा"दिति । विदन्तु ना-मागमोपपत्तिभ्यां देचेन्द्रियादिभ्या भिन्नं प्रत्यगास्मानं, प्रमाण-प्रमेयव्यवचारे तु प्राणभृगानधर्मात्रातिवर्तनो। याद्यो। चि प-

ग्रह्मजुन्तादीनामविप्रतिपन्नमुग्धभावानां व्यवचारसाद्दशो व्यु-त्पन्नानामपि पंसां इम्यते । तेन तत्सामान्यात्तेषामपि व्यवचार-समये ऽविद्याव त्वमनुमेयम्। चग्रव्दः स मुच्चये । उक्तग्रद्धा-निवर्तनस्चितपूर्वे क्तापपत्तिरविद्यावन्युरूषविषयस्वं प्रमाणानां साधयतीत्यर्थः। एतदेव विभजते "यंथा चि पश्चादय" इति। श्वन च "श्रन्दादिभिः श्रोनादीनां संबन्धे सती"ति प्रत्यत्तं प्रमा-षां दर्भितम् । "ग्रव्हादिविज्ञान" इति तत्फलमुक्तम् । "प्रति-कूल" इति चानुमानफलम् । तथाचि । प्रब्हादिस्बह्रपमुपलभ्य तज्जातीयस्य प्रतिकूलतामनुस्तृत्वं तज्जातीयतयोपनभ्यमानस्य प्रतिकूलतामनुमिमीतइति। उदाचरति। "यथा दण्डेति" ग्रे-षमितरोचितार्थम्।स्यादेतत् । भवन्तु प्रत्यचादीन्यविद्याविदय-याणि। शास्त्रं तु ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेत्यादि न दे-चात्माध्यासेन प्रवर्तितमर्चति । अन खखामुव्यकपालीपभी-गयोग्यो ऽभिकारी प्रतीयते । तथा च पारमषं इत्रम् । प्राच-फर्च प्रयोक्तरि तक्कशणत्वाक्तकारस्वयं प्रयोगे स्वादिति। न च देचादि भसीक्षतं पारलै। किकाय फलाय कल्पतद्दति देचादा-तिरिक्तं कं चिद्धिकारिणमाचिपति ग्रास्त्रं, तद्वगमञ्च विद्येति क्यमविद्याविद्वषयं ग्राचिमत्याग्रङ्काच । " ग्राचीये त्वि"ति । तुशब्दः प्रत्यचादिव्यवचाराद्भिनित्त शाबीयम्। अधिकारशास्त्रं चि सर्गकामस्य पुंसः परचे।कसंबन्धं विना न निर्वचतीति ताव-नानमाशिपेत्, न त्वस्यासंसारित्वमपि तस्याधिकारे ऽनुपयो-गात् । प्रत्युतौपनिषदस्य पुरुषस्याकर्तुरभोक्तुरिधकारिवरी-भात्। प्रयोक्ता 👻 कर्मणः कर्मजनितफलभागभागी कर्मण्य-धिकारी खामी भवति। तच कथमकर्ता ऽप्रयोक्ता, कर्यं वा ऽ-भोक्ता कर्मजनितपसभोगभागी । तस्मादनाद्यविद्यासम्बन्

र्हत्वभाक्तात्वबाद्माणत्वाद्यभिमानिनं नरमधिक्तत्व विधिनिषेध-शास्त्रं प्रवर्तते। एवं वेदान्ता श्राप्यविद्यावत्युक्षविषया एव। निष् प्रमाचादिविभागाहते तद्शीधिगमः। ते व्वविद्यावन्तमनुशास-नो निर्म्हष्टनिखिलाविद्यमनुशिष्टं खरूपे व्यवस्थापयन्तीत्येता-वानेषां विश्रोषः । तसादिवद्यावत्युरूषविषयाच्येव शासाणीति सिद्दम् ॥ स्वादेतत् । यद्यपि विरोधानुपयोगाभ्यामै।पनिषदः पु-रुषा ऽधिकारे नापेच्छते, तथाप्युपनिषद्धाः ऽवगुम्यमानः प्रकी-त्यधिकारं निरोहुम् । तथा च परस्परापद्यतार्थलेन कृत्स एव वेदः प्रामाुख्यमपजच्चादित्यत आस्। "प्राम् च तथाभ्रतात्मे"-ति । सत्यमापनिषदपुरुषाधिगमा ऽधिकारविरोधी, तसानु पु-रस्तात् कर्मविधयः खोचितं व्यवचारं निर्वर्तयन्ता नानुपजातेन ब्रह्मज्ञानेन प्रक्या निरोहुम् । न च परस्परापष्टितः । विद्यावि-द्यावत्पुरूषभेदेन व्यवस्थोपपत्तेः। यथा न चिस्यात् सर्वा धता-नीति साध्यांश्रमिषेधे ऽपि ग्योनेनाभिचरन् यजेतेति शास्त्रं प्रव-र्नमानं न चिंखादित्यनेन न विक्धाते, तत् कस्य चेतेाः, पुरुषभे-दादिति। ऋवजितकोधारातयः पुरुषा निषेधे ऽधिक्रियन्ते, क्री-धारातिवश्रीक्षतासु य्येनादिशास्त्रद्ति । ऋविद्यावत्पुरुषवि-षयत्वं नातिवर्ततद्ति यदुक्तं तदेव स्कोरयति । "तथासी"ति । वर्षाध्यासः, राजा राजखयेन यजेतेत्वादिः । स्रात्रमाध्यासः, ग्र-इस्डः सद्दर्शी भार्या विन्देदित्यादिः । वयोध्यासः, क्वष्णकेत्रो ५- . ग्रीनाद्धीतेत्यादिः । ऋवस्थाध्यासः, ऋप्रतिसमाधेयव्याधीनां जलाद्पिवेज्ञेन प्राणत्याग इति । आदियचणं मचापातकोपपा-तकसंकरीकरणापाचीकरणमिलनीकरणाद्यध्यासीपसंग्रहार्थ-म्। तदेवमात्मानात्मनाः परसाराध्यासमाचेपसमाधानाभ्याम्-पपाद्य प्रमाणप्रमेयव्यवसारप्रवर्तनेन स दढीकृत्य मस्मानर्शसेत्-

नामुदाचरणप्रपच्चेन प्रतिपादयितुं तत्स्वह्रपमुत्तं स्नारयति। "प्रधासो नामातसिंस्तु इिरित्यवे चाम"। 'स्टितिइपः पर्व पूर्वद्रष्टावभास' इत्यस्य संचेपाभिधानमेतत् । तवाचमिति धर्मि-नोदात्म्याध्यासमाचं ममेत्यनुत्पादिनधर्माध्यासं नानर्थहेत्रिति भर्माध्यासमेव ममकारं साज्ञादश्रेषानर्थसंसारकारणमुदाच-रणप्रपन्नेनाच् । "तद्यथा, पुत्रभार्यादिष्वि"ति । देचतादात्म्य-मात्मन्यध्यस्य देचभमे पुत्तकलचादिस्वाम्यं च क्रग्रत्वादिवदारी-प्याचाचमेव विकलः सकल इति । खस्य खलु साकल्येन खा-म्यसानस्यात् खामीश्वरः सकतः संपूर्णाः भवति । तथा खस्य वैकल्येन खास्यवैकल्यात् खामीश्वरे। विकलो ऽसंपूर्णी भवति। बाद्यधर्मा ये वैकल्यादयः खाम्यप्रणालिकया संचारिताः प्ररीरे तानात्मन्यध्यस्तृतित्यर्थः । यदा च परोपाध्यपेचे देचधर्मे स्वाग्ये इयं गतिस्तदा कैव कथा ऽनीपाधिकेषु देचधर्मेषु क्रमस्वादि-व्वित्याश्रयवानाच । "तथा देचधर्मानि"ति । देचादेरप्यन्तर-क्राणामिन्द्रियाणामध्यसात्मभावानां धर्मान्यूकत्वादींस्तते। ऽप्य-न्तरक्रस्थानाः करणस्थाध्यसात्मभावस्य धर्मान् कामसंकर्णा-दीन् श्रात्मन्यध्यस्यतीति योजना । तदनेन प्रपन्नेन धर्माध्या-समुक्ता तस्य मूर्चं धर्म्यध्यासमाच।"एवमचंप्रत्यविनम्" चाचंप्र-त्यया वृत्तिर्यसिन्ननः करणादे। सीयमर्प्यूययी तं, "सप्रचार-साचिषि" ऋनःकरणप्रचारसाचिषि, चैतन्योदासीनताभ्यां, "प्रत्यगात्मन्यध्यस्य" तदनेन कर्त्वत्यभाकृत्वे उपपादिते। चैतन्य-मुपपादयित "तं च प्रत्यगात्मानं सर्वसाँचिषां तहिपर्ययेषा" अ-नाःकरणादिविपर्ययेण, ऋनाःकरणाद्यचेतनं तस्य विपर्ययः चै-तन्यं तेन, इत्यंभूतचच्चे हतीया । "चन्तः करषादिष्वध्यस्य-ति"। तदनेनान्तःकरणाद्यविक्कः प्रत्यगात्मा इदमनिदंकप-

श्वेतनः कर्ता भाक्ता कार्यकारणाविद्यादयाधारा ऽचंकारास्पदं संसारी सर्वानर्थसंभारभाजनं जीवातमा इतरेतराध्यासीपादा-नस्तदुपादानप्रचाध्यास इत्यनादित्वाद्वीजाङ्गुरवन्नेतरेतराश्रय-त्विमित्युक्तं भवति । प्रमाणप्रमेयन्यवचारदृढीक्रेतमपि शिव्यचि नाय खद्धपाभिधानपूर्वमं सर्वलेकाप्रत्यत्ततया ऽध्यासं सुद्देी-करोति। "एवमयमनोदिरनन्तः"तत्त्वज्ञानमन्तरेणाश्रक्यसम्-च्हेदः। श्रनाद्यनन्तत्वे चेतुक्तो "नैसर्गिक" इति। "मिथ्या-प्रत्ययह्रपो" मिथ्याप्रत्ययानां रूपमिनर्वचनीयत्वं तद्यस्य स त-थोक्तः, ऋनिर्वचनीय इत्यर्थः। प्रक्ततमुपसंचरति। "ऋस्यानर्थ-चेतोः प्रचाणाय"।विरोधिप्रत्ययं विना कुतो ऽस्य प्रचाणमित्यत उक्तम्। "च्रात्मैकत्वविद्याप्रतिपत्तये"। प्रतिपत्तिः प्राप्तिः तस्यै न तु जपमाचाय, नापि कर्मसु प्रवृत्तये, च्यारमैकत्वं विग्राचि-तनिखिचप्रप्रचन्यमानन्दरूपस्य सतस्तत्प्रतिपत्तिं निर्विचिक-त्सं भावयन्तो वेदान्ताः समूखघातमध्यासमुपन्निना एतदुक्तं भवति। ऋस्मत्रात्ययस्यात्मविषयस्य समीचीनत्वे सति ब्रह्मणा चातलाजिन्त्रयोजनलाच न जिज्ञासा स्याम्। तदभावे च न बद्धाचानाय वेदान्ताः प्रवेरन् । ऋपि त्विविचतार्था जपमाचे जपयुज्येरम् । निष तदौपनिषदात्मप्रत्ययः प्रमाणतामश्रुते । न चासावप्रमाणमभ्यस्तोपि वास्तवं कर्तृत्वभोक्तृत्वाद्यात्मना ऽपनेतुमर्चति । त्रारोपितं चि रूपं तत्त्वज्ञानेनापाद्यते न तु । वास्तवमतस्वज्ञानेन । निष्ट रच्चा रज्जुत्वं सष्टसमि सर्प-भाराप्रत्यया च्यपविदत्तं समुत्युचन्ते । मिथ्याज्ञानप्रसिद्धतं च स्हपं ग्रकां तत्त्वज्ञानेनापवदितुम्। मिय्याज्ञानसंस्कारस तु-द्दे। ऽपि त्त्वज्ञानसंस्कारेणादरनैरन्तर्यदीर्घकालतत्त्वज्ञाना-भ्यासजन्मनेति । स्थादेतम् । प्राणाद्युपासना ऋपि वेदान्तेषु व-

इनिष्णस्थनो, तत्कथं सर्वेषां वेदान्तानामात्मेकत्वप्रतिपाद-नमर्थ इत्यत चाच। "यथा चायमर्थः सर्वेषां वेदान्तानां तथा वयमच्यां प्रारीरकमीमांसायां प्रदर्प्रीयव्यामः" ॥ प्ररीरमेव प्ररीरकं तच निवासी प्रारीरको जीवात्मा तस्य त्वंपदाभि-धेयस्य तत्पदाभिधेयपरमात्मक्षपतामीमांसाया सा तथोत्ता॥

एतावाननार्थसंकेषः। यद्यपि च खाध्यायाध्ययनविधिना खा-ध्यायपदवाच्यस्य वेदराग्रेः फलवदर्थावनेष्ठिपरतामापादयता कर्मविधिनिषेधानामिव वेदान्तानामि खाध्यायग्रब्दवाच्यानां फलवदर्थावनेष्ठिपरत्वमापादितं, यद्यपि चाविश्रष्टस्त वाक्यार्थ इति न्यायान्गन्वाणामिव वेदान्तानामर्थपरत्वमात्मार्गाकं, यद्यपि च वेदान्तेभ्यश्वेतन्यानन्दघनः कर्तृत्वभाक्तृत्वर् स्ति। निष्प्रपच्च एकः प्रत्यगात्मा ऽवगम्यते, तथापि कर्तृत्वभाक्तृत्वदुःखग्रोकन् मोच्यमात्मानमवगाच्यानेनाचंप्रत्ययेन सन्देचवाधिवरचि-णा विक्ध्यमाना वेदान्ताः खार्थात्प्रच्यता उपचरितार्था वा ज-पमानोपयोगिनो वेत्यविविज्ञतस्वार्थाः। तथा च तद्यविचारा-त्मिका चतुर्जन्वणी ग्रारीरकमीमांसा नारक्ष्य्या। न च सर्व-जनीनाच्यनभवसिद्ध ज्यात्मा संदिग्धा वा सप्रयोजनो वा येन जिज्ञास्यः सन् विचारं प्रयुच्नोतेति पूर्वः पक्षः॥

सिद्धान्तस्त भवेदेतदेवं यद्यसंप्रत्ययः प्रमाणं तस्य हक्तेन क्रमेण श्रुत्यादिवाधकत्वानुपपत्तः । श्रुत्यादिभिन्न समस्तिर्धकरैच प्रामाण्यानभ्युपगमादध्यासत्त्रम् । एवं वेदान्ता नाविविधतार्थाः, नाप्युपचितार्थाः, निं हक्तिसञ्ज्ञणाः । प्रत्यगारमेव तेषां
मुख्योर्थः । तस्य च वच्यमाणेन क्रमेण संदिग्धत्वात्प्रयोजनवच्याच युक्ता जिज्ञासाः इत्याग्रयवान्सू नकारः तिज्ञासाद्धव मद्यवय ॥

## अथातो ब्रह्मजिज्ञासा ॥ १ ॥

इति । जिज्ञासया संदे इप्रयोजने इत्यिति(१) । तत्र सा-नादिकाव्याप्यतादु ह्याजानं कप्छोत्तं प्रयोजनम् । न च क-र्भज्ञानात्पराचीनमनुष्ठानिमव ब्रह्मज्ञानात्पराचीनं किं चि-दिस्त, येनैतद्वान्तरप्रयोजनं भवेत्। किं तु ब्रह्मभीमांसा-खातके निकर्तव्यतानु ज्ञानिव परीवेदान्ते रास्त्रिं निर्विचिकत्सं ब्रह्मज्ञानमेव समस्तदुःखापग्रम(२)ह्रपमानन्दैकरसं परमं प्र-योजनम् । तमर्थमधिक्तत्व चि प्रेचावन्तः प्रवर्तन्तेतराम् । तश्च प्राप्तमप्यनाद्यविद्यावशादप्राप्तमिवेति प्रेषितं भवति । य-था खग्रीवागतमपि ग्रेवेयकं कुतिश्रह्मान्नास्तीति मन्यमानः परेण प्रतिपादितमप्राप्तमिव प्राप्तीति । जिज्ञासा तु संग्रयस्य कार्यमिति खकारणं संग्रयं इत्यति । संग्रयस मीमांसा-रमां प्रयोजयित । तथा च शाबे प्रेचावत्प्रवृत्तिचेतुसंशयप्र-योजनद्वनाद् युक्तमस्य द्वनस्य ग्रासादित्वमित्याच भग-वान् भाष्यकारः । "वेदान्तमीमांसाशाचयः व्याचिख्यासि-तस्या"साभि"रिदमादिमं स्वम्" । पूजितविचारवचना मी-मांसाग्रव्दः । परमपुरुषार्श्वतेत्र्यत्वत्त्वतमार्थनिर्णयफ्सता (३) विचारस्य पूजितता । तस्या मीमांसायाः प्राचम्, सा धानेन जिष्यते जिष्येभ्या ययावत्प्रतिपाद्यतद्ति । दतं च वक्रयंद्वचनाङ्गवित । यथाजः ।

<sup>(</sup>१) सूचयति सूत्रम्-पा ० ३ ।

<sup>(</sup>२) शमन-पा०२ | ३ |

<sup>(</sup>३) फकता चास्य — पा ० ३ ।

' **चचूनि ख**चितार्थानि ख़ुरूपात्तरपदानि च । सर्वतः सारभूतानि खनाण्याद्वर्मनीषिणः' ॥

इति । तदेवं ऋजतात्पर्यं व्याख्याय तस्य प्रथमपदम्येति व्याचरे । "तनायप्रब्द म्नानन्तर्यार्थः परिग्रज्ञते" । तेषु **द्य**पदेषु मध्ये यायमयप्रव्दः स चानन्तर्यार्थ इति याजना । नम्बिकारार्थीाष्यथप्रब्दे। इध्यते, यथा 'त्रश्रेष ज्योति'रिति वेदे, यथा वा लेको 'श्रय प्रव्हानुप्रासनम्' 'श्रय योगानु-**प्रासनम्' इति, तिन्कमनाधिकारार्थे। न यञ्चात**इत्यत न्त्रा-🔻 । "नाधिकारार्थः" । कुतः । "ब्रह्मजिज्ञासाया ऋनधि-कार्यत्वात्" । जिज्ञासा तावदिच सत्रे ब्रह्मणय तत्प्रज्ञाना-🗷(१) ग्रब्दतः प्रधानं प्रतीयते । न च यथा दण्डी प्रैषान-नाचेत्वनाप्रधानमपि दण्डमञ्चार्था (२) विवच्छते, एवमि-चापि ब्रह्मतञ्ज्ञाने इति युक्तम् । ब्रह्ममोमांसात्राबप्रवृत्त्य-प्रसंग्रयप्रयोजनस्वनार्थत्वेन जिज्ञासाया एव विविज्ञतत्त्वात्। मद्विवचार्या (३) तदच्चचनेन काकदन्तपरीचारामिव ब्रह्म-मीमांसायां न प्रेचावन्तः प्रवर्तेरन् । निष्ट तदानीं ब्रह्म वा तज्जानं वा ऽभिधेयप्रयोजने भवितुमर्चनः । ऋनध्यतासंप्र-स्यविरोधेन वेदान्तानामेवंविधे ऽर्थे प्रामाण्यानुपपत्तेः। क-र्भप्रवृत्यपयोगितयोपचरितार्थानां वा जपो(४)पयोगिनां वा **इ**मित्येवमादीनामविविज्ञतार्थानामपि खाध्यायाध्ययनविध्य-भीनग्र**चणत्वस्य संभवात् । तसात्मन्दे चप्रयोजनस्**चनी जि-

<sup>(</sup>१) तन्ज्ञानाच ---पा ०२ | 3 |

<sup>(</sup>२) दण्डः शब्दार्थी -- पा • 3 |

<sup>(</sup>३) तदविवक्षायां तु—पा०२ | ३ |

<sup>(</sup>४) जपमात्रो --- पा ०२ | ३ |

ज्ञासा इच पदता वाक्यतस्य प्रधानं विवेचितव्या । न च त-खा अधिकार्यत्वम्, अप्रसूयमानत्वात्, येन तुस्रमभिव्याद-ते। ऽथग्रब्दो ऽधिकारार्थः स्थात् । जिज्ञासाविश्वेषणं तु अस्न तज्ज्ञान(१)मधिकायें भवेत् । न च तदप्यथमब्देन संबध्यते, प्राधान्याभावात् । न च जिज्ञासा मीमांसा येन योगानु-प्रासनवद्धिक्रियेत । नान्तत्वं निपात्य माङ् मानद्रत्यसादा मान पूजायामित्यसादा धातामान्बधेत्यादिना ऽनिकार्थे सनि व्युत्पादितस्य मीमांसाग्रव्दस्य पूजितविचारवचनत्वात् । ज्ञानेच्छावाचकत्वाच्चिजामापदस्य प्रवर्तिका रि मीमांसायां जिज्ञासा स्थात् । न च प्रवर्त्धप्रवर्तकयोर्षेक्यम् । एकत्वे त-द्वावानुपपत्तेः । न च स्वार्थपरत्वस्थापपत्ती सत्यामन्यार्थपर-त्वकर्णना युक्ता, ऽतिप्रसङ्गात् । तस्मान्सङ्क्तं जिज्ञासाया त्रनिधकार्यत्वादिति ॥ त्रय मङ्गलार्थे। **ऽयं**ग्रन्दः कसात्र भवित । तथा च मङ्गलचेतुत्वात्प्रत्यचं ब्रह्मजिज्ञासा कर्तव्येति दनार्थः संपद्यतद्वाच । "मङ्गलसा च वाकार्थे समन्य-याभावात्"। पदार्थं रव दि वाकार्थे समन्वीयते, स च वा-च्या वा बच्यो वा । न चेच मङ्गलमयग्रम्स्य वाच्यं वा लक्ष्यं वा, किं तु स्टर्फ्नग्रङ्काध्वनिवद्यग्रन्दश्रवणमात्रका-र्यम्। न च कार्यज्ञाप्ययार्वाक्यार्थे समन्त्रयः ग्रन्दव्यवचारे (२) इष्ट इत्यर्थः ॥ तिकमिदानीं मङ्गलार्थे। **ऽथग्रन्यसेष्**रतेषु (३) न प्रयोक्तव्यः । तथा च

'चें।कारसायग्रम्दस दावेती बद्धाणः पुरा।

<sup>(</sup>१) ब्रह्मज्ञान---पा०२ | ३ |

<sup>(</sup>२) ज्ञाबदे व्यवहारे -- पा ०२ | 3 |

<sup>(3)</sup> तेषुतेषु झास्त्रेषु-पा ०३ ।

क्ष भित्वा विनियाती तसानमाङ्गि कतावृभी ।। इति सृतिन्याकोप इत्यत न्नाइ । "न्नर्थान्तरप्रयुक्त एव षायग्रन्दः श्रुत्या मङ्गलप्रयोजने। भवति"। प्रार्थान्तरेषु चा-नन्तर्यादिषु प्रयुक्तो ऽयभन्दः श्रुत्या श्रवणमात्रेण वेणुशीणा-ध्वनिवद् मङ्गलं सुर्वनाङ्गलप्रयोजना भवति, श्रन्यार्थमानीय-मानादकुमादर्भनमत् । तेन न स्मृतिव्याकीपः । न चेद्या-नन्तर्यार्थस्य सता न श्रवणमात्रेण मङ्गलार्थतेत्वर्थः । स्वादे-तत् । पूर्वप्रक्रतापेचो ऽथग्रन्दो भविष्यति विनैवानन्तर्यार्थ-लम् । तदायेममेवायग्रब्दं प्रज्ञच विस्वयाते, किमयमयग्रब्द श्वानन्तर्थे ऽद्याधिकारे इति । अत्र विमर्श्रवाक्ये ऽद्यग्रब्हः पूर्वप्रक्रतमथग्रव्हमपेच्य प्रथमपचे।पन्यासपूर्वकं पचान्तरोप-न्यासे । न चास्यानन्तर्यमर्थः । पूर्वप्रक्रायस्य प्रथमपचीपन्या-सेन व्यवायात् । न च प्रक्ततानपेचा । तदनपेचस्य तदिष-यत्वाभावेनासमामविषयतया विकल्पानुपपक्तेः । निष्ट जातु भवित कि नित्य चात्मा, चयानित्या बुद्धिरिति। तसादा-नन्तर्यं विना पूर्वप्रक्रतापेच इचायग्रव्दः कसान्न भवतीत्वत चा । "पूर्वप्रक्रमापे सायास फलन त्रानन्तर्याव्यतिरेकात्"। अखार्यः । न वयमा(१)नन्तर्यार्थतां व्यसनितया राचयामचे नि नु नुष्ठाजिज्ञासाचेत्रधतपूर्वप्रक्ततिसद्दये । सा च पूर्वप्र-• क्रतार्थापेचत्वे ऽप्ययग्रन्दस्य सिध्यतीति व्यर्थे ग्रानन्तर्योर्थ-त्वावधारणाग्रचे। ऽस्नाकमिति । तदिदम् तः, फलत इति । परमार्थतसु कस्पान्तरोपन्यासे पूर्वप्रक्रतापेसा, म सेस क-च्यान्तरोपन्यास इति पारिश्रेष्यादानन्तर्यार्थ पवेति युक्तम् ॥ भक्तानन्तर्यार्थः किमेवं सतीतात चार । "सति" चानन्त-

<sup>(</sup>१) वयमस्या — पा ० ३ ।

र्यार्थल"इति । न तावदास्य कस्य चिद्रचानमार्थमिति वक्तव्यं, तस्याभिधानमन्तरेणापि प्राप्तत्वात् । चवच्यं चि पुरुषः किं चित्रहत्वा किं चित्रकरोति । न चानन्तर्यमाचस्य दृष्टमदृष्टं वा प्रयोजनं पद्यामः । तसात्तस्याचानन्तयं वक्तव्यं यदिना बच्चाजिज्ञासा न भवति, यस्मिन् सति तु भवन्तो भवत्येव । तदिदमुक्तम् । ''यत्पूर्ववृक्तं नियमेनापेचन''इति ॥ स्यादे-तत्। धर्मजिज्ञासायाद्व ब्रह्मजिज्ञासाया ऋपि योग्यत्वा-त्स्वाध्याया(१)नन्तर्यं, धर्मवद्युद्धाणा ऽप्याम्नायैकप्रमाणगम्य-लात् । तस्य चाग्रसीतस्य खिवषये विज्ञानाजननाद्ः ग्रस-णस्य च स्वाध्याया ऽध्येतव्य इत्यध्ययनेनैव नियतलात् । त-सार् वेदाध्ययनानन्तर्यमेव ब्रह्मजिज्ञासाया ऋष्यश्राव्हार्थ इत्यत श्राष्ट्र । "खाध्यायाननार्यं तु समानं धर्मब्रह्मजिज्ञा-सयोः" । ऋत्र च खाध्यायेन विषयेण नदिषयमध्ययनं चत्र-यति । तथा चाथाते। धर्मजिज्ञासेत्यनेनैव गतमिति नेदं छ-नमारब्धव्यम् । धर्मग्रब्दस्य वेदार्शमानीपनन्णतया धर्मवडु-ष्पणोपि वेदार्घत्वाविभ्रेषेण वेदाध्ययनानन्तर्यापदेशसाम्यादि-व्यर्थः ॥ चादयति । "नन्तिच कर्माववाधानन्तर्थं विशेषा ध-र्मजिज्ञासातो ब्रम्जिज्ञासायाः" । श्वस्यार्थः । 'विविदिषन्ति यज्ञेने ति द्वत्यायुत्या यज्ञादीनामक्रलेन बद्धाजाने विनियो-गात्, ज्ञानस्रीव कर्मतयेका प्रति प्राधान्यात्, प्रधानस्वन्धा-चाप्रधानानां पदार्थान्तराणां, तत्रापि च न वाक्यार्थज्ञाने।-म्पत्तावङ्गभावी यज्ञादीनां, वाक्यार्थज्ञानस्य वाक्यादेवीस्पत्तेः। न च वाक्यं सदकारितया कर्माप्यपेत्ततदति युक्तम्। च-क्षतकर्भवामपि विदितपदतदर्धसंगतीनां समिधगतप्राव्दन्या-

<sup>(</sup>१) स्वाध्यायाध्ययना --- पा 🤊 ३ ।

यतत्त्वानां गुणप्रधानस्तपूर्वापरपदार्थाकाङ्चासंनिधियोगय-तानुसंधानवतामप्रत्यूचं वाक्यार्थप्रत्ययोत्पत्तेः । श्रनुत्यत्ती वा विभिनिषेभवाक्यार्धप्रत्ययाभावेन तदर्थानुष्ठानपरिवर्जनाभाव-प्रसङ्गः । तद्वोधतस्तु तदर्थानुष्ठानपरिवर्जने परम्पराश्रयः । तिसान् सित तदर्शानुष्ठानपरिवर्जनं ततस्य तद्वोध इति । न च वेदान्तवाकानामेव खार्थप्रतायने कर्मापेचा न वाका-न्तराणामिति सांप्रतम् । विश्रेषदेतीरभावात् । तत्त्वमसीति-वाक्यात् त्वंपदार्थस्य कर्त्वभाक्तृरूपस्य जीवात्मना नित्यग्रु-इबुद्दे।दासीनसभावेन तत्पदार्थेन परमात्मनैकामश्रकां द्रागि-त्येव प्रतिपत्तुम् आपातते। ऽग्रुद्दसत्त्वेर्याग्यताविरद्दनिश्वयात्। यज्ञतपोदानतनृक्ततान्तर्मचास्तु विष्ठाइसत्त्वाः श्रह्धाना यो-ग्यतावगमपुरः सरं तादात्म्यमवगमिष्यन्तीति चेत् । तत्कि-मिदानी प्रमाणकारणं याग्यतावधारणमप्रमाणात्कर्मणा व-त्तुमध्यवसिना ऽसि । प्रत्यचाद्यनिरिक्तं वा कर्मापि प्रमा-पाम् । वेदान्ताविसद्दननमू सन्यायवलेन तु याग्यतावधारणे क्वतं कर्मभिः । तस्मात् तत्त्वमसीत्यादेः श्रुतमयेन ज्ञानेन जीवात्मनः परमात्मभावं गृजीत्वा तन्मूलया चीपपत्त्या व्य-बखाप्य तदुपासनायां भावनापराभिधानायां दीर्घकाखनैर-न्तर्यवत्यां ब्रह्मसाचात्कारफनायां यज्ञादीनामुपयोगः । य-थाइः । 'स तु दीर्घकालादरनैरन्तर्यसम्काराऽऽसेवितो इद-धिमि'रिति । ब्रह्मचर्यतपः श्रद्धायद्यादयस्य सत्कारः । चात एव श्रुतिः 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण' इति । विज्ञाय तर्कीपकरखेन प्रच्हेन प्रज्ञां भावनां कुर्वितिद्यर्थः । चन च यजादोमा त्रेयःपरिपन्धिकस्मवनिवर्षकक्षरिकोपयो-ग इति के चित्। पुरुषसंस्कारदारेषोत्यन्ये। यज्ञादिसंस्क्रते। चि पुरुष चाद्रनैरन्तर्यदीर्घकाचैरासेवमाना बद्यभावनाम-नाद्यविद्यावासनां समूचकाषं कषित । ततो ऽस्य प्रत्यगात्मा राप्रसन्नः केवनो विग्रदीभवति । चत एव सृतिः ।

'महायत्रीय यत्रीय बासीयं क्रियते तनुः'।

'यखैते ऽष्टाचलारिंग्रत्मंस्कारा' इति च ॥ च्रपरे तु स्र-णचयापाकरणेन बग्नचानोपयोगं कर्मणामाजः । च्रस्ति चि सृतिः ।

'ऋषानि त्रीपयपाक्षत्य मना माचे निवेश्यये'दिति॥ श्वन्ये तु 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राब्धणा विविदिषन्ति यज्ञे-ने'त्यादिश्रुतिभ्यसत्तत्तरफ्लाय चोदितानामपि कर्मणां संयोग-प्रयक्षेन ब्रह्मभावनां प्रत्यक्रभावमाचचते. क्रत्वर्थस्रेव खा-दिरत्वस्य वीर्यार्थनाम्, एकस्य द्वभयार्थत्वे संयागप्रयक्षमि-ति न्यायात् । त्र्यत एव पारमर्षं चनम् । 'सर्वापेन्ना च य-चादिश्रुतेरश्वव'दिति । यज्ञतपोदानादि सर्वे तदपेत्ता ब्रब्धभा-वनेत्यर्थः । तस्नाद्यदि श्रुत्यादयः प्रमाणं यदि वा पारमर्षं **चर्च सर्वथा यज्ञादिकर्मसमुचिता ब्रह्मोपासना** विशेष**ण**ः चयवत्यनाद्यविद्यातदासनासमुच्छेदक्रमेष अधसाचात्काराय मे। बापरनाम्ने कचातइति तद्यं कर्माण्यनुष्ठेयानि । न चैतानि इष्टाइष्टसामवायिकारादुपकारचेतुभ्रतीपदेशिकातिदे-श्रिककामपर्यन्ताष्ट्रग्रामसचितपरस्परविभिन्नकर्मसङ्पतद्धि-कारिभेदपरिचानं विना प्रकान्यनुष्ठातुम् । न च धर्ममी-मांसापरिश्री जनं विना तत्परिज्ञानम् । तसात्पाभूक्तं 'कर्मा-वबाधानन्तर्यं विश्रेष' इति । कर्मावबाधेन 👻 कर्मानुष्ठा-नसाम्रित्यं भवति ब्रह्मोपासनाया इत्यर्थः । तदेतिमराकरा-नि । "न" कुनः, "कर्मावनोधान्त्रागणधीनवेदान्तस्य ब्रद्ध-

जिज्ञासे।पपत्रेः" । इदमचाकृतम् । ब्रह्मो।पासनया भावना-पराभिधानया कर्माप्यपेच्यन्तइत्यृत्तं, तत्र ब्रूमः । क्ष पुन-रस्याः कर्मापेकाः कि कार्ये यथा ऽऽग्नेयादीना परमापूर्वे चिरभाविफनानुकूने जनयितव्ये समिद्राद्यपेना, खरूपे वा यथा तेषामेव दिरवत्तपुरोडाशादिद्रव्याग्निदेवताद्यपेत्रा । न तावत्कार्ये । तस्य विकल्पासच्चतात् । तथाचि । बुद्धोपास-नाया ब्रह्मसद्भपसाचात्कारः कार्यमभ्युपेयः स चौत्पाद्यो वा स्यार्, यथा संयक्षनस्य पिग्दः । विकार्यो वा यथा ऽव-घातस्य ब्रीच्यः । संस्कार्या वा यथा प्रेाज्ञणस्योजूखला-दयः । प्राप्टो वा, यथा दोष्टनस्य पयः । न नावदुरुपादाः । न खलु घटादिसाचारकारइव जडखभावेभ्या घटादिभ्या भिन्न इन्द्रियाद्याधेये। वृद्धसाचात्कारो भावनाधेयः संभवति । ब्रमणी ऽपराधीनप्रकाशतया तत्माचान्कारस्य तत्स्वाभाव्येन नित्यतयीत्वादात्वानुपपत्तेः । तते। भिन्नस्य वा भावनार्धयस्य साचान्कारस्य प्रतिभाप्रत्ययवत्यंशयाक्रान्तवया प्रामाण्याया-गात् । तिद्वधस्य तत्सामग्रीकस्यैव बक्तचं व्यभिचारोपन-व्धेः । न खस्वनुमानविबुद्धं वन्हिं भावयतः श्रीतातुरस्य श्रिशिरभरमन्यरतरकायकाण्डस्य स्कुरञ्चालाजटिलानल-साक्तात्कारः प्रमाणान्तरेण संवाद्यते । विसंवादस्य वक्क-समुपसभाम् तसात्प्रामाणिकसाचारकारस**चलकार्या**भावा-क्रीपासनाया उत्पाद्ये कर्मापेचा। न च क्रूटस्विनत्यस्य सर्व-व्यापिना ब्रह्मण उपासनाता विकारसंस्कारप्राप्तयः संभवन्ति। स्यादेतत् । मा भ्रद्वसमाज्ञात्कार जन्पाद्यादिक्षप जपा-सनायाः, संस्कार्यस्वनिर्वचनीयानाद्यविद्यादयपिधानापनयनेन भविष्यतिः प्रतिसीरापिद्धिता नर्तकीय प्रतिसीरापनयदारा

रङ्गव्यापृतेन । तत्र च कर्मणामुपयागः । एतावांसु विश्रे-षः । प्रतिसीरापमये पारिषदानां नर्तकोविषयसाज्ञान्का-रो भवति । इच तु ऋविद्यापिधानापनयमाचमेव, नापरमु-न्पाद्यमस्ति । बृह्मसास्तात्मारस्य बृह्मस्रभावस्य नित्यत्वेना-नुरुपाद्यत्वात् ॥ त्राचीत्र्यते । का पुनरियं ब्रह्मोपासना । किं अ प्रान्दज्ञानमात्रसंतिराचे निर्विचिकित्यप्रान्दज्ञानसंतिः । यदि प्रान्दज्ञानमानसंतिः किमियमभ्यस्यमानाप्यविद्यां समुच्छेत्तुमर्चेति । तत्त्वविनिद्ययसादभ्यासी वा सवासनं वि-पर्यासमुन्मूखयेत् न संग्रयाभ्यासः सामान्यमानदर्श्वनाभ्या-सो वा । निष्क स्थाणुर्वा पुरुषो वेति वा ऽऽरोष्ट्रपरिषा-षवद् इत्यमिति वा भनभो ऽपि ज्ञानमभ्यस्यमानं पुरुष ए-वेति निस्वयाय पर्याप्तस्तते विज्ञेषदर्जनात्। ननूर्का श्रुतमयेन चानेन जीवातानः परमाताभावं गृजीत्वा युक्तिमयेन च व्य-वस्थाप्यतद्रति । तसामिर्विचिकत्मग्रान्दशानसंगतिक्योपास-ना कर्मसस्कारित्यविद्यादयोच्छेदस्रेतः। न सासावनुत्पा-दितवृद्धानुभवा तदुच्चेदाय पर्याप्ता । साचाम्कार्द्धणे रि विपर्यासः साज्ञारकारकृपेषीय तत्त्वज्ञानेनोक्किदाते. म तु पराचावभासेन । दिक्योचानामक्रमचन्द्रचमन्मरीविसनि-नादिविश्वमेष्वपरीचावभासिषु अपरीचावभासिभरेव दिगा-दिनस्वप्रत्ययैनिवृत्तिदर्भनात् । ने खस्वाप्तवचनखिङ्गादिनि-चित्रदिगादितस्वानां दिस्रोसादया निवर्तन्ते । तसात् त्वंप-दार्थस्य तत्पदार्थत्वेन साचारकार रिवतव्यः । रतावता दि-्वंपदार्थस्य दुः खिग्रोकित्वादिसाचात्कारिनवृत्तिर्मान्यया । न चैष साजांत्कारो मीमांसासचितस्यापि प्रव्हस्य प्रमाणस्य फलम् श्रिपि तु प्रत्यवस्यः मधीव मन्फललनियमान् । श्र-

न्यथा कुटजबीजादपि वटाङ्गुरात्पत्तिप्रसङ्गात् । तसाज्ञि-र्विचिकित्सवाकार्श्वभावनापरिपाकस्षितमन्तः करण् त्वंपदा-र्थस्यापरोत्त्रस्य तत्त्रदुपाध्याकारनिषेधेन तत्पदार्थतामनुभा-वयतीति युक्तम् । न चायमनुभवे। ब्रह्मस्वभावे। येन न ज-म्येत, ऋपि लन्तः करणस्थैव वृत्तिभेदो ब्रह्मविषयः न चैताव-ता ब्रस्पणो नापराधीन(१)प्रकाशना । निच शाब्दज्ञानप्रक्राश्यं ष्ट्रा ख्यं प्रकाशं न भवति । संवै।पाधिरचितं चि खयं-ज्योतिरिति गीयते न त्वपितमपि । यथाच सा भगवान भाष्यकारः । 'नायमेकान्तेनाविषय' इति । न चान्तःकरण-वृत्तावष्यस्य साज्ञात्कारे सर्वीपाधिविनिर्मोकः । तस्यैव त-दुपाधेर्विन्ययदवस्यस्य स्वपरोपाधिविरोधिनो विद्यमानन्वात्। श्रन्यथा चैतन्यक्कायापित्तं विना ऽन्तः करणवृत्तेः खयमचेत-नायाः स्वप्रकात्रत्वानुपपत्ती साचात्कारत्वायागात् । न चा-नुमितभावितवन्दिसां चान्कारबन्प्रतिभान्वेनास्याप्रामाण्यं, तत्र वॅन्हिस्वचनणस्य परोचलात्। इच तु वृद्धारूपस्योपाधिकः जुवितस्य जीवस्य प्रागप्यपरोज्ञत्वात् । निष् ग्रुह्बुद्धत्वादया क्सुमस्तेना ऽतिरिच्यन्ते । जीव एव तु तत्तदुपाधिरचितः ग्राह्न-बुद्बादिखभावे। बुद्धीत गीयते। न च तत्तदुपाधिविरचे। ऽपि तमा ऽतिरिच्यते । तसाद्यया गान्धर्वशासार्यज्ञानाभ्यासाचि-तसंस्कारसचिवश्रोचेन्द्रियेण षड्जादिखरग्राममूर्च्छनाभेदम-ध्यज्ञमनुभवित, एवं वेदान्तार्थज्ञानांभ्यासाचित्रसंस्कारी जी वस्य ब्रह्मभावमन्तःकरणेनेति ॥ त्रानःकरणवृत्ती ब्रह्मसा-चान्कारे जनयिनव्ये ऽस्ति तदुपासनायाः कर्मापेचेति चेत्। न। तस्याः कर्मानुष्ठानेन सचभावाभावेन तत्त्वचकारित्वानु-

<sup>(</sup>१) ब्रह्मणः पराधीन-पा०३।

पपत्तः। न खलु तत्त्वमसीत्यादेर्शक्यात्रिर्विचिकत्यं ग्रुइबु-होदासीनस्वभावमकर्हत्वास्पेतमपेतबास्त्राणत्वादिजातिं देश-द्यतिरिक्तमेकमात्मानं प्रतिपद्यमानः .कर्मस्विधकारमवबा-हुमर्इति । अनर्देश्व कयं कर्ती वा ऽधिक्ततो वा । यदाचित निक्रिचते ऽपि तत्त्वे विपर्यासनिवन्धने। व्यवचारो ऽन्वर्तमा-ना दृश्यते, यथा गुडस्य माधुर्यविनिश्चयेषि पित्तोपस्तेन्द्रि-याणां तिक्तावभासानुवृत्ति,रास्वाद्य यूत्कृत्य त्यागात् । त-रमादविद्यासंस्कारानुवृत्त्या कर्मानुष्ठानं, ते न च विद्या स-इकारिणा तसमुच्छेद उपपत्यते । न च कर्माविद्यात्मकं कथमविद्याम्किनित्त, कर्मणो वा तदुक्केदकस्य कुत उ-च्हेद इति वाच्यम् । मजातीयस्वपरिवरे। धनां भावानां ब-जनम्पनम्धेः । यथा पयः पयोन्तरं जरयितः स्वयं च जी-र्यति । यथा विषं विषान्तरं ग्रामयितः स्वयं च ग्राम्यति । यथा वा कतकरजो रजो। नतरादिले पाथिस प्रचिप्तं रजो। नत-राणि भिन्दत् स्वयमपि भिद्यमानमनाविलं पायः करोति। एवं कर्माविद्यात्मकर्माप ऋविद्यान्तराणि ऋपगमयत्स्वयम-प्यपगच्छतीति ॥ ऋत्रीच्यते । सत्यं सदेव साम्येदिमत्यपत्र-मात्तत्वमसीत्वन्तात् ग्रब्दाट्(१) ब्रह्ममीमसिष्पकरणादसङ्घ-दभ्यसाद् निर्विचिकित्से ऽनाद्यविद्योपादानदेचाद्यतिरिक्तप्र-व्यातातत्त्वावेबोधे जातेषि अविद्यासंस्कारानुवृत्तावनुवर्तन्ते सांसारिकाः प्रत्ययासाद्वावचाराष्ट्रच, तथापि तानप्ययं व्यद-चारप्रत्ययान् भिथ्येति मन्यमानी विदास्र श्रद्धत्ते पित्ने।पच्ते-न्द्रियर्व गुडं यून्कत्य त्यजन्नपि तस्य तिन्तताम्। तथा चायं कियाकर्णितिकर्तव्यताफलप्रपञ्चमतात्त्विकं विनिधिचन्वन् क-

<sup>(</sup>१) शब्दसन्दर्भात्-पा०२ ।

यमधिक्ततो नाम, विदुषी चाधिकारी उन्यया पग्राग्रहादी-नामप्यधिकारो दुर्वारः स्यात् । क्रियाकर्त्रादिस्वरूपविभागं विदस्यमान(१) इच्च विदानभिमतः कर्मकाण्डे । च्रत एव भगवानविद्वदिषयत्वं शाबस्य वर्षायांवभूव भाष्यकारः । त-स्माद्यथा राजजातीयाभिमानकर्त्वके राजद्वये न विप्रवेषय-जातीयाभिमानिनारिधकारः । एवं दिजातिकर्द्धियाकरणा-दिविभागाभिमानिकर्द्धके कर्मणि न तदनभिमानिना ऽधि-कारः। न चानिधक्ततेन समर्थेनापि क्ततं वैदिवां कर्म फ-स्राय कल्पते वैध्यस्तोमद्दव ब्राह्मणराजन्याभ्याम् । तेन द-ष्टार्थेषु कर्मत् ग्रक्तः प्रवर्तमानः प्राप्नोत् फलं दृष्टम्वात् । श्रद्धार्थेषु तु ग्राप्तेकसमिधगम्यं फलमनिधकारिणि न युज्यतद्गति नेापासनाकार्ये कर्मापेचा । स्यादेतत् । मन्-म्याभिमानवद्धिकारिको कर्मणि विचिते यथा तदभिमानर-चितस्यानिधकारः । एवं निषेधविधयोपि मनुष्याधिकारा इ-ति तदभिमानरिक्तर्योव्विप नाधिक्रियेत प्रसादिवत् । तथा चायं निविद्दमनुतिष्ठन् न प्रत्यवेयात् तिर्यगादिवदिति भि-जनर्मतापातः । मैवम् । न खल्वयं सर्वधा मनुष्याभिमान-रिश्तः, किं त्विधासंस्कारानुष्ट्रच्या ऽस्य माजया तदिभ-माने। ऽनुवर्तने । ऋनुवर्तमानं च मिय्येति मन्यमाने। न अ-इत्तर्युक्तम् । किमता यद्येवम् एतदता भवति । विधिष् माह्रो ऽधिकारी नात्राहः । ततस मनुष्याद्यभिमानेन ऋह-भागे। न विधिग्राव णा(२)भिक्रियते । तथा च स्मृतिरश्रद-या क्रतं दत्तमित्यादिका । निषेधमाकं तु न अद्वामपेक्रते ।

<sup>ं (</sup>१) छोहितादिडाज्भ्यः क्यांविति क्यवन्तस्य रूपमिति कव्यत्रदः ।

<sup>(</sup>२) विभिशास्त्रेष्व-पा०३ ।

श्विति तु निविध्यमानिक्रयोग्मुखो नर इत्येव प्रवर्तते। तथा च सांसारिकद्दव श्रद्धावगतब्रह्मतत्त्वो ऽपि निवेधमितिकस्य प्रवर्त-मानः प्रत्यवैतीति न भिन्नकर्मदर्श्वनाभ्युपगमः। तस्मान्नोपा-सनायाः कार्ये कर्मापेचा। श्वत एव नेपासनो(१)त्पत्ताविप निर्विचिकित्यशान्द्रशानोत्पत्त्युत्तरकाचमनिधकारः कर्मणी-त्युक्तम्। तथा च श्रुतिः।

ंन कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके श्रम्हतत्वमान-भ्राः'।

तिकिमिदानीमनुपयोग एव सर्वथे कर्मणाम्। तथा च 'विविदिष्ठिन्त यज्ञेने'त्याद्याः श्रुतयो विक्ह्योरन्। न। मारादुपकारकत्वात् कर्मणां यज्ञादीनाम्। तथाचि । 'तमेतमात्मानं वेदान्वचनेन' नित्यस्वाध्ययेन 'ब्राह्मणा विविदिष्ठितः' वेदितुमिच्छिन्ति, न तु विदिन्ति, वस्तुतः प्रधानस्यापि वेदनस्य प्रक्षत्यर्थतया प्रब्दते। गुणत्वादिच्छायाप्रच
प्रत्ययार्थतया प्राधान्यात्। प्रधानेन न च कार्यसंप्रत्यात्।
निच राजपुक्षमानयेत्युक्ते वस्तुतः प्रधानमपि राजा पुक्षविभाषणतया प्रब्दत उपसर्जनमानीयते ऽपि तु पुक्ष एव।
प्रस्तरस्य प्राधान्यात्। एवं वेदानुवचनस्येव यज्ञस्यापीच्छासाधनतया विधानम्। एवं तपसा ऽनामकस्य कामानपनमेव तपो, चित्रमितमेध्याप्रिनो चि ब्रह्मणि विविदिषा
भवति, न तु सर्वथा ऽनश्वती, मरणात् (२)। नापि चान्द्रायणादितपःश्रीसस्य । धातुवैषय्यापत्तेः। एतानि च नित्यान्युपात्तदुरितनिवर्चणेन पुक्षं संस्कुर्वितः। तथा च श्रुतिः।

<sup>(</sup>१) नोपासनास्वरूपी-पा०३ ।

<sup>(</sup>२) मरणापातात्—पा०१ ।

'स च वात्रात्मयाजी यो वेद इदं मे ऽनेनाक संस्क्रियत इदं मे ऽनेनाक मुपधीयते' इति । अनेनेति प्रकृतं यज्ञादि परास्त्रपति । स्मृतिग्रच 'यस्यैते ऽष्टाचत्वारिंग्रतांस्कारा' इति । नित्यनैमित्तिकानुष्टानप्रचीणक समयस्य च विग्रुद्धसत्त्वस्यावि-दुष एव उत्पन्नविविद्धस्य ज्ञानोत्पत्तिं दर्भयत्यायवैणी अ-तिः । 'विग्रुद्धसत्त्वस्ततस्तु तं पश्यति निष्कसं ध्यायमान' इति । स्मृतिस्व

'ज्ञानमृत्यदाते पुंसां खयात्पापस्य कर्मणः'

इत्यादिका । क्रुप्तेनेव च नित्यानां कर्मणां नित्ये चि तेनेगपात्तद्दितनिवर्त्तेणेन पुरुष संस्कारेण ज्ञानोत्पत्तावङ्गभावेगपत्तां न संयोगप्रयक्षेन सामादङ्गभावा युक्तः, कर्ण्यनागारवापत्तेः । तथाचि । नित्यकर्मानुष्ठानाद्वर्मात्पादः,
ततः पाप्मा निवर्तते, स च्चानित्याद्वर्श्वकृषे संसारे नित्यप्रद्विस्वख्यातिचचणेन विधर्यासेन चित्तसत्त्वं मिलनयित,
स्वतः पापनिवृत्तो प्रत्यचापपत्तिदारापावरणे स्ति प्रत्यचोपपत्तिभ्यां संसारस्यानित्याद्वर्श्वकृपतामप्रत्यूचमवबुध्यते, ततोस्यासिन्ननिभरितसंत्रं वेराय्यमुपजायते, ततस्तज्ञिचासोपावर्तते, ततो चानोपायं पर्येषते, पर्येषमाणयातमतत्त्वज्ञानमस्योपाय दृत्युपश्रुत्य तिज्ञज्ञासते, ततः श्रवणादिक्रमेण तज्जानातित्यारादुपकारकत्वं तत्त्वज्ञानोत्पादं
प्रति चित्तसत्त्वद्वद्वा कर्मणां युक्तम् । इमं चार्थमनुवदति भगवद्गीता ।

'त्राहरूचोर्मुनेर्यागं कर्म कारणमृच्यते । योगारूढस्य तस्यैव ग्रमः कारणमृच्यते'॥ एव चाननुष्ठितकर्मापि प्राग्भषीयकर्मवश्राद्यो विश्रुद्धसुत्त्वः संसारासारतादर्शनेन निष्यसवैराज्यः (१) क्रतं तस्य कर्मानुष्ठानेन वैराज्योत्पादोपयोगिना । प्राज्ञभवीयकर्मानुष्ठानादेव
तिस्द्रः । इममेव च पुरुषधीरयभेदमधिक्रत्य प्रवृते श्रुतिः । 'यदि वेतरया ब्रह्मचर्यादेव प्रवृत्तेदि'ति । तदिद्रमुक्रम् । "कर्माववोधात्पाण्यधीतवेदान्तस्य ब्रह्मजिज्ञासोपपने"रिति । स्रतं एव न ब्रह्मचारिण च्हणानि सन्ति येन
तद्पाकरणार्थं कर्मानुतिष्ठेत् । एतदनुरोधाच्च 'जायमाना वै
ब्राह्मणिकभिद्धीणवा जायते' इति(२) ग्रुच्छः संपद्यमान इति
व्याख्येयम् । स्रन्यथा 'यदि वेतस्या ब्रह्मचर्यादेवे'ति स्रृतिविर्द्धोत । ग्रुच्छापि च च्हणापाकरणं सत्त्वप्रद्धार्थमेव ।
जरामर्थवादे भक्षान्ततावादोन्येष्टयस्य कर्मजडानिवदुषः प्रतिः न त्वात्मत्त्वपण्डितान् । तस्मात्तस्यानन्तर्यमथप्रब्दार्थाः
यदिना ब्रह्मजिज्ञासा न भवित यस्मिन्त् सित भवन्तो भवत्येव । न चत्यं कर्माववोधानन्तर्यः तस्मान्न कर्माववोधानन्तर्यमथप्रब्दार्थ(३) इति सर्वमवदातम् ।

स्यादेतत्। मा ध्रद्भिचानयवागूपाकवदार्थः क्रमः, श्रीतस्तु भविष्यति, 'ग्रची भूत्वा वनी भवेत' 'वनी भूत्वा प्रव्रजे'दिनि जाबाचश्रुतिर्गार्चस्थ्येन चि यज्ञाद्यनुष्ठानं खचयति। स्मर-न्ति च।

'ऋषीत्य विधिवदेदान् पुत्रांश्वीत्याद्य धर्मतः । इष्ट्वा च प्रिक्तिते। यज्ञैर्मनी मीचे निवेप्रयेत्'॥ निन्दति च ।

<sup>(</sup>१) दर्शननिष्पन्नवैराग्यः — पा ० ३ ।

<sup>(</sup>२) 'जायमानो वै ब्राह्मणस्त्रिभिर्ऋणवान्' इति --- पा ०१ | ३ |

<sup>(</sup>३) न चैवं कमीवबोध: | तस्कान कमीवबोधार्नन्तर्यमत्राथशब्दार्थ --- पा ०२ | 3

श्रनधीत्य दिजो वैदाननृत्याद्य तथात्मजान् । श्रनिष्ट्वा चैव यत्त्रीय माश्रमिक्कन् वजत्यधः'॥

इति । त्रात त्राच । "यथा च इदयाद्यवदानानामाननर्त्यनियमः । कुतः" । 'इदयस्याये ऽवद्यति त्राय जिङ्काया
त्राय वक्तमः' इत्यथायप्रान्दाभ्यां त्रामस्य विविक्तित्त्वात्, न
तथेच क्रमो(१) विविक्तितः । श्रुत्त्या तयैवानियमप्रदर्धनात्, 'यदि वेत्रया ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद्गृ हादा वनादे'ति । एतावता
चि वैराग्यमुपलक्तयित । त्रात एव 'यद्घरेव विरजेत्तद्दरेव प्रवृजेदि'ति श्रुतिः । निन्दावचनं चाविष्रपुद्दसम्त्वपुक्षाभिप्रायम् । त्र्यविष्रपुद्दसम्त्वो चि मोक्तमिक्तक्रमालस्यात्तदुपाये ऽप्रवर्तमानो युच्स्थभममपि नित्यनैमित्तिक्तमनाचरम्
प्रतिक्तणमुपचीयमानपापमा ऽधागितं गच्छती(२)त्यर्थः ।

स्यादेतत्। मा भ्रच्हीत ऋथिं वा क्रमः, पाठस्थानमु-स्थप्रवृत्तिप्रमाणकस्तु कस्मान्न भवतीत्यत ऋषि । "प्रेषप्रे-षित्वे प्रमाणाभावात्"। प्रेषाणां सिमदादीनां ग्रेषिणां चा-ग्रेयादीनामेकपस्वदुपकारोपनिवद्वानामेकपस्वाविस्क्ष्मानामे-कप्रयोगवचनोपय्चीतानामेकाधिकारिकर्त्वकाणामेकपौर्णमा-स्थमावस्याकास्त्रं स्वानामेकाधिकारिकर्त्वकाणामेकपौर्णमा-स्थमावस्याकास्त्रं स्वानामेकाधिकारिकर्त्वकाणामेकपौर्णमा-प्राप्ती तिद्वग्रेषापेक्षायां पाठादयस्तद्वेदिनयमाय प्रभवन्ति, य-व तु न ग्रेषग्रेषिभावो नाप्येकाधिकारावस्त्रदेशे यथा सी-यार्थमणप्राजापत्यादीनां तत्र क्रमभेद्रापेक्षाभावास्त्र पाठादिः क्रमविग्रेषनियमे प्रमाणम्, अवर्जनीयतया तस्य तनागत-त्वात्। न चेष धर्मक्रमजिज्ञासयोः ग्रेषग्रेषिभावे श्रुत्या-

<sup>(</sup>१) क्रमानयमी -- पा ० १ | 3 |

<sup>(</sup>२) Sभी ग<del>व</del>्हती—पा १ | २० | ३ ।

दोनामन्यतमं प्रमाणमसीति॥ ननु ग्रेषग्रेविभावाभावेषि क्र-मनियमा दृष्टा, यथा गादाचनस्य पुरुषार्थस्य दर्भपौर्णमा-सिकरिके सक यथा वा दर्शपीर्णमासाभ्यामिष्ट्वा सोमेन य-जेतेति दर्शपौर्णमाससीमयीरश्रोषश्रीषिणीरित्यत आह, "श्र-धिक्तताधिकारे च प्रमाणाभावा"दिति योजना । स्वर्गकामस्य चि दर्भपौर्णमासाधिकतस्य पशुकामस्य सते। दर्भपौर्णमा-सकत्वर्थाप्प्रणयनाश्रिते गोदोष्टने ऽधिकारः। ना खलु गी-दोचनद्रव्यमव्याप्रियमाणं साञ्चात् पश्चृन् भावियतुमूर्चति । न-च व्यापारान्तराविष्टं श्रूयते यतस्तदं क्रक्रममृतिपतेत् । अ-प्प्रणयनाश्चितं तु प्रतीयते 'चमसेनापः प्रणयेद्गोदो सनेन प-गुकामस्रे'ति समभिव्याचारात् । योज्यत्वाचास्रापां प्रणय-न प्रति । तस्मात् कत्वर्थाप्प्रणयनाश्चितत्वाद्गोदो**चनस्य त**-त्क्रमेख पुरुषार्थमपि गोदोचनं क्रमवदिति सिद्दम् । श्रुति-निराकरखेनैवेष्टिसोमक्रमवद्पि क्रमोप्यपासी वेदितवा। ग्रे-षश्चेषित्वाधिकताधिकाराभावेपि कमो विवस्येतः यद्येकफ-चावच्छेदो भवेत् यथाप्रेयादीनां ष्रणामेकस्वर्गपाचाविक्वा-नां, यदि वा जिज्ञासम्बद्धाणांत्रो धर्मः स्थात्, यथा च-तुर्जञ्जीव्युत्पादां ब्रह्म बोन चिस्कोन चिदंश्रोनैकौकोन सम्रापेन व्युत्पाद्यते तत्र चतुर्णा लक्षणानां जिज्ञास्त्राभेदेन परस्पर-संबन्धे सति क्रमा विविधितस्तयेषायेकि जिज्ञास्त्रतया धर्मन-जिज्ञासयोः क्रमा विवच्येत, न चैतदुभयमप्यसीत्याच । क्रचित्रास्यभेदाच"। फलभेदं विभजते। "ऋग्युदयफ्लं भ-विज्ञान"मिति । जिज्ञासाया वस्तुते। ज्ञानतन्त्रताञ्ज्ञानफर्सं जिज्ञासाफनमिति भावः। न नेवनं खद्धपतः फन्मेदः, तद्-त्यादनप्रकारभेदादपि नद्गेद इत्याच । ''नचानुष्ठानापेसं बस्रज्ञानं च नानुष्ठानान्तरापेशम्" । ग्राव्दज्ञानाभ्यासान्नानु-ष्ठानान्तरमपेशते निव्यनैमित्तिककर्मानुष्ठानसस्भावस्थापा-स्तलादिति भावः । जिज्ञास्यभेदमात्यन्तिकमाच । "भव्यस् धर्म" इति । भविता भव्यः, कर्तरि क्वत्यः । भविता च भा-वकव्यापारनिर्वर्श्वतया तत्तन्त्रद्ति ततः प्राग् ज्ञानकाले ना-स्तीत्यर्थः। भूतं सत्यं सदेकान्ततो न कदा चिदसदित्य-र्थः। न कोवलं खरूपता जिज्ञास्यरोर्भेदो ज्ञापकप्रमाणप्रवृ-त्तिभेदादिष भेद इत्याच । "चोदनाप्रवृत्तिभेदाच" । चोद-नेति वैदिकं ग्रब्दमाच, विग्रेषेण सामान्यस्य सञ्चणात्। प्र-वृत्तिभेदं विभजते । "या चि चे।दना धर्मखे"ति । ज्ञा-चादीनां पुरुषाभिष्रायभेदानामसंभवादपारुषेये वेदे चाद-ने।पदेशः। त्रत एवे।क्तां 'तस्य ज्ञानमुपदेश' इति । सा च साध्ये च(१) पुरुषव्यापारे भावनायां, निहषये च यागादी, स 🗨 भावनाविषयः, तद्धीननिरूपणत्वात् प्रयत्नस्य भावना-याः । षित्र् बन्धनद्रत्यस्य धातोर्विषयपदन्युत्पत्तेः । भावना-यासाहारेण च यागादेरपेश्वितोपायतामवगमयन्ती तचेच्छो-पद्मारमुखेन पुरुषं नियुञ्जानैव(२) यागादिधर्ममवबोधयित नान्यया । म्रस्यचे।दना तु पुरुषमववे।धयत्येव क्रेवनं न तु प्रवर्तयन्यवबोधयति । सुतः, ऋवबोधस्य प्रवृत्तिरचितस्य चो-दनाजन्यलात् । नन्नात्मा ज्ञातव्य द्रत्येनदिधिपरैर्वेदानौत्त-देकवाकातया ऽवबोधे प्रवर्तयद्भिरेव पुरुषा ब्रह्मावबोध्यत-इति समानतं धर्मचोदनाभिर्वसचोदनानामित्यत आह । "न पुरुषे। ऽववेषे नियुज्यते" । त्र्ययमभिसन्धः । न ता-

<sup>(</sup>१) सा च स्वसाध्ये-पा० १ | 3 |

<sup>(</sup>२) नियुज्जानैव चोदना-पा०१ |

वद् ब्रह्मसाकात्कारे पुरुषा नियोक्तवः, तस्य ब्रद्मसामान्येन नित्यत्वादकार्यत्वात् । नाप्युपासनायां तस्या ऋपि ज्ञानप्रक-र्षे इतुभावस्थान्वयव्यतिरेकिसद्दतया .प्राप्तत्वेनाविधेयत्वात् । नापि ग्राब्दबोधे.(१) तस्याप्यधीतवेदस्य पुरुषस्य विदितपद्त-दर्थसः समिधगतज्ञान्दन्यायतन्त्रसाप्रत्यसमुत्रानः । स्रत्रेव इष्टान्तमाच । ''यथाकार्यें"ति । दार्ष्टान्तिके योजयति । "तद"दिति । ऋपि चात्मज्ञानविधिपरेषु वेदान्तेषु नात्म-तत्त्वविनिश्चयः श्राव्दः स्थाद्ः निष्ठं तदात्मतत्त्वपरास्तेः कि तु तज्ज्ञानविधिपराः, यत्पराञ्च ते तएव तेषामर्थाः । न च विध्य बेध्यनिष्ठलादपेशितलादन्यपरेभ्योपि बेध्यतस्वविन-खयः। समारोपेणापि तदुपपत्तेः। तसान्न बोधविधिपरा वेदा-न्ता इति सिद्धम् ॥ प्रकृतमुपसंचरति। "तस्तात्किमपि व-क्तव्य"मिति । यसिन्नसित बद्धिज्ञासा न भवति सित त भवन्ती भवत्येवेत्यर्थस्तदाच । "उच्यते, नित्यानित्यवस्तुविवेक"-इत्यादि । नित्यः प्रत्यगातमाः श्रनित्या देचेन्द्रियिषयादयः, तिद्वयसेदिवेको निसयः क्षतमस्य ब्रह्मजिज्ञासयाः ज्ञात-त्वाद् ब्रह्मणः । ऋघ विवेको ज्ञानमात्रं न निस्रयः, तथा सत्येष विपर्यासादन्यः संग्रयः स्थात्, तथा च न वैराग्यं भावयेत, ऋभावयन् कद्यं ब्रम्जिज्ञासान्रेतुः, तसादेवं व्या-ख्येयम् । नित्यानित्ययोर्वसतीति नित्यानित्यवस्तु तद्दर्भः, नि-त्यानित्ययोर्भर्मिषोस्तइर्माणां च विवेको नित्यानित्यवस्तुविवे-कः । एतदुक्तं भवति । मा भ्रुदिदं तदतं नित्यमिदं तदनु-तमनित्यमिति धर्मिविश्रेषयोर्विवेकः, धर्मिमात्रयोर्नित्यान-त्ययोस्तद्दर्भयोय विवेकं निश्चिनोत्येव । नित्यत्वं सत्यत्वं तदा-

<sup>(</sup>१) ज्ञाब्दे ऽवबोधे,-पा० २ | ३ |

स्मास्ति तिम्नत्यं सत्यं तथा चाऽऽस्थागोचरः। ऋनित्यत्वमसत्य-त्वं तद्यस्यास्ति तदनित्यमनृतं, तथा चानास्थागोचरः । तदेते-ष्वनुभ्रयमानेषु युष्मदसात्प्रत्ययगे।चरेषु विषयविषयिषु यदतं निसं सुखं व्यवस्थास्यते तदास्थागी चरे। भविष्यति, यन्त-नित्यमनृतं भविष्यति तापत्रयपरीतं तत् त्यच्यतर्ति। सा-यं नित्यानित्यवस्तुविवेकः प्राम्भवीयादै चिकादा कर्मणी वि-ग्रुइसत्त्वस्य भवत्यनुभवापपत्तिभ्याम् । न खनु सत्यं नाम न किं चिद्स्तीति वाच्यम् । तदभावे तद्धिष्ठानस्यानृतस्याप्यनु-पपन्तेः। ग्रुत्यवादिनामपि ग्रुत्यताया एव सत्यत्वात् । ऋथा-स्य पुरुषधारेयस्यानुभवापपित्तभ्यामेवं(१) स्तनिपुणं निरूपय-त चा च सत्यनेकार् चा चावीचेर्जायस मियस्वेति विपरि-वर्तमानं खणमुचूर्तयामाचाराचार्धमासमासर्त्वयनवत्सरयुगच-तुर्युगमन्त्रन्तरप्रचयमचाप्रजयमचासर्गावान्तरसर्गसंसारसाग-रोर्मिभरनिश्रमुद्यमानं तापत्रयपरीतमात्मानं च जीवलीकं चावनेकास्मिन् संसारमण्डने ऽनित्याग्रुचिदुःखात्मकं प्र-संख्यानमुपावर्तते(२) ततोस्यैतादृशान्त्रित्यानित्यवस्तुविवेकस-खणात् प्रसंख्यानाद् "इचामुनार्थभागविरागा" भवति। ऋर्थ्यते प्रार्थ्यतर्त्यर्थः फलमिति यावत्, तस्मिन् विरागो ऽनाभी-गात्मिकोपेशानुद्धिः। "ततः श्रमदमादिसाधनसंपत्"। रागा-दिकषायमदिरामत्तं चि मनस्तेषुतेषु विषयेषू चावचिमन्द्रिया-णि प्रवर्तयदिविधास प्रवृत्तीः पुष्यापुष्यफना भावयत् पुरू-षमितवारे विविधदुःखञ्चानाजटिने संसारज्ञतभुजि जु-चाति । प्रसंस्थानाभ्यासनग्धनैराग्यपरिपाकभग्नरागादिकषा-

<sup>(</sup>१) मेव-पा० १ | ३ |

<sup>(</sup>२) बु:सात्मतया प्रसंस्यानमनुवर्तते -- पा० ३ । ४ ।

ामिंदरामदं तु मनः पुरुषेणावजीयते वश्रीक्रियते । साय-प्रस्य वैराग्यचेतुको मनीविजयः श्रम इति वश्रीकारसंज्ञ [ति चाख्यायते । विजितं च मनस्तत्त्वविषयिनियागया-**ग्यतां** नीयते, सेयमस्य येाग्यता दमः । यथा दान्तीयं वृष-भयुवाः चलप्रकटादिवचनयोग्यः क्वत इति गम्यते । त्रा-दिग्रइऐन च विषयतितिकातदुपरमतत्त्वश्रद्धाः संग्रद्धान्ते । च्यत एव श्रुतिः । 'तस्रात् ज्ञान्तो दान्त उपरवस्तितिसुः श्रहाचित्तो भूवा ऽऽत्मन्येवात्मानं पश्येत् सर्वमात्मनि पश्य-ती'ति । तदेतस्य ग्रमदमादिरूपस्य साधनस्य संपत्प्रकर्षः शमदमादिसाधनसंपत् । ततास्य संसारबन्धनानमुका भव-तीत्याच । "मुमुशुत्वं च" । तस्य च नित्यप्रद्रद्रमुक्तसत्य-सभावब्रह्मज्ञानं मोखस्य कारणमित्युपश्रुत्य तिज्जज्ञा-सा भवति धर्मजिज्ञासायाः प्रागूध्वै च तस्माक्तेषामेवान-न्नयं न धर्मजिज्ञासाया इत्याचे। "तेषु द्यी"ति । न के-वर्च जिज्ञासामानमपि तु ज्ञानमपोग्याच । "ज्ञातुं च" । उपसंचरति । "तस्मा"दिति । क्रमप्राप्तमतःग्रब्दं व्याचष्टे । ं ''श्रमः ग्रब्हा हेत्वर्धः" । तमेवातः ग्रब्दस्य हेतुद्धपमर्थमाह । "यस्मादेद एवे"ति। ऋवैवं परिचीद्यते । सर्वं यथीक्तसा-भनसंपत्त्यनन्तरं ब्रह्मजिज्ञासा भवति, सैव त्वनुपपद्माः इ-चामुच फलोपभागविरागस्यानुपपत्तेः । श्रनुकूलवेदनीयं चि फलम् इष्टलकणत्वात् फलस्य । न चान्रागद्देतावस्य वैरा-ग्यं भिवतुमर्द्रति(१)। दुःखानुषङ्गदर्भनात् सुखेपि वैराग्यमि-ति चेत्, इना भीः सुखानुषङ्गाहुःखेयनुरागी न नसाङ्ग-वित । तसात्त्वखे उपादीयमाने दुःखपरिचारे प्रयतितव्य-

<sup>(</sup>१) महतीति—पा० १ | ३ | ४ |

म्। अवर्जनीयतया दुःखमागतमपि परिद्वत्य तुखमानं भी-च्यते । तद्यथा । मत्स्यार्थी सप्रान्कान् सकाप्टकान् म-रस्यानुपादक्ते, स यावदादेयं तावदादाय विनिवर्तते । यथा-वा धान्यार्थी सपनानानि धान्यान्याचरित, स यावदादेयं तावदुपादाय निवर्तते । तस्माहुःखभयान्नानुकूखवेदनीयमैष्टि-कं वा ऽऽमुष्मिकं वा सुखं परित्यक्तुमुचितम् । निष् म्ट-गाः सन्तीति शालया नायन्ते भिशुकाः सन्तीति खाल्या(१) नाधिश्रीयन्ते । त्र्रिप च दृष्टं सुखं चन्दनवनितादिसङ्गजनम श्रयितास्त्रणेन दुःखेनाघ्रातत्वादितभीक्षा त्यञ्चेतापि, न त्वामुष्मिकं खर्गादिः तस्याविनाश्चित्वात् । श्रृयते चि 'च्रपा-म साममस्ता अभूमें ति। तथाचा व्ययं इ वै चातुर्मा-स्ययाजिनः सुक्ततं भवति'। न च क्रतकत्वचेतुकं विनाशि-त्वानुमानमत्र संभवति । नर्पारःकपानग्रीचानुमानवदाग-मबाधितविषयत्वात् । तस्माद्यशेक्तसाधनसंपत्त्यभावास ब्र-ह्मजिज्ञांनेति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते त्राचः भगवान् ऋतका-रो"ऽत"इति । तस्यार्थं व्याचष्टे भाष्यकारो"यस्मादेद एवे"-ति । त्र्यमभिसंधिः। सत्यं स्टगभित्तुकादयः प्रकाः परि-चर्तुं पाचकक्षघीवलादिभिः, दुःखं त्वनेकविधानेककारणसंपा-तजमप्रकापरिचारम् ज्यन्ततः साधनपारतन्त्वश्चितालक्षणः-योर्दुःखयोः समस्तक्वतकत्तुखाविनाभावनियमात् । निष्ट म-धुविषसंपृक्तमन्नं विषं परित्यज्य समधु प्राक्यं ग्रिस्पिवरेणा-पि भोक्तुम् । स्रयितानुमानापादिन्तितं च 'तदाघेद कर्मचि-त'इत्यादि वचनं खियताप्रतिपादक'मपाम सामे'स्यादिकं व-

<sup>(</sup>१) स्थाल्यो नोदनाय-पा० 3 |

ार्न मुख्यासंभवे(१) जघन्यवृत्तितामापादयित । यथाज्ञः पौ-तिषकाः

'त्राधृतसंक्षवं स्थानमसृतस्वं चि भाष्यते' इति ।

म्रव च ब्रह्मपदेन तत्प्रमाणं वेद उपस्थापितः । स च याग्यत्वा त्तराये च कर्मचित' इत्यादिरत इति सर्वनाम्ना प-राम्टग्य चेतुपश्चम्या निर्दिभ्यते । स्यादेतत् । यथा खर्गादेः सुखस्य दुःखानुषष्रस्तया ब्रह्मणोपीत्यत स्ना-🔻। "तया बुह्मविज्ञानादिपी"ति । तेनायमर्थः। ऋतः खर्गा-दीनां श्रयिताप्रतिपादकाद् बुह्मज्ञानस्य च परमपुरुषार्थ-नाप्रतिपादकादागमाद् यथे। त्रांसाधनसंपत् ततस्र जिज्ञासे-ति(२) सिद्दम्। बुह्मजिज्ञामापदव्याख्यानमाच । बुह्मण्यः -ति । षष्ठीसमासप्रदर्शनेन प्राचां वृत्तिक्रतां बृह्मणे जिज्ञासा बुद्धाजिज्ञासेति चतुर्थीसमासः परास्ता वेदितव्यः। तादर्थ-न समासे प्रक्रतिविक्ततिग्रच्णं कर्त्तव्यमिति कात्यायनीयवचने-न यूपदार्वोदिष्वेव प्रक्तिविकारभ्रतेषु चतुर्थीसमासनियमात्, अप्रकृतिविकारभूतर्त्येवमादौ तिक्वषेधात् । अस्ववासादयः षष्ठीसमासा भविष्यन्तीत्यश्वघासादिषु षष्ठीसमासप्रतिविधा-नात्। षष्ठीसमासेपि च बुद्धाणा वास्तवप्राधान्योपपत्तेरिति । खादेतत् । ब्रह्मणा जिज्ञासेत्युत्ते तत्रानेकार्थताद् ब्रह्मण-न्दस्य संग्रयः, कस्य ब्रह्मणा जिज्ञासेति । ऋसि ब्रह्मग्र-न्दा विप्रत्वजाती, यथा ब्रह्मचरोति, चस्ति च वेदे, यथा ब्ह्योज्यमिति, ऋस्ति च परमातानि, यथा ब्रह्म वेद ब-ह्मीव भवतीति, तमिमं संशयमपाकरोति । "ब्रह्म च वच्छ-

<sup>(</sup>१) मपाम सोमेत्यादिवचनस्य मुस्यार्थासंभवे—पा० ३ । ४ ।

<sup>(</sup>२) ब्रह्मजिज्ञासेनि—पा० २ | 3 | ४ |

माण्यस्य मिति । यते ब्रह्मजिज्ञासां प्रतिज्ञाय तज्ज्ञाप-नाय परमात्मनक्षणं प्रणयित ततीवगच्छामः परमात्मजिज्ञासै-वेयं न विप्रवजात्यादिजिज्ञासेत्यर्थः। षष्ठीसमासपरियचे ऽपि नेयं कर्मषष्ठी, किंतु ग्रेषलश्रणा, संबन्धमानं च ग्रेष इति बु-ष्माणी जिज्ञासेत्वृत्तो ब्रह्मसंवन्धिनी जिज्ञासेत्वृत्तां भवति । तथा च ब्रह्मखद्भपप्रमाणयुक्तिसाधनप्रयोजनिज्ञासाः सर्वा ब्रस्जिज्ञासार्था(१) ब्रस्जिज्ञासया ऽवरद्वा भवन्ति । साञ्चा-त्यारम्पर्येण च ब्रह्मसंबन्धात् । कर्मषष्टाां तु ब्रह्मग्रब्दार्थः कर्म, स च खद्धपमेवेति तत्प्रमाणादयो नावक्ध्येरन्, तथा चाप्रतिज्ञातार्थिचिन्ता प्रमाणादिषु भवेदिति ये मन्यन्ते ता-न्प्रत्याच । "ब्रस्मण" इति । "कर्मणी"ति । स्त्रत्र चेतुमाच । "जिज्ञास्वेति"। इच्छायाः प्रतिपच्यनुबन्धा ज्ञानं, ज्ञानस्य च ज्ञेयं ब्रह्म, न खलु ज्ञानं ज्ञेयं विना निक्ष्यते, न च जि-जासा जानं विनेति प्रतिपत्त्यनुबन्धत्वात्(२) प्रथमं जिज्ञासा कर्मेवापेशते, न तु संविश्वमात्रम्। तदन्तरेणापि सित कर्म-णि तन्निरूपणात् । निष्ठ चन्द्रमसमादित्यं चेापनभ्य कस्या-यमिति संबन्ध्यन्वेषणा भवति । भवति तु ज्ञानमित्वृत्ते वि-षयान्वेषणा निंविषयमिति । तस्मात्प्रथममपेक्षितत्वात् कर्म-तयैव बुह्म संबध्यते, न संबन्धितामाचेण, तस्य जघन्यत्वा-त्। तथा च कर्मणि षष्टीत्यर्थः। नन् सत्यं न जिज्ञा-स्यमन्तरेण जिज्ञासा निरूप्यते, जिज्ञास्यान्तरं त्वस्या भवि-

<sup>(</sup>१) 'ब्रह्माजज्ञासार्था' इति १ । २ पुस्तकयोर्नास्ति ।

<sup>(</sup>२) प्रतिपत्त्यानुबन्ध्यात्—पा० १ । प्रतिपत्त्यनुबन्धित्वात्—पा० २ । प्रतिप-रत्यनुबन्धात्—पा० ३ । ४ ।

वितिः ब्रह्मा तु ग्रोपतया (१) संभन्तयते इत्यत त्राच । "जि-गस्यान्तरे"ति । निगूढाभिप्रायश्चीदयति । "ननु प्रोवषष्ठी-।रिग्रचेपी"ति । सामान्यसंबन्धस्य विश्रेषसंबन्धाविरोधेन क-र्मिताया अविघातेन जिज्ञासानिरूपणापपत्तेरित्यर्थः । निग्-ढाभिप्राय एव दूषयति । "एवमपि प्रत्यसं बुद्धाण" इति । बाच्यस्य कर्मत्वस्य जिज्ञासया प्रयममपेशितस्य प्रथमसंब-न्धार्चस्य चान्वयपरित्यागेन पद्यात्कयंचिदपेशितस्य संब-न्धिमात्रस्य संबन्धा जघन्यः प्रथमः प्रथमश्च जघन्य इति चुव्याइतं न्यायतत्त्वम् । प्रत्यक्षपरोक्षा(२)भिधानं च प्राय-म्याप्रायम्यस्पुटत्वास्पुटत्वाभिप्रायम् । चोदकः स्वाभिप्रायमु-ह्वाटयित । "न व्यर्थे। बुद्धाश्रिताञ्चेये"ति । व्याख्यातमेतद्-भस्तात् । समाधाता स्वाभिसंधिमुद्वाटयति । "न प्रधानप्-रिग्रचे" इति । वास्तवं प्राधान्यं ब्रह्मणः । ग्रेषं सनिदर्श-नुमितरोचितार्थं, श्रुत्यनुगमञ्चातिरोचितः । तदेवमभिमतं स-मासं व्यवस्थाप्य जिज्ञासापदार्थमाच । "ज्ञातु"मिति । स्या-देतत्। न ज्ञानमिच्छानिषयः । स्रखदुःखावाप्तिपरिचारी वा तदुपाया वा तद्दारेणेकागीचरः। न चैवं ब्रह्मविज्ञान-म्। न खख्वेतदनुकूडमिति वा प्रतिकूडनिवृत्तिरिति वा ऽनु-भ्रयते । नापि तयोदपायः । तस्मिन् सत्यपि सखभेदस्या-दर्शनात् । त्रमुवर्तमानस्य च दुःखस्यानिवृत्तेः । तसास्र ६-वकारवचनमावादिषिकर्मता ज्ञानस्येत्यत त्राष्ट्र। "त्रवग-तिपर्यन्त"मिति । न कोवलं ज्ञानमिष्यते किं त्ववगतिं सा-बान्कारं कुर्वदवगितपर्यन्तं सन्वाच्याया इच्छायाः कर्म ।

<sup>(</sup>१) ब्रह्म तु संबन्धितया-पा० २ |

<sup>(</sup>२) परेश्वरवा-पा॰ १ | 3 | ४ |

नासात्। पानविषयत्वादिकायाः मदुपायं पानपर्यनां गोच-रयती कोति ग्रोपः। नमु भवत्ववगतिपर्यन्तं ज्ञानं किसे-मावतापीष्टं भवति । नद्मपेशक्षीयविषयमवगतिपर्यन्तमपि ज्ञानभिष्यतर्त्यतः त्राच । "ज्ञानेन चि प्रमाणेनावगन्तुमिष्टं बद्धा" । भवतु ब्रह्मविषयावगितः, एवमपि क्यमिष्टेत्यत चार । "ब्रह्मावगतिर्घ पुरुषार्थः" । किमभ्युदयः, न, किं तु निःश्रेयसं विगनितनिखिनदुःखानुषङ्गपरमानन्दघनत्रज्ञा-वगतिर्बद्धाणः स्वभाव इति सैव निःश्रेयसं पुरुषार्थ इति । स्यादेतत् । न ब्रह्मावगितः पुरुषार्थः । पुरुषव्यापारव्याप्या चि पुरुषार्थः । न चास्या ब्रह्मस्यभावध्ताया जत्पत्तिविका-रसंस्कारप्राप्तयः संभवन्ति । तथा सत्यनित्यत्वेन तत्स्वाभा-व्यानुपपन्तेः । न चात्पन्त्याद्यभावे व्यापारव्याप्यता । तसास्र बुद्धावगतिः पुरुषार्थं इत्यत श्राष्ट् । "निःग्रेषसंसारनीजा-विचारावर्श्यविवर्षपात्"। सत्यं ब्रह्मावगती ब्रह्मस्वभावे ना-त्मचादयः संभवन्ति । तथाप्यनिर्वचनीयानाद्यविद्यावशाद् ब-श्चास्त्रभावे। ऽपराधीनप्रकाशोपि प्रतिभानपि न प्रतिभातीव पराधीनप्रकाशहर देचेन्द्रियादिभ्या भिन्नाप्यभिन्नहर भास-नक्ति संसारबीजाविद्याद्यनर्थनिवर्षणात् प्रागप्राप्तद्व मिन न्सित प्राप्तदव अवतीति पुरुषेणार्थ्यमानत्वात्पुरुषार्थ इति यु-क्तम्। अविद्यादीत्यादिवश्लोग नतांस्कारो (वर्षधने। अ-विद्यादिनिवृत्तिसहयासनाकार्यादनाःकरणवृत्तिभेदात् साखाः त्वारादिति द्रष्टव्यम् । उपशंचरति । "तसादुद्धा जिच्चा-चितव्यमुक्तकककेन मुमुगुषा"। व खसु तज्ज्ञानं विवा सवासनविविधदुःखनिदानमविद्योक्तिदाते । न चं तदुक्के-दमनारेण विगनितिनित्विचदुःखानुषक्रामन्द्यनबन्नात्मसा-

साधात्काराविभवि। जीवस्य । तसादामन्द्वनब्रह्मात्मता-(१)मिक्कता तदुपाया ज्ञानमेषितव्यम् । तच न क्रेवसेभी वेदान्तेभ्या ऽपि तु ब्रह्ममीमांशेपकरणेभ्य इति इच्छात्रिभेन ब्रह्मभीमांसायां प्रवर्द्धने । न तु वेदान्तेषु तदर्घविवसायां वा । तत्र फलवदर्शावबाधपरता खाधायाध्ययनविधेः इ-नयता ऽयाते। धर्मजिज्ञासेत्यनेनैव प्रवर्त्तितलाद् धर्मग्रस-णस्य वेदार्थीपचञ्चणत्वेनाधर्मवद् ब्रह्मणोप्युपचर्चणात् । य-द्यपि च धर्ममीमांसावद् वेदार्थमीमांसया (२) ब्रह्ममीमां-साषाक्षेत्रं शक्यते तथापि प्राच्या मीमासया न तहात्पा-द्यते, नापि ब्रह्ममोमांसाया ऋध्ययनमाचानन्तर्यमिति ब्रह्म-मीमांसारसाय नित्यानित्यविवेकाद्यानन्तर्यप्रदर्भनाय चेदं द्धत्रमारभाषीयमित्यपानिदत्त्यम् । स्यादेतत् । एतेन द्धत्रेष ब्रह्मज्ञानं प्रत्युपायता मीमांसायाः प्रतिपाद्यतद्रत्युत्रां, तद्-युक्तं, विकच्यासच्त्वादिति चेदियति । "तत्युनर्बद्धों"ति । वे-दान्तेभ्या ऽपारुषेयतया स्तासिङ्गामाप्येभ्यः प्रसिद्धमप्रसिद्धं वा स्यात् । यदि प्रसिद्धं वेदान्त शक्यसमुख्येन निश्चयज्ञानेन विषयीक्षतं तता न जिज्ञासितव्यम् । निष्पादितिक्रये क-मेणि ऋविश्रेषाधायिनः साधनस्य साधनन्यायातिपातात । त्रयाप्रसिद्धं वेद।न्तेभ्यसिर्धं न तदेद।न्ताः प्रतिपादयन्तीति सर्वेषा ऽप्रसिद्धं नैव शकां जिज्ञासितुम् । अनुभूते 👻 प्रिये भवतीच्छा न तु सर्वथा उननुभूतपूर्वे । म चैथामा-पमिप शक्यं ज्ञातुं, प्रमाणाभावात् । शब्दे। चि तस्य प्र-माणं वक्तव्यम् । यथा वच्छति 'श्रास्त्रयोनित्वा'दिति । स

<sup>(</sup>१) ब्रह्मता---पा० १ । ३ । ४ ।

<sup>(</sup>२) 'वेदार्थमामासया'--इति ३ | ४ | पुस्तकयोनीहित' ।

चैद्माववोधयित, कुतस्तस्य तत्र प्रामाख्यम् । न च प्रमा-णान्तरं ब्रह्मणि प्रक्रमते । तस्मात्मसिद्वस्य ज्ञातुं प्रका-स्याप्यजिज्ञासनाद् श्रप्रसिद्दस्येक्काया श्रविषयत्वाद श्र-श्रक्यज्ञानत्वाच न ब्रह्म जिज्ञास्यमित्याक्षेपः । परिचरित । "उच्यते । त्रस्ति तावद्वद्वा नित्यग्रद्वमुक्तस्यभावम्" । ऋ-यमर्थः । प्रागपि ब्रह्ममीमांसाया ऋधीतवेद्स्य निगमनि-रुक्तव्याकरणादिपरिग्रीजनविदितपदतदर्थसंबन्धस्य सोम्येदमयत्रासीदिखुपक्रमात् तत्त्वमसीत्यन्तात् संदर्भानि-त्यत्वाद्युपेतब्रह्मस्वरूपावगमस्तावदापातते। विचाराद्विना ऽ-प्यस्ति। ऋच च ब्रह्मोत्यादिनावगम्येन तिद्वषयमवगमं ख-खयति । तदस्तित्वस्य सित विमर्जे विचारात्प्रागनिर्णयात् । नित्येति खयितालखणं दुःखमुपिखपति । प्रुद्देति देचा-द्युपाधिकमपि दुःखमपाकरोति । बुद्देत्यपराधीनप्रकाशमा-नन्दात्मानं (१) दर्भयति । श्रानन्दप्रकाशयोरभेदात् । स्या-देतत् । मुक्ती सत्यामस्यैते ग्रुद्धत्वादयः प्रथन्ते, ततस्तु प्राग् देशादाभेदेन तुद्दर्भजनमजरामरणादिदुःखयोगादित्यत उत्तं "मुक्ते"ति । सदैव मुक्तः सदैव केवले ऽनाद्यविद्यावग्रात्तु आन्या तथा ऽवभासतद्वर्यः। तदेवमनै।पाधिकं ब्रह्माणे। रूपं दर्भयित्वा ऽविद्योपाधिकं रूपमाच "सर्वेज्ञं सर्वेज्ञिसमन्वि-तम्" । तदनेन जगन्कारणत्वमस्य दर्शितं, शक्तिज्ञानभा-वाभावानुविधानात् कारणत्वभावाभावयोः । कुतः पृनरेवंभू-तबद्वास्ट्रिपावगतिरित्यत आहः। "ब्रह्मश्रस्य ही"ति । न केवलं सदेव साम्येदिमत्यादीनां वाक्यानां पर्यालाचनया (२)

<sup>(</sup>१) प्रकाशमानानन्दात्मती-पा० १ | 3 | ४ |

<sup>(</sup>२) वाक्ताना पौर्वापर्याक्रीचनया-पा० २ । ३ । ४ ।

इत्यंभूतब्रह्मावगितः। श्रिपि तु ब्रह्मापदमिप निर्वचनसामर्था-दिममेवार्थं खरस्तयति । निर्वचनमार । "बुरुतेर्द्वति।रर्था-नुगमात्"। वृद्धिकर्मा चि वृचितरित्रायने वर्तते । तचे-दमितिशायनमनविक्तः पदान्तरावगिमतं नित्यश्रुद्वबुद्धत्वा-द्यस्याभ्यनुजानातीत्यर्थः । तदेवं तत्पदार्थस्य प्रदुद्धवादेः प्र-सिद्धिमभिधाय त्वंपदार्थस्याप्याषः । "सर्वस्यात्मत्वाच ब-ह्मास्तिलप्रसिद्धः"। सर्वस्य पांतुजपादकस्य चाजिकस्या-पि ब्रह्मास्तित्वप्रसिद्धिः। कुतः । त्र्यात्मत्वात् । एतदेव स्कुट-यति। "सर्वे। ची"ति । प्रतीतिमेवाप्रतीतिनिराकरणेन द्रढ-यति। "न ने"ति। न न प्रत्येत्यसमस्मीतिः किंतु प्रत्येत्येवे-ति योजना । नन्वस्थमस्मीति च ज्ञास्यिति मा च ज्ञासी-दात्मानमित्यत आह। "यदी"ति । "ऋहमस्मीति न प्रती-यात्"। ऋषंकारासादं दि जीवात्मानं चेन्न प्रतीयादद-मिति न प्रतीयादित्यर्थः । ननु प्रत्येतु सर्वे। जन स्रात्मान-मइंकाराखदं ब्रह्मणि तु किमायातमित्यत चार । "च्या-त्मा च ब्रह्म"। तदस्त्वमा सामानाधिकरण्यात् तसात्तत्य-दार्थस्य ग्रुद्धबुद्धत्वादेः ग्रब्हतस्त्वंपदार्थस्य च जीवात्मनः प्रत्यकारः प्रसिद्धेः पदार्थज्ञानपूर्वकत्वाच्च वाकार्थज्ञानस्य त्वंपदार्थस्य ब्रह्मभावावगमसत्त्वमसीतिवाक्याद् उपपद्यतद्रति भावः । त्राक्षेप्रा प्रथमकल्पात्रयं दोषमाच । "यदि त-र्षि लोक" इति। ऋध्यापकाध्येत्वपरम्परालोकः, तत्र तत्त्वम-सीतिवाक्याद् यदि ब्रह्मात्मत्वेन प्रसिद्धमस्ति, चात्मा ब्रह्म-रवेनेति वक्तव्ये ब्रह्मातायनेनेत्यभेदविवस्या गम्यितव्यम् । परिचरति । "न," कुतः, "तिद्वभेषं प्रति विप्रतिपन्तेः" । तद-नेन विप्रतिपन्तिः साधमनाधमप्रमाणाभावे सति संग्रयबी-

जमुक्तं, ततस्य संप्रयाज्यिकासीपपद्यतद्ति भावः । विवादा-धिकरणं धर्मी सर्वतन्त्रसिद्धान्तसिद्धा (१) ऽभ्युपेयः । अ-न्यथा (नात्रया भिन्नात्रया वा विप्रतिपत्तयो न स्यः । विरुद्धा हि प्रतिपत्तयो विप्रतिपत्तयः। न चानाश्रयाः प्रतिपत्तयो (२) भवन्ति. श्रनाचम्बनम्भापत्तेः। न च भिन्नाश्रया विरुद्धाः । नद्मानित्या बुद्धिनित्य चात्मेति प्रतिपत्तिवि-प्रतिपत्ती । तसात्तत्वदार्थस्य ग्रुद्धत्वादेर्वेदान्तेभ्यः प्रती-तिस्वंपदार्थस्य च जीवात्मना साकतः सिद्धिः सर्वत-न्त्रसिद्धान्तः । तदाभासत्वानाभासत्वेन तद्विशेषेषु परमत्र विप्रतिपत्तयः । तसात्सामान्यतः प्रसिद्धे धर्मिणि विश्रेषता विप्रतिपत्ती युक्तस्तिद्विष्रेषेषु संभयः। तत्र त्वंपदार्थे तावदि-प्रतिपत्तीर्दर्भयति । "देचमान"मित्यादिना, "भोत्तीव कोवलं न कर्ते"त्यन्तेन । अव देचेन्द्रियमनःश्रणिकविज्ञानचैत-न्यपक्षे न तत्पदार्शनित्यत्वादयस्त्वंपदार्थेन संबन्ध्यन्ते । योग्यताविरचात् । ग्रुन्यपचेषि सर्वे।पाख्शरचितमप-दार्थः कयं तत्त्वमार्गीचरः । कर्त्वभातृस्वभावस्यापि परि-णामितया तत्पदार्थनित्यत्वाद्यस्क्वतिरेव । चक्रतिस्वेपि भा-क्तुत्वपश्चे परिणामितया नित्यत्वाद्यसङ्गतिः । स्रभोक्तुत्वेपि नानास्वेनाविक्कस्वत्वाद् श्वनित्यस्वादिप्रसन्तावदेतस्वानास तत्पदार्थासङ्गतिस्तदवस्थैत । व्वंपदार्थविप्रतिपत्त्या च त-त्पदार्थेपि विप्रतिपत्तिर्दर्भिता । वेदाप्रामाण्यवादिना चि भौकायतिकाद्यस्तत्पदार्थप्रत्ययं भिष्येति मन्धन्ते । वेदप्रा-माण्यवादिनोप्यापचारिकं तत्पदार्घमविवस्तितं वा मन्यन्त-

<sup>(</sup>१) सर्वतन्त्रांसद्धान्ती-पा० २ ।

<sup>(</sup>२) विप्रतिपत्तयो-पा० २ । परन्त्वसमङ्गसः ।

इति । तदेवं त्वंपदार्थविप्रतिपित्तदारा तत्पदार्थे विप्रति-पत्तिं ऋचियवा साञ्चात्तत्पदार्थे विप्रतिपत्तिमास । "ऋसि तदातिरिक्ता देखरः सर्वेषाः सर्वेष्रक्तिरिति को चित्"। तदिति जीवात्मानं पराम्हमति। न कोवसं ऋरीरादिभ्यो जीवात्मभ्योपि व्यतिरिक्तः । स च सर्वस्यैव जगत ईच्छे। ऐश्वर्यसिद्धार्थे स्वाभाविकमस्य इपदयमुक्तं सर्वज्ञः सर्वज्ञ-क्तिरिति । तस्यापि जीवात्मभ्योपि व्यतिरेकाच लंपदार्थैन सामानाधिकरण्यमिति खमतमा । "त्रात्मा स भेातुरिख-परे"। भोक्तुर्जीवात्मना ऽविद्योपाधिकस्य स ईश्वरहात्पदा-र्थ त्रात्मा तत देशरादभिन्नो जीवात्मा परमानामादिव घटाकाशाद्य इत्यर्थः । विष्रतिपत्तीरूपसंसरन् विष्रतिप-त्तिवीजमार । "रवं वस्व" इति । "युक्तियुक्त्याभासवाकावा-क्याभाससमात्रयाः सन्त"इति योजमा । नमु सन्तु विप्र-निपत्तयस्तिनित्तस्य संग्रयस्तयापि किमथे बुद्धामीमांसार-भ्यतद्रस्यत त्राच । "तवाविचार्ये"ति । तत्त्वज्ञानाच निःश्रे-यसाधिगमा नातत्त्वज्ञानाङ्गवितुमर्चेति । ऋषि च ऋतत्त्व-ज्ञानान्नास्तिको सन्यनर्थप्राप्तिरित्यर्थः । सन्ततात्पर्थमुपसंद-रित । "तसा"दिति । वेदान्तमीमांसा माक्तकं एव, तद-विरोधिनस्य येन्येपि तर्का ऋष्वरमीमांसायां न्याये च वे-दप्रत्यशादिप्रामाण्यपरिग्रोधनादिषुक्तासाउपकरणं यस्याः सा तथाक्ता । तसात्परमिःश्रेयसस्यिनबद्धाज्ञानप्रयोजना ब-ह्ममीमांसा ऽऽरव्धव्येति सिद्दम् (१) ॥

तदेवं प्रथमेन सूत्रेण मीमांसारमामुपपादा ब्रह्ममीर्मा-रामारभते ॥

<sup>(</sup>१) सिद्धमिति १ । ३ । ४ नास्ति ।

## जन्माग्रस्य यतः॥२॥

एतस्य स्वस्य पातनिकामाच भाष्यकारः । "ब्रह्म जि-ज्ञासितव्यमित्युक्तं निंससणं पुनस्तद्वत्रा"। श्रन यद्यपि मह्म-खरूपज्ञानस्य प्रधानस्य प्रतिज्ञया (१) तदङ्गान्यपि प्रमाणा-दीनि प्रतिज्ञातानि तथापि स्वरूपस्य प्राधान्यात् तदे-वाशिष्य प्रथमं समर्थते । तत्र यद्यावदनुभ्रयते तत्स-वं परिभितम् ऋविष्राइसमुद्दं विध्वंसि न तेने।पचव्धेन त-दिरुद्दस्य नित्यग्रुद्दबुद्दसभावस्य ब्रह्मणः स्वरूपं ग्रक्यं स-स्रियितुम् । निषः जातु किस्मित् क्वतकत्वेन नित्यं जरु-यति । न च तद्दर्भेष नित्यत्वादिना तक्तच्यते। तस्यानुप-लब्धचरत्वात् । प्रसिद्धं दि लक्षणं भवति, नात्यन्ताप्रसिद्धम् । एवं च न ग्रम्होप्यच क्रमते । श्राह्यन्ताप्रसिद्दतया ब्रह्मणी ऽपदार्थस्यावाक्यार्थत्वात् । तसासकाणाभावाद् न ब्रह्म जिज्ञा-चितव्यमित्याखेपाभिप्रायः । तमिममाखेपं भगवान् इत्वकारः परिचरति । "जन्माद्यस्य यत" इति । मा भ्रदनुभूयमानं जगत्तद्वर्मतया तादात्म्येन वा ब्रह्मणो चक्षणं तदुत्पत्त्या तु भविष्यति । देशान्तरप्राप्तिरिव सवितुर्वञ्चाया इति तात्प-र्योर्थः । बुत्रावयवान् विभजते । "जन्मीत्पत्तिरादिरखे"ित । चाघवाय स्त्रक्तता जन्मादीति नपुंसकप्रयोगः क्रतस्तदुप-पादनाय समाचारमाच । जन्मस्थितिभङ्गमिति । "जन्मन ये"त्यादिः "कारपनिर्देश" इत्यतः संदर्भे। निगदव्याखातः । स्रादेतत् । प्रधानकाचग्रच्योकपाचिक्रयायहच्चासभावा-भावेषूपञ्जवमानेषु सन्तु सर्वे सर्वश्रिक्तस्वभावे ब्रह्म ज-

<sup>(</sup>१) प्रतिज्ञायां---पा० १ | ३ | ४ |

गुज्जनमादिकारणमिति कुतः संभावनेत्यत त्राच । "त्रस्य जगत" रति । अव 'नामरूपाभ्यां व्याक्ततस्ये"ति चेतन-भावकर्द्धकत्वसंभावनया प्रधानाद्यचेतनकर्तृकत्वं निरूपाद्य-कर्हकरवं च व्यासेधित । यत् खलु नाम्बा इपेण च व्या-क्रियते तक्केतनकर्तृकां दृष्टं, यथा घटादि, विवादाध्यासितं चं जगनामरूपवाहातं तसाच्चेतनकतृकं संभावाते । चे-तने। चि बुद्दावाजिस्था नामकृपे घट इति नास्ना कृपेण च कम्बुग्रीवादिना बाच्यं घटं निष्पादयति । श्रत एव घटसा निर्वर्त्यसायन्तःसंकल्पाताना सिद्वसा कर्मकारक-भावो घटं करोतीति । यथाङः । 'बुडिसिइं तु न तदस'-दिति । तथा चाचेतना बुद्धावना चिस्तं करोतीति न ग्र-कां संभावियतुमिति भावः । स्यादेतम् । चेतना ग्रचा ची-कपाना वा नामरूपे बुद्दावानिच्छा जगक्जनियधिक्त, क्रत-मुक्तसभावेन ब्रह्मणेत्यत आह । "अनेककर्तृभोक्तृसंयुक्तस्ये"-ति । के चित् कत्तारी भवन्ति यथा खदिर्विगादयी, न भीक्तारः। के चित्तु भीक्तारी यथा श्राइवैश्वानरीये-ष्ट्यादिषु पितापुत्तादयो न कर्त्तारः । तसादुभयग्रहण्यम् । "देशकास्त्रिमित्तक्रियाफसानी"तीतरेतरदन्दः । देशादीनि च तानि प्रतिनियतानि चेति विग्रसः । तदाश्रको जगत् तस्य । के चित् खलु प्रतिनियतदेशोत्पादा, यथा क्रष्ण-स्रगादयः । के चित् प्रतिनियतकालोत्पादा, यथा कोकिडा-रवादयः । को चिन्प्रतिनियतनिमित्ता, यथा नवाम्बुद्धा-नादि(१)निमित्ता बलाकागर्भादयः । के चित्रप्रतिनियतिक-

<sup>(</sup>१) नवाम्बुद्ध्वन्यादि—पा० १ | २ | ३ | ४ |

या,(१)यया बाह्मणाना याजनादया नेतरेषाम् । एवं प्रति-नियमफला, यथा के चिन्दु खिनः, के चिद् दुःखिनः, एवं यएव सुखिनसाएव कदाचिद्(२)दुःखिनः । सर्वमेतदाक-स्मिकापरनास्त्रि याद्दिक्कात्वे च स्वाभाविकात्वे चासर्वग्र-क्तिकर्नृकत्वे च न घटते । परिमितज्ञानमिक्तिभिर्मचलोक-पानादिभिर्ज्ञानुं कर्तुं चाग्रकातात् । तदिदमुक्तं "मनसाप्य-चिन्छरचनारूपस्ये"ति । एकस्या ऋपि दि ग्ररीररचनाया रूपं मनसा न ग्रकां चिन्तयितुं कदाचित् प्रागेव जगद्र-चनायाः किमक्र पुनः कर्त्तुमित्यर्थः । स्वत्रवाकां पूरयति । "तहुद्धीत वाकाग्रेषः" । स्यादेतत् । कस्मात् पुनर्जन्मस्थि-तिभक्तमात्रमिचादियचणेन यद्यते, न तु वृद्धिपरिणामा-पराया ऋपीत्यन आरः। "ऋन्येषामपि भावविकाराणां वृ-द्यादीनां चिष्वेवान्तर्भाव इति"। वृद्धिस्तावदवयवापचयः । तेनास्पावयवादवयविना दितन्तुकादेरन्य एवं मचान् पटे। जायमद्ति जन्मैव वृद्धिः । परिणामापि निविधा धर्मलख-षाक्खालक्षण जत्पित्तरेव । धर्मिणो दि दाटकादेईर्मल-क्षणः परिणामः कटकमुकुटादिस्तस्योत्पत्तिः । एवं कटका-देरिप प्रत्युत्पन्नत्वादिचयणा समणः परिणाम (३) उत्पत्तिः। ष्षमवस्त्रापरिणामे। नवपुराणत्वाद्युत्पत्तिः । श्रपशयस्त्वव-यवच्चासी नाम एव । तसाजन्मादिषु यथासमन्तर्भावाद् वृद्यादयः पृथद्रोक्ता इत्यर्थः । अधैने वृद्यादया न जन्मा-दिष्वन्तर्भवन्ति तथाप्युत्वित्तिस्त्रितिभङ्गमेवे।पादातव्यम् । त-

<sup>(</sup>१) कियोत्पादा-पा० ३ । ४ ।

<sup>(</sup>२) 'कदाचिद' इति १ | 3 | ४ नास्ति |

<sup>(3)</sup> सक्षणपरिणाम-पा० २ | 3 | ४ |

या सित कि तरप्रतिपादके 'यता वा इमानि भूतानी'ति वेदवाको बुद्धिछते (१) जगन्मू खकारणं बद्धा खिक्षतं भवति । अन्यथा तु जायते ऽस्ति वर्धतद्धादीनां यक्षणे तत्प्रतिपादकं नैक्क्रवाकां बुद्धा भवेत, तक्ष न मू खकारणप्रतिपादकपरम् महासर्गादूध्वं खितिकाखेपि तद्धाकोदिन्तानां जन्मादीनां भाविकाराणामुपपक्तः, इति ग्रद्धानिन्तानां जन्मादीनां भाविकाराणामुपपक्तः, इति ग्रद्धानिन्तानां विद्यक्ति। भव्यवम्यप्रपित्तमानं सूच्यतां, तन्यान्तरीयक्तत्या तु खितिभक्तं गम्यतद्द्यत श्राह । "यास्किन्यान्तरीयक्तत्या तु खितिभक्तं गम्यतद्द्यत श्राह । "याः उत्पत्तिन्नीत्राणं कारणां दिति । विभिरस्योपादानत्वं सूच्यते । उत्पत्तिमानं तु निमित्तकारणसाधारणमिति ने।पादानं सूच्यते । तदिदमुक्तं "तत्रैवे"ति । पूर्वोक्तानां कार्यकारणविग्रेषणानां प्रयोजनमाह । "म ययोक्ते"ति । तद्देमुक्तं पत्रैवे पत्रिणादार्णं क्रिषणानां प्रयोजनमाह । "म ययोक्ते"ति । तद्देमुक्तं पत्रैवे प्रविग्रेषणानां प्रयोजनमाह । "म ययोक्ते"ति । तद्देमुक्तं पत्रैवे प्रविग्रेषणानां प्रयोजनमाह । "म ययोक्ते"ति । तद्देमुक्तं पत्रिक्ते विग्रेषणानां प्रयोजनमाह । "म ययोक्ते"ति । तद्देमुक्तं पत्रिक्ते पत्रिक्ते विग्रेषणानां प्रयोजनमाह । "म ययोक्ते"ति । स्विन्ते प्रविग्रेषणानां प्रयोजनमाह । "म ययोक्ते"ति । स्विन्ते प्रविग्रेषणाने प्रविग्रेषणाने पत्रिक्ते । यथाक्ते पत्रिक्ते । स्वाप्ति । स्वित्रेषणाने पत्रिक्ते । स्वाप्ति । स्वाप्त

'संभावितः प्रतिज्ञायां पकः साध्येन चेतुना । न तस्य चेतुभिचाणमुग्पतन्त्रेव या चतः॥ यथा च वन्ध्या जननीत्यादि'रिति ।

इत्यं (२) नाम जन्मादिसंभावनाचेतः, यदन्ये वैग्नेषि-काद्य इत एवानुमानादीश्वरविनिश्चयमिक्कन्तीति, संभा-वनाचेतुनां द्रढियतुमाच । "एतदेवे"ति । चोदयित । "न-न्विचापी"ति । एतावतैवाधिकरणार्थे समाप्ते वस्यमाणाधि-करणार्थं वदन् सुद्दन्नावेन परिचरति । "ने"ति । वेदा-

<sup>(</sup>१) बुद्धिस्थरीकृते-पा० २ | 3 | ४ |

<sup>(</sup>२) इत्थं च-पा०३ | ४ | परं तु कल्पतर्धभृतश्रशब्दरहित एव पाठः ।

न्तवाक्यकुत्तुमग्रथनार्थतामेव दर्भयति । 'वेदान्ते"ति । वि-चारखाध्यवसानं सवासनाविद्यादयोक्तदः । ततो चि ब-श्चावगतेर्निर्देशिराविभीवः। तत्विं ब्रह्मणि प्रब्हाहते न मा-नान्तरमनुसरपीयम्। तथा च कुतो मननं, कुतस्य तदनुभवः साकात्कार इत्यम त्राच । "सन्सु तु वेदान्तवाकोध्व"-ति । चनुमानं वेदान्ताविरोधि तदुपजीवि चेत्यपि द्रष्टव्यम् । ग्रन्दाविरोधिन्या तदुपजीविन्या च युक्त्या विवेचनं मननम्। युक्तियार्थापत्तिरनुमानं वा । खादेतत् । यथा धर्मे न पुरुषबुद्धिसान्हाय्यम्, एवं ब्रह्माएयपि नासास्त्र भवतीत्यतः न्त्रा-च । "न धर्मजिचासायामिवे"ति । "श्रुत्यादय" इति । श्रुतीतिचासपुराणस्मृतयः प्रमाणम् । ऋनुभवीन्तःकरणवृ-त्तिभेदे। ब्रह्मसासात्कारसासाविद्यानिवृत्तिदारेण ब्रह्मस्व-रूपाविर्भावः प्रमाणफलम् । तच्च फलमिव फलमिति ग-मयितव्यम् । यद्यपि भर्मजिज्ञासायामपि सामग्यां प्रत्यका-दीनां व्यापारस्तथापि सामामास्ति । ब्रह्मजिज्ञासायां तु सासादनुभवादीनां संभवे। ऽनुभवार्था च ब्रह्मजिज्ञासेत्याच । "त्रनुभवावसानत्वात्" । ब्रह्मानुभवा ब्रह्मसाखात्कारः पर-मपुरुषार्थो निर्म्दृष्टनिस्तिसदुःसपरमानन्दस्रपत्नादिति । ननु भवतु ब्रह्मानुभवार्था जिज्ञासा तदनुभव एव त्वज्ञक्यो, ब्रह्मणस्ति दिषयत्वायाग्यत्वादित्यतः श्राच । "भूतवस्तुविषयत्वाच बद्धाविज्ञानसः" । व्यतिरेकसासात्कारसः विकस्पद्भेग (१) विषयविषयिभावः । नन्वेवं धर्मज्ञानमनुभवावसानं, (२) तद्नु-भवस्य स्वयमपुरुषार्थत्वात्, तदनुष्ठानसाध्यत्वात् पुरुषार्थस्यः

<sup>(</sup>१) विकल्पी-पा० १ । ४ ।

<sup>(</sup>२) धर्मज्ञानमात्रादेव सिद्धमनुभवाबसानम्—पा० ४ |

चनुष्ठानस्य च विनाप्यनुभवं ज्ञान्दज्ञानमानादेव सिद्देरि-ह्याच । "कर्त्तब्ये दोह्यादिमा" । न चार्य साकात्कारविष-यतायोग्योप्यवर्तमानसात् चवर्तमानसानवस्थितसादिसास । "पुरुवाधीने"ति । पुरुवाधीनत्वमेव सौकिकवैदिककार्याणा-मार । "कर्तुमकर्तु"मिति । खैाकिकं कार्यमनवस्थितमुदा-चरति । "यथा ऽसेने"ति । खैािककेनोदाचरणेन सद वैदि-कुमुदाइरणं समुचिनाति । "तथा ऽतिरान"इति । कर्तुमक-र्तुमित्वस्येदमुदाचरषमुक्तम् । कर्तुमन्यया वा कर्तुमित्वस्ये।-दाचरणमाच । "उदिन"इति । खादेतन् । पुरुषसातन्त्यात् कर्तव्ये विधिप्रतिषेधानामानर्यकाम् अतद्धीनत्वात् पुरुषप्रवृ-त्तिनिवृत्त्योरित्यतः त्राचः । "विधिप्रतिवेधासानार्थवन्तः स्युः" । य**क्कातीति विधिः । न यक्कातीति** प्रतिषेधः । उदितानु-दिनचेमयोर्विभी। एवं नाराखिस्पर्शननिवेभी ब्रह्मप्रस् त-द्वारणविधिरित्वेवंजातीयका विधिप्रतिषेधा वर्धवनः। कुत इत्यत आइ। "विकल्पोम्सर्गापवादाख"। चो हेती। यसा-त्रुचणायचणयोरुदितानुदितचोमयोच विरोधात्समुचयासंभवे तुः च्यवजनया च वाध्यवाधकभावाभावे सत्यगत्या विकरूपः । नारास्थिस्पर्धननिषेधमद्वारणयास्य विसद्धयोरतुस्यवसमया न विकरणः । किं तु सामान्यशाचस्य स्पर्शननिषेधस्य धारण-विधिविष्येष विश्लेषशासेष बाधः । रतदुक्तं भवति । वि-भिप्रतिषेषेरेव स ताहमी विषया उनागतात्पादाक्प उपनीता येन पुरुषस्य विभिनिषेधाधीनप्रवृत्तिनिवृत्त्योरिप स्वामन्त्र्यं भवतीति। भूते वस्तुनि तु नेयमित्त विभेत्वाच। "न तु वस्त्वेवं नैव"मिति । तदनेन प्रकारविकल्पा निरस्तः । प्रकारिवि-कर्षं निषेधति । "चस्ति नास्ती"ति । स्यादेतत् । भ्रतेपि

वस्तुनि विकल्पो हरू, यथा स्थापुर्व पुरुषा वेति, त-त्कर्यं न वस्तु विकल्पतइत्यत चार । "विकल्पनास्ति"ति । "पुरुषबुद्धि"रनाःकरणं तदपेशा विकस्पनाः संग्रयविपर्या-साः, सवासनमनामानयानया वा, यथा खप्ने, सवासनेन्द्रि-यमनेायानया वा, यथा (१) स्थापुनी पुरुषा वेति स्था-षी संग्रयः, पुरुष स्वेति वा विपर्यासः, श्रन्यश्रब्देन वस्तृतः स्थाणीरन्यस्य पुरुषस्याभिधानात्, न तु पुरुषतत्त्वं वा स्था-णुतत्त्वं वापेक्नते । समानधर्मधर्मि(२)मानाधीनजन्मत्वात् । तस्माद्यथावस्तवा विकस्पना न वस्तु विकस्पर्यान्त वा Sन्यथयन्ति वेत्यर्थः (३)। तत्त्वज्ञानं तुन बुद्दितन्त्रं, किं तु वस्तुतन्त्र,मतस्ततो वस्तुविनिश्वयो युक्तो, न तु विकल्पनाभ्य द्रह्यांच । "न वस्तुयायातम्ये"ति । एवमुक्तेन प्रकारेण भू-तवस्त्विषयाणां ज्ञानानां प्रामाण्यस्य बस्तुतन्त्रतां प्रसाध्य बह्मज्ञानस्य वस्तुतन्त्रतामाच । "तनैवं सती"ति । स्रन चेदियति । "ननु भूते"ति । यत् किंख भूतार्थं वाक्यं त-त्रमाणान्तरगोचरार्थतया ऽनुवादकं दृष्टम् । यथा नद्यास्तीरे फर्जानि सन्तोति । तथा च वेदान्ताः । तसाहृतार्थतया प्रमाणान्तरहष्टमेवार्थमनुवदेशः । उन्नं च बह्मणि जगज्ज-न्मादिचेतुकमनुमानं प्रमाणान्तरम् । एवं च मौजिकां तदेव परीक्षणीयं, न तु वेदान्तवाकानि तदधीनसत्यत्वानीति कर्य वेदान्तवाक्यग्रथनार्थता सूत्राणामित्यर्थः। परिचरति । "ने-

<sup>(</sup>१) यथा जागरे--पा० ३ । ४ ।

<sup>(</sup>२) धर्मदर्शन-पा०१। ३।४।

<sup>(</sup>३) तस्माद्यथावस्तुत्वा विकल्पना न वस्तु विकल्पयम्ति नान्यथयन्ति चैत्य-र्थः--पा० ३ । ४ ।

न्द्रियाविषयत्व"इति । कसात्पुनर्नेन्द्रियविषयत्वं प्रतीच इत्यत न्त्राच । "स्वभावत" इति । त्र्यत एव त्रुतिः ।

'पराचि खानि व्यत्णाम् स्वयंभू—

स्तसात्पराङ् पश्चित नानारात्म'निति।

"सित चीन्द्रिये"ति (१) । प्रत्यगात्मनस्विववस्त्रमुपपादिन्तम् । यथा च सामान्यता दृष्टमप्यनुमानं ब्रह्माण न प्रवर्त्तते तथापरिष्टान्निपुणतरमुपपादियन्यामः । उपपादितं चैतदसा-भिर्विस्तरेण न्यायकणिकायाम् । न च भूतार्थतामानेणानु-वादतेत्युपरिष्टादुपपादियन्यामः । तसात्सर्वमवदातम् । श्रुति-य थतो वेति जन्म दर्भयति, 'येन जातानि जीवन्ती'ति जीवनं स्थितिं, यत्मयन्तीःति तन्त्रैव जयम् । "तस्य च निर्णयवाक्यम्" (२) । श्रन्त च प्रधानादिसंग्रये निर्णयवाक्य-भानन्दाद्योवेति । एतदुत्तं भवति । यथा रज्ज्वज्ञानसिष्ट-तर्ज्ञूपादाना भारा (३) रज्ज्वां सत्यामित रज्ज्वामेव च जीयते, एवमविद्यासिष्टतब्रह्मोपादानं जगद् ब्रह्मास्येवास्ति तन्त्रैव च जीयतद्ति सिद्दम् ॥

द्यान्तरमवतारियतुं पूर्वसूत्रसंगतिमार । "जगत्कारण-त्वप्रदर्भनेने"ति ।

<sup>(</sup>१) सिंत हीन्द्रियेति प्रतीकं १ । २ नास्ति ।

<sup>(</sup>२) तस्य च निर्धयवाक्यमिति प्रतीकं १ । २ नाहित ।

<sup>(3)</sup> रज्जूपादाना सर्वभारा—पा० १ | रज्जूपादाना हि सर्वभारा—पा० ३ | ४ |

## शास्त्रयोनित्वात ॥३॥

न केवलं जगद्योनित्वादस्य भगवतः सर्वज्ञता, ज्ञाबयी-नित्वाद्पि बोद्वया। शास्त्रयोनित्वस्य सर्वज्ञतासाधनत्यं स-मर्थयते । "मदत ऋग्वेदादेः प्रावस्ये"ति । चातुर्वपर्यस्य चा-तुराश्रम्यस्य च यथायथं निषेकादिस्मज्ञान।न्नासु म्राह्मम्-चूर्तीपक्रमप्रदेषपरिसमापनीयास नित्यनैमित्तिककाम्यकर्म-पहितपु च अञ्चानन्वे च शिष्याणां शासनात् शासन्त्रवेदा-दि, ज्यंत एव महाविषयम्बाद् महत्। न केवर्स महावि-षयत्वेनास्य मचत्त्वम् चिप त्वनेकाङ्गोपाङ्गोपकरचनयापी-त्याच । "त्रानेकविद्यास्थानीपवृंचितस्य" । पुराषन्यायमीमां-सादया दश विद्यास्थानानि तैस्तयातया दारोपक्कतस्य । तद्नेन समस्तिश्रष्टजनपरिग्रष्टेषाप्रामाप्यश्रद्धा ऽप्यपाक्तता । पुराणादिप्रषेतारे। चि मचर्षयः श्रिष्टास्त्रैस्तयातया दारा वेदान् (१) व्याचकाणैस्तद्यं चादरेखानुतिष्ठद्भिः परिग्रची-तो वेद इति । न चायमनववीधको नाप्यस्पष्टवीधको ये-नाप्रमाणं (२) स्यादित्याच । "प्रदीपवत् सर्वार्थावद्योतिनः"। सर्वमर्यजातं सर्वया ऽवबेाधयन् नानवबेाधको नाप्यस्पष्टबेा-भक इत्यर्थः । अत एव "सर्वज्ञकचस्य" सर्वज्ञसद्यास्य । सर्वजस्य दि जानं सर्वविषयं गावस्याप्यभिधानं सर्ववि-षयमिति सादप्रयम्। तदेवमन्वयमुक्ता व्यतिरेक्समासः। "न-चीडमरये"ति । सर्वश्चस्य गुणः सर्वविषयता तदन्यतं मा-बम् । श्रस्यापि सर्वविषयत्वात् । उक्तमर्थं प्रमाणयति ।

<sup>(</sup>१) वेदार्थ-पा० ३ |

<sup>(</sup>२) येन न प्रमाणं---पा० 3 /

"यद्यदिस्तरार्थं ग्रास्तं यस्मान्पुरुषविश्रेषात् संभवति" "स पुरुषिक्रोषस्ततोपि ग्रासादिधकतरविज्ञान" द्ति योजना । च्रद्यत्वे ऽप्यस्पदादिभिर्यत्समीचीनार्यविषयं ग्रास्त्रं विरच्य-ते तत्रास्माकं वक्तृणां वाक्याज्ज्ञानमधिकविषयम् । न-हि तेते ऽसाधारणधर्मा अनुभृयमाना ऋपि प्रक्या वक्तुम्। न खिलवशुक्षीरगुडादोनां मधुररसभेदाः ग्रक्याः सरस्वत्या-प्याख्यातुम् । विस्तरार्थमपि वाक्यं न वक्तुचानेन तुस्यवि-षयमिति कथयितुं विस्तरग्रचणम्। सोपनयं निगमनमाच। "िकमु वक्तव्य"मिति । वेदस्य यस्माद् मचता भ्रताद् योनेः संभवः तस्य मचते। भूतस्य ब्रह्मणे निर्तिग्रयं स्-र्वज्ञत्वं सर्वेग्रिक्तत्वं च किमु वक्तव्यमिति योजना । "ऋ-नेकशाखें"ति (१) । अत्र चानेकशाखाभेदभिन्नस्येखादिः संभव इत्यन्त उपनयः । तस्येत्यादि सर्वशक्तित्वं चेत्यन्तं निगमनम् । "त्रप्रयत्नेनैवे"ति । ईषत्प्रयत्नेन, यथा ऽचवणा यनागूरिति । देवर्षयो चि मचापरिश्रमेणापि यनामक्ता-स्तद्यमीषत्प्रयत्नेन चीचयैव करोतीति निरतिग्रयमस्य सर्व-ज्ञत्वं सर्वग्रिक्तित्वं चेक्तं भवित । ऋप्रयत्नेनास्य वेदकर्दत्वे श्रुतिरुक्ता 'ऋस्य महता भृतस्ये'ति । येपि तावद् वर्णाना निखत्वमास्थिषत तैरपि पदवाक्यादोनामनिखत्वमभ्युपेयम् । त्रानुपूर्वीभेदवन्तो चि वर्षाः पदम् । पदानि चानुपूर्वी-भेदवन्ति वाक्यम् । व्यक्तिधर्मश्चानुपूर्वी न वर्षधर्मः । व-र्णानां नित्यानां विभूनां च काचता देशता वा पार्वापर्या-यागात्। व्यक्तिश्वानित्येति कथं तदुपग्रहीतानां वर्णानां नि-त्यानामपि पदता नित्या । पदानित्यतया च वान्यादीना-

<sup>(</sup>१) 'अनेकशास्त्रीत' इति प्रतीकं १ | २ | 3 नास्ति |

मणित्यता व्याख्याता । तस्मासृत्यानुकरणवत् पदाद्यनु-करणम् । यथा चि याद्यां गात्रचनादि नर्तकः करोति ताद्यमेव प्रिच्यमाणा ऽनुकरोति नर्तकी, न तु तदेव व्य-निक्त । एवं याद्यभीमानुपूर्वी वैदिकानां वर्णपदादीनां क-रोत्यध्यापयिता ताद्यभीमेवानुकरोति माणवको, न तु ता-मेवोच्चारयित । स्राचार्यव्यक्तिभ्यो माणवकव्यक्तीनामन्य-स्वात् । तस्मान्नित्यानित्यवर्णवादिनां न लेकिकवैदिकप-दवाक्यादिपौक्षयत्वे विवादः, केवनं वेदवाक्येषु पुक्षप्रसा-मन्त्यास्वातन्त्यो विप्रतिपक्तिः । यथाज्ञः ।

'यह्नतः प्रतिषेध्या नः पुरुषाणां खतन्त्रता'।

तत्र मृष्टिप्रचयमनिक्कनो जैमिनीया वेदाध्ययनं प्रत्यस्माद्यसगुरुशिष्यपरम्परामविक्किन्ना(१)मनादिमाच्छते । वैसासिनं तु मतमनुवर्तमानाः श्रुतिस्मृतीतिन्दासादिसिद्दमृष्टिप्रचयानुसारेणानाद्यविद्योपधानचन्धसर्वप्रक्तिज्ञानस्यापि परमात्मनो निम्यस्य वेदानां योनेरिप न तेषु स्वातन्त्रां,
पूर्वपूर्वसर्गान्सारेण नाद्यसाद्याः प्रान्पवीविरचनात् । यथा स्व
यागादित्रह्माच्याद्यो ऽर्थानधंचेतवा ब्रह्मविवर्ता श्रिप न
सर्गान्तरे विपरीयन्ते, निच जातु क चित् सर्गे ब्रह्माच्याः
ऽर्थचेतुरनर्थचेतुसास्रमेधो भवति, स्वधिवर्ता क्रोद्यति, सापो वा दचन्ति, तदत् । यथा ऽत्र सर्गे नियतानुपूर्वं वेदाध्ययनमभ्यदयनिःश्रेयसचेतुरन्यथा तदेव वाग्वस्रतया ऽनर्थचेतुः, एवं सर्गान्तरेष्वपोति, तदनुरोधात् सर्वज्ञोपि सर्वप्रक्तिरिप पूर्वपूर्वसर्गानुसारेण वेदान् विरचयस्र स्वतन्त्रः ।
पुरुषास्वातन्त्रयमानं चापारुषयेववं रोचयन्ते जैमिनीया स्व-

<sup>(</sup>१) मिविच्छिन्नामिच्छन्तो बेव्-पा० ३ ।

पि, तचारमाकमपि समानमन्यवाभिनिवेशात् । न चैकस्य प्रतिभाने ऽनाश्वास इति युक्तम् । निष्टं बच्चृंगामप्यद्वानां वि-ज्ञानां वा ऽऽग्रयदे। पवनां प्रतिभाने युक्ते चार्यासः । त-चवज्ञानवतश्रचापास्तसमस्तदे।षस्यैकस्यापि प्रतिभाने युक्त एवाश्वासः । सगीदिभुवा प्रजापितदेवर्षीर्षा धर्मज्ञानवैरा-उदैश्वर्यसंपन्नानामपपद्यते तत्स्वरूपावधारणं तत्प्रत्ययेन चा-र्वाचीनानामपि तच संप्रत्यय इत्युपपत्नं ब्रह्मणः प्राचयो-नित्वं ऋासस्य चापास्प्येयत्वं प्रामाणयं चेति ॥

वर्णकान्तरमारभते। "अथ वे"ति। पूर्वेषाधिकरणेन ब्रह्म-स्वरूपलश्रणासुंभवाशक्षां व्युदस्य लश्रणसंभव उताः। तस्यैव तु लञ्चणस्यानेनानुमानत्यांग्रङ्कामपाद्यत्यागमापदर्भनेन ब-न्नाणि भास्तं प्रमाणमुक्तम् । अशरार्थस्त्वतिरोचितः ॥

शासप्रमाणकत्वमुक्तं ब्रह्मणः प्रतिज्ञामाचेणः तदनेन छ-चेण प्रतिपादनीय(१)मित्युरसूचं पूर्वपशमारचयति भाष्य-कारः । "कर्थ पुन"रिति । किमोर्छपे । ग्रुड्डबुद्दीदासी-नस्वभावतयोपेशणीयं ब्रह्म भूतमभिद्धतां वेदान्तानाम-पुरुषार्थीपदेशिमामप्रयोजनत्त्रापत्तेः, भूतार्थत्वेम च प्रतः-शादिभिः समानविषयतया जै।िककवाक्यवत् तद्यीनुवाद-कत्वेनाप्रामाण्यप्रसङ्गात्। न खलु लेकिकामि वाक्यानि प्र-माणान्तरविषयमर्थमवबोधयन्ति स्वतः प्रमाणम् एवं वेदान्ता ऋपीत्यमपेशत्वसंसर्भं प्रामाण्यमेषां व्यासम्येत। न च तैरप्र-माणैर्भवितुं युक्तम् । न चाप्रयोजनैः । स्वाध्यायाध्ययनविध्या-पादितप्रयोज्नक्त्वनियमात् । तस्मात्तत्ति चितकमीपे शित-कर्हिदेवतार्दिप्रतिपादनपरत्वेनैव क्रियार्थत्वम् । यदि त्वसं-(१) सूत्रेणोपपादनीय—पा० १ । २ । ३ ।

निधानात्रात्परम्वं न रोत्तयन्ते, ततः सम्निह्नितोपासनादि-क्रियापरस्वं वेदान्तानाम् । एवं चि प्रत्यशाद्यनिधगतगीचर-त्वेनानपेशतया प्रामाएयं च प्रयोजनवत्त्वं च सिध्यतीति ताम्पर्यार्थः । पारमर्षसूत्रोपन्यासन्तु पूर्वपश्वदाढ्याय । स्रा-नर्थकां चाप्रयोजनत्वम् सापेश्वतया प्रमानुत्पादकत्वं चा-(१)नुवादकत्वादिति । "त्रात" इत्यादि "वा"ऽन्तं ग्रचण-कवाकाम् । ऋस्य विभागभाष्यं "नही"त्या"द्यूपपन्नावे"-त्यन्तम् । स्यादेतत् । ऋक्रियार्थत्वेपि ब्रह्मस्वह्रपविधिपरा वेदान्ता भविष्यन्ति तथा च विधिना त्वेकवाक्यत्वादिति राद्वान्तव्यमनुग्रचीव्यते । न खत्वप्रवृत्तप्रवर्तनमेव विधिः । जत्पत्तिविधेरज्ञातज्ञापनार्धत्वात् । वेदान्तानां चाज्ञातं ब्रह्म ज्ञापयतां तथाभावादित्यत च्याच । "न च परिनिष्ठित"इ-ति । ऋनागतोत्पाद्यभावविषय एव चि सर्वे विधिरूपे-यो ऽधिकारविनियोगप्रयोगोत्पत्तिरूपाणां परस्पराविना-भावात् सिंहे च तेषामसंभवात् । तद्वाकानां त्वेदम्य-यें भिद्यते । यथा ऽग्निहोत्रं जुहुयात्वर्गकाम इत्यादिभ्यो ऽधिकारविनियोगप्रयोगाणां प्रतिनम्भादिप्रचेत्रं जुचेातीत्यु-त्पत्तिमाचपरं वाक्यम् । न त्वच विनियोगादया न स-न्ति, सन्तेाप्यन्यते। सन्धात्वात् केवसमविविश्वताः । तस्माद् भावनाविषया विधिर्न सिद्धे वस्तुनि भवितुमईतीति। उपसं-इरित । "तस्मा"दिति । अत्राक्चिकारणमुक्का पद्यान्तरमु-पसंकामित (२)। "ऋथे"ति। एवं च सत्युक्तरूपे ब्रह्मणि ग्र-व्यस्यातात्पर्यात् प्रमाणान्तरेण यादशमस्य रूपं व्यवस्थाप्य-

<sup>(</sup>१) वा-पा० २ | 3 |

<sup>(</sup>२) उपसंहरति-पा० १ | २ | ३ |

ते न तक्कब्देन विक्थ्यते तस्योपासनापरत्वात् समारोपे-ण चोपासनाया उपपत्तीरिति । प्रक्ततमुपसंचरित । "त-साम्ने"ति । स्त्रेण सिद्दान्तयति । "एवं प्राप्तः उच्यते" ।

## तत्तु समन्वयात् ॥ ४ ॥

तदेतद् व्याचष्टे। "तुश्रव्द" इति । तदित्युत्तरपश्रप्रतिज्ञां विभजते । "तदुस्त्रे"ति । पूर्वपश्चवादी (१) नर्नश्राश्रयः ए-च्छति। "कथम्" । कुनः प्रकारादित्यर्थः । सिङ्घान्ती स्वपश्चे चेतुं प्रकारभेदमाच । "समन्वयात्"। सम्यगन्वयः समन्वय-सासात् । एतदेव विभजते । "सर्वेषु हि वेदान्तेष्व"ति । वेदान्तानामात्यन्तिकों (२) ब्रह्मपरतामाचिख्यासुर्वेचूनि वा-कान्युदाचरित । "सदेवे"ति । यते। वा इमानि भूतानीति तु वाक्यं पूर्वमुदाइतं जगदुत्पत्तिस्थितिनाश्यकारणमिति चेच सारितमिति न पठितम् । येन चि वाक्यमुपक्रम्यते येन चेापसंज्ञियते तदेव वाक्यार्थ इति शाब्दाः । यथोपांश्यया-जवाक्ये ऽनूचोः पुरोडाभयोजीिमतादेषसंकीर्तनपूर्वकोपांग्र-याजविधाने तत्प्रतिसमाधानीपसंचारे चापूर्वीपाप्रायाजक-र्मविधिपरतैकवाक्यतावचादाश्रिता, एवमचापि सदेव सोम्ये-दिमिति ब्रह्मोपक्रमात् तत्त्वमसीति च जीवस्य ब्रह्मात्मने।-पसंचाराम् तम्परतेव वाक्यस्य । एवं वाक्यान्तराणामपि पैर्विापर्याचे।चनया ब्रह्मपरस्वमवगन्तव्यम् । न च तत्परस्वस्य दृष्टस्य सति संभवे ऽन्यपरता ऽदृष्टा युक्ता करपयितुम् । त्र्वतिप्रसङ्गात् । न कोवसं कर्र्हपरता तेषामदृष्टा ऽनुपपन्ना

<sup>(</sup>१) पूर्वपक्षी-पा० २ |

<sup>(</sup>२) ऐकान्तिकीं-पा० १ | २ | ३ |

चेत्याच । "न च तेषा"मिति । सापेसम्वेनाप्रामाण्यं पूर्व-पश्चवीजं द्रवयित । "न च परिनिष्ठितवसुखक्षपत्वेपी"ति । श्रवमभिस्निः । पुंवाकादृष्टान्तेन (१) चि भूतार्थतया वे-दान्तानां सापेशस्वमाग्रङ्काते तत्रैवं भवान् पृष्टा व्याच-ष्टाम्, किं प्वाक्याना सापेकता ध्रुतार्थत्वेनाचे। पार्षेयत्वेन। यदि भूतार्थत्वेन ततः प्रत्यशादीनामपि परसारापेश्रत्वेनाप्रा-माण्यप्रसङ्घः, तान्यपि भूतार्थान्येव । त्र्यय पुरुषबुहिप्रभवतया पुंवाकां सापेक्षम्, एवं तर्चि तदपूर्वकाणां वदान्तानां भू-तार्थानामपि नाप्रामाषयं प्रत्यश्चादीनामिव नियतेन्द्रियन्ति-क्रादिजन्मनाम् । यद्युच्येत सिद्धे किलापीस्प्यत्वे वेदान्ता-नामनपेश्वतया प्रामाण्यं सिद्धोत्, तदेव तु भूतार्थत्वेन न सिखति, भूतार्थस्य ग्रन्दानपेशेण पुरुषेण मानान्तरतः (२) श्रकाजानमाद्वद्विपूर्वविरचने।पपत्तेः वाकामादिनिङ्गनस्य वे-दपै। स्वेयम्बानुमानस्याप्रस्यू समुख्यते । तस्मारपी स्वेयम्बेन सापेश्वरः दुर्वारं न तु भूतार्थरःकेन । कार्यार्थरवे तु का-र्यस्यापूर्वस्य मानान्तरागाचरतया ऽत्यन्ताननुभूतपूर्वस्य त-त्त्वेन समारे।पेण वा पुरूषबुद्धावनारे।चात् तद्शीनां वे-द्रान्तानामग्रकारचनतया पाँक्षयम्माभावादनपेशं प्रमाणम्वं सिध्यतीति प्रामाण्याय वेदान्तानं कार्यपरत्वमातिष्ठामचे ॥ चात्र वृप्तः । निं पुनरिदं कार्यमभिमतमायुष्मतः, यद्श्रकां एक्षेण जातुम् । अपूर्वमिति चेत् चन्त सुतस्यमस्य बिङाद्यर्थतं, तेनाबै।किकोन संगतिसंवेदनविर्चात्। सी-कानुसारतः क्रियाया एव सैकिक्याः कार्याया सिङादेर-

<sup>(</sup>१) पुंवाक्जिनिदर्शनेन-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) मानान्तरतो ऽपि-पा० २ ।

वगमात् । स्वर्गकामा यजेतेति साध्यस्रगविशिष्टा निया-च्या व्याम्यते स च तदेव कार्यमवगक्कति यत् सर्गानुक्-नं, न च क्रिया शणभङ्गरा ऽऽमुश्विकाय खगीय कर्णन-इति पारिश्रेष्यादेदम् एवापूर्वे कार्ये चिङादीनां संबन्धप्रस इति चेत् इन्त चैत्यवन्द्रनादिवाक्येष्यपि खर्गकामादिपद-संबन्धादपूर्वकार्यत्वप्रसङ्गस्या च नेषामण्यश्रकारचनत्वेनापी-क्षेयत्वापातः। साष्टदृष्टेन पीक्षेयत्वेन वा तेषामपूर्वार्थत्वप्र-तिषेधे वाक्यत्वादिना जिङ्गेम वेदानामपि पारुषेयत्वमनुमि-मित्यपूर्वार्थता न स्थात् । सन्यतसु वास्यत्वादीनामनुमा-नाभासत्वापपादने क्वतमपूर्वार्घत्वेनाच तदुपपादकेन । उ-पपादितं चापारुषेयत्वमसाभिन्धायकाणकायाम् इच तु विस्तरभयान्नीक्तम् । तेनापीरूषत्वे सिद्दे भूतार्थानामपि वेदान्तानां न सापेश्वतया प्रामाण्यविषाता, न पामधिगत-गन्दता नास्ति येन प्रामाख्यं न स्वाक्जीवस्य ब्रह्मताया च्रन्यते। ऽनिधगमाम्, मदिदमुक्तं, न च परिनिष्ठितवस्तु-सक्दपत्वेपीति । दितीयं पूर्वपश्वीजं सार्यित्वा द्रवयित । 'यत्तु चेयोपादेयरचितत्वा"दिति । विध्यर्थावगमात् ख<del>सु</del> पारम्पर्येण पुरुषार्श्रप्रतिसमा, इच तु तत्त्वमसीत्ववगतिपर्य-नादाकार्यज्ञानाट् बाच्चानुष्ठानानपैक्षा(१)त्माकादेव पुर-षार्थप्रतिलम्भा नायं संपी रज्जुरियमिति ज्ञानादिवेति । सायमस्य विध्यर्शज्ञानात् प्रकर्षः । एतदुक्तं भवति । दि-विधं चीचिनं पुरुषस्य, किं चिद्रवाप्तं यामादि, किं चित् पुनः प्राप्तमपि समवज्ञादप्राप्तमित्यवगतं, (२) यथा खणीवाव-

<sup>(</sup>१) बाह्यानुष्टानायासानपेक्षात्-पा० २ | 3 |

<sup>(</sup>२) मिवावगतम्, --पा० २ |

नद्वं ग्रैवेयकम् । एवं जिन्हासितमपि दिविधं, किं चिद-चीनं जिचासित, यथा वलियतचरणं फणिनं, किं चित्पुन-र्चीनमेव जिद्यासित, यथा चरणाभरणे नूपुरे फणिनमारी-पितम् । तत्राप्राप्तप्राप्ते (१) चात्यक्तत्यामे च बाच्चोपाया-नुष्ठानसाध्यतात्तदुपायतत्त्वज्ञानादस्ति पराचीनानुष्ठानापेका । न जातु ज्ञानमार्च वस्त्वपनयति । निष्ट सच्छमपि र-ज्जुप्रत्यया वस्तुसन्तं फणिनमन्यथितुमी प्रते । समारोपिते तु प्रेपितजिचासिते तत्त्वसाकात्कारमात्रेण बाच्चानुष्ठाना-नपेक्षेण शक्येते प्राप्तुमिव हातुमिव । समारोपमात्रजीविते चि ते समारोपितं च (२) तत्त्वसाद्यात्कारः समूजघातमुप-इन्तीति । तथेदाप्यविद्यासमारोपितजीवभावे ब्रह्माप्यानन्दे वस्तुतः ग्रोकदुःखादिरचिते समारोपितनिबन्धनस्तद्भावस्तन्त-मसीतिवाक्यार्थतत्त्वज्ञानादवगतिपर्यन्तात्रिवर्तते । तिन्नवृत्ती प्राप्तमप्यानन्दरूपमप्राप्तमिव प्राप्तं भवति, त्यक्तमिप श्रो-कदुःखाद्यव्यक्तमिव व्यक्तं भवति, तदिदमुक्तं 'ब्रह्मात्माव-गमादेव" जीवस्य सर्वक्रेग्रस्य सवासनस्य विपर्यासस्य स चि किञ्चाति जन्तूनतः क्रेशः, तस्य प्रकर्षेण चानात् पुरु-षार्थस्य दःखनिवृत्तिस्रखाप्तिचयणस्य सिद्देरिति । यत्त्वात्मे-त्येवे।पासीतात्मानमेव खोकमुपासीतेत्युपासनावास्यगतदेवता-दिप्रतिपादनेनोपासनापरत्वं वेदान्तानामुक्तं, तद्दूषयति । "देवतादिप्रतिपादनस्य तु" त्रात्मेत्वेतावन्मात्रस्य गतापासनार्थत्वेपि न कश्चिद्विरोधः" । यदि न विरोधः सन्तु तर्चि वेदान्ता देवताप्रतिपादनदारे खोषासुनाविधिपरा

<sup>(</sup>१) एतेषु चाप्राप्तप्राप्ती—पा० १ |

<sup>(</sup>२) समारोपं च-- पा०१ | २ | ३ |

एवेत्यत श्राष्ट्र। "न तु तथा ब्रह्मण" इति । उपास्योपासकी-पासनादिभेदिसिद्याधीनोपासना न निरस्तसमस्तभेदप्रपञ्चे वे-दान्तवेद्ये ब्रह्मणि संभवतीति नापासनाविधिश्रोषत्वं वेदा-न्तानां तदिरोधित्वादित्यर्थः । स्यादेतत् । यदि विधिवरचे ऽपि वेदान्तानां प्रामाण्यं, चन्त तर्चि सेरोदीदित्यादीनाम-प्यसु स्वतन्त्राणामेवापेशणीयार्थानां प्रामाण्यम्, निर हानी-पादानबुद्दी एव प्रमाणस्य फले. उपेशाबुद्देरपि तत्फलत्वेन प्रामाणिकरभ्यपेतत्वादिति क्वतं वर्षिषि रजतं न देयमित्या-दिनिषेधविधिपरत्वेनैतेषामित्यत त्राच । "यद्यपी"ति । खा-ध्यायविध्यधोनयचणतया चि सर्वे। वेदराग्रिः पुरुषार्थतन्त्र इत्यवगतं, तत्रैकोनापि वर्षेन नापुरुषार्थेन भवितुं युक्तं, किं पुनरियता सेरोरीत्यादिना परप्रवन्धेन। न च वेदा-न्तेभ्यर्व तदर्थावगममात्रादेव कञ्चित् पुरुषार्थ उपन्धिते, तेनैष पदसंदर्भः साकाङ्क एवास्ते पुरुषार्थमुदीश्वमाणः । वर्चिष रजतं न देयमित्ययमपि निषेधविधिः खनिषेध्य-स्य निन्दामपेक्षते । नम्बन्यया ततस्रेतनः प्रक्यो निवर्तयि-तुम्। तद्यदि दूरतापि न निन्दामवास्यत्तता निषेधविधि-रेव रजतनिषेधे च निन्दायां च दर्विच्चामवत् सामर्थ्यद-यमकस्पिययत् । तदेवमुत्तप्तयोः सारोदिति च बर्चि-षि रजतं न देयमिति च पदसंदर्भयोर्चच्छमाणनिन्दादारे-ण नष्टाश्वंदर्रधरयवत् परस्परं समन्वयः । न त्वेवं वेदा-नोषु पुरुषार्थापेशा, तद्शीवगमादेवानपेशात् परमपुरुषार्थ-लाभादित्युक्तम् । ननु विध्यसंस्पर्धाना वेदस्यान्यस्य न प्रा-माण्यं दृष्टमिति क्षयं वेदान्तानां तदस्प्रगां तद्भविष्यतीत्य-त श्राष्ट्र । "न चानुमानग्रय"मिति । श्रवाधितानधिग- तासंदिग्धवेधिजनकत्वं चि प्रमाणत्वं प्रमाणानां तच खत इत्युपपादितम् । यद्यपि चैषामीद्यवेधिजनकत्वं कार्यार्था-पत्तिसमधिगग्यं तथापि तद्वोधेपजनने मानान्तरं नापेश्वन्ते, नापीमामेवार्थापत्तिं, परस्पराश्रयप्रसङ्गादिति खत इत्युक्त-म् । ईदृग्वोधजनकत्वं च कार्यद्व विधीनां वेदान्तानां ब्रह्मण्यस्तीति दृष्टान्तानपेशं तेषां ब्रह्मणि प्रामाण्यं सिद्धं भ-वति । श्रन्यथा नेन्द्रियान्तराणां कृपप्रकाशनं दृष्टमिति च-शुरपि न कृपं प्रकाशयेदिति । प्रक्रतमुपसंचरित । "त-सा"दिति ।

त्राचार्यदेशीयानां मतमुख्यापयति । "त्रनापरे प्रत्यवति-ष्टन्त"इति । तथाचि । अज्ञातसंगतिस्वेन ग्राचस्वेनार्थव-त्रया मनमादिप्रतीत्या च कार्यार्थाद्वश्चनिश्चयः न खल् वेदान्ताः सिद्दब्रह्मरूपपरा भवितुमर्चन्तिः तत्राविदितसंग-नित्वात् । यत्र चि प्रब्दा ने।कोन प्रयुज्यन्ते तत्र नेषां सं-गतिग्रसः । न चाचेयमनुपादेयं क्पमाचं कञ्चिदिवस्ति प्रेसा-वान् । तस्यानुभुत्यितत्वात् । ऋनुभुत्यितावने भने च प्रेद्या-बत्ताविघातात् । तसात् प्रतिपित्तितं प्रतिपिपाद्यिषस्यं सी-कः प्रवृत्तिनिवृत्तिचेतुध्यममेवार्थं प्रतिपाद्येत्, कार्यं चावग-तं तद्देतुरिति तदेव वीभयेत्। एवं च वृद्वव्यवसारप्रयोगात् पदानां कार्यपरतामंगाकति, तच किं चित्पाशात्कार्या-भिधायकं, किं चित्कार्यार्थसार्थाभिधायकं, न तु भूतार्थ-परता पदानाम् । ऋपि च नरान्तरस्य ब्युत्पसस्यार्धप्रह्य-यमनुमाय तस्य च ग्रम्सभावाभावानुविधानमवग्म्य ग्रम्स-स्य तिषयबोधकत्वं निश्चितव्यं, न च भूतार्थक्पमानप्रत्य-ये परनरवर्तिनि किं चिक्रिङ्गमिस् । कार्यप्रव्यये तु नरान्त- रवर्तिन प्रवृत्तिनिवृत्ती स्तो हेळ इत्यज्ञातसंगतित्वास अ-स्राक्ष्यपरा वेदान्ताः । स्रिप च वेदान्तानां वेदत्वात् ग्राच-त्वप्रसिद्धरिस्ति, प्रवृत्तिनिवृत्तिपराणां च संदर्भाणां ग्राचत्व-म् । यथाषुः ।

प्रवृत्तिर्वा निवृत्तिर्वा नित्येन क्रतकेन वा । पुंचा येने।पदिच्येत तच्छाचमभिधीयते ॥

इति । तसाच्छाचलप्रसिद्याः व्याचतमेषां खरूपपरत्वम् । च्रिप च न ब्रह्मारूपप्रतिपादनपराणामेषामर्थवच्चं पच्चामः । न च रज्ज़रियं न भुजङ्ग इति यथाकष्ठंचित्रश्रापया वा-क्यार्थतत्त्वनिश्वये यथा भयकम्पादिनिवृत्तिः एवं तत्त्वमसी-तिवाक्यार्थावगमान्निवृत्तिर्भवति सांसारिकाणां धर्माणाम् । श्रुतवाक्यार्थस्यापि पुंसस्तेषां तादवस्थ्यात् । ऋपि च यदि श्रुतब्रह्मणे भवति सांसारिकधर्मनिवृत्तिः कसात्पुनः (१) अवणस्योपरि मननादयः श्रूयन्ते । तसान्तेषां वैयर्ध्वप्रसङ्गा-दपि न ब्रह्मस्बद्धपपरा वेदान्ताः किं त्वात्मप्रतिपत्तिविषय-कार्यपराः । तच कार्यं खातानि नियोष्यं नियुच्चानं नि-योग इति च मानान्तरापूर्वतया ऽपूर्वमिति चाख्यायते । न च विषयानुष्ठानं विना तिसिद्धिरिति स्वसिद्धार्थं तदेव कार्यं खिववयस्य करणस्यात्मज्ञानस्यानुष्ठानमाश्चिपित । यया च कार्यं स्वविषयाधीनिनक्षपणिकिति ज्ञानेन विषयेण निक्ष्यते, एवं ज्ञानमपि खिवषयमात्मानमन्तरेणाजकानि-रूपणमिति तन्निरूपणाय ताद्यमात्मानमान्निपति तदेव कार्यम् । यथादुः । 'यसु तत्सिद्धार्यमुपादीयते चाह्यियते तदपि विधेयमिति तन्त्रे व्यवचार' इति । विधेयता च

<sup>(</sup>१) पुनरस्य-पा० २ ।

नियोगविषयस्य ज्ञानस्य भावार्थतया ऽनुष्ठेयता, तद्विषयस्य त्वात्मनः खद्भपसन्नाविनिश्चितिरारोपिततङ्कावस्य त्वन्यस्य निरूपकले तेन तन्निरूपितं न स्यात् । तसात्ताहगाता-प्रतिपत्तिविधिपरेभ्या वेदान्तेभ्यस्तादृगात्मविनिश्चयः । तदेत-त्मर्वमाच । "यद्यपी"ति । विधिपरेभ्यो ऽपि वस्तुतत्त्वविनिश्चय इत्यच निदर्शनमुक्तं, "यथा यूपे"ति । यूपे पर्मं बन्नातीति बन्धनाय विनिय्क्ते यूपे तस्यालै। किकलात् कोसै। यूप इ-त्यपेश्विते खादिरो यूपो भवति यूपं तश्वति यूपमष्टा-स्रीकरोतीत्यादिभिर्वाक्यैस्तश्रणादिविधिपरैरपि संस्काराविष्टं विज्ञिष्टसंस्थानं दारु यूप इति गम्यते । एवमाचवनीयादया-ष्यवगन्तव्याः । प्रवृत्तिनिवृत्तिपरस्य शास्तरवं न खरूपपर-स्य, कार्यएव संबन्धा न स्वरूप,इति चेतुदयं भाष्यवाक्येना-पपादितं "प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रयोजनत्वा"दित्यादिना "तत्सामा-न्यादेदान्तानामपि तयैवार्थवत्त्वं स्या"दिखन्तेन । न च ख-तन्त्रं कार्यं नियोज्यमधिकारिणमनुष्ठातारमन्तरेणेति नि-योज्यभेदमाच । "सति च विधिपरत्व"इति । ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवतीति सिद्धवदर्थवादावगतस्यापि ब्रह्मभवनस्य नियोज्यविश्रेषाकाङ्कायां ब्रह्मबुभूषोर्नियोज्यविश्रेषस्य रानि-सम्बन्धायेन प्रतिसमः । पपरेडिपत्यचन्यायेन तु सर्ग-कामस्य नियोज्यस्य कष्पनायामर्थवादस्यासमवेतार्थतया-ह्यन्तपरोक्षा वृत्तिः स्यादिति । ब्रह्मभावश्वान्दतत्विमिति "श्र-मृतत्वकामस्ये"त्युक्तम् । अमृतत्वं चामृतत्वादेव न क्रत-कत्वेन प्रकामनित्यमनुमातुम् ज्यागमविरोधादिति भावः। ज्होन धर्मब्रह्मज्ञानयोर्वे खरूपयेन विध्वविषयत्वं चेादयति । "निच"ति । परिचरति । "नार्चत्येव"मिति । ऋच चात्य-

दर्भनं न विधेयम् । तद्वि दृश्चेरप्रचिधवचनत्वात् श्रावणं वा स्यात् प्रत्यकं वा । प्रत्यक्षमपि जैकिकमचंप्रत्ययो वा भावनाप्रकर्षपर्यन्तजं वा । तत्र श्रावणं न विधेयं, स्वा-ध्याय(१)विधिनैवास्य प्रापितत्वात्, कर्मश्रवणवत् । नापि चौ-किकं प्रत्यकं, तस्य नैसर्गिकत्वात् । न चैापनिषदात्मवि-षयं भावनाधेयवैश्रद्धं विधेयं तस्यापासनाविधानादेव वा-जिनवदनुनिष्पादितत्वात् । तस्रादै।पनिषदात्मोपासना ऽस्टत-लकामं नियोज्यं प्रति विधीयते । द्रष्टव्य दत्यादयस्तु वि-धिसद्धपा न विधय इति । तदिदमुत्तां "तदुपासनाच्चे"ति । ऋर्यनत्तया मननादिप्रतीत्या चेत्यस्य ग्रोषः प्रपन्दो निगद-व्याख्यातः ॥

तदेकदेशिमतं दूषयति । "ऋचाभिधीयते" । "न," ए-कदेशिमतम्, कुतः, ''कर्मब्रह्मविद्याफचयोर्वे चक्रपयात्''। पु-एयापुण्यकर्मफन्ने सुखदुःखे तत्र मनुष्यने।कमारभ्याब्रह्मने।-कारसुखस्य तारतम्यम् ऋधिकीत्कर्षः (२) । एवं मनुष्यसे।-कुमारभ्य दुःखतारतम्यमा चावीचिनेकात् तच सर्वे का-यें च विनामि च। त्रात्यन्तिकं त्वमरीरत्वमनिमयं स-भावसिद्दतया नित्यमकार्यमात्मज्ञानस्य फलम् । तद्वि फल-मिव फलम् । ऋविद्यापनयमाचेणाविभीवात् । एतदुक्तं भ-वित । त्वयाष्युपासनाविधिपरत्वं वेदान्तानामभ्युपगच्छता नित्यगुद्दबुद्दत्वादिक्दपब्रह्मात्मता जीवस्य खाभाविकी वेदा-नागर्या ऽऽस्थीयते । सा चापासनाविषयस्य विधेर्न फर्चः

<sup>(</sup>१) स्वाध्यायाध्ययन-पा० २ |

<sup>(</sup>२) अधिकाधिकोत्कर्षः-पा० १ | २ | ३ |

नित्यत्वादकार्यत्वात् । नाष्यविद्या(१) पिधानापनयः, तस्य स-विरोधिविद्योदयादेव भावात् । नापि विद्योदयः तस्यापि अववामननपूर्वकोपासनाजनितसंस्कारसचिवादेव चेतसी भा-वात् । उपासनासंस्कारवदुपासनाऽपूर्वमपि चेतःसचका-रीति चेंद्, इष्टं च खनु नैयोगिकं फेलमैश्विमिप, यथा चिचाकारीर्योदिनियोगानामनियतनियतफ्डानाम्, न, गान्ध-र्वज्ञास्त्रोपासनावासनायादवापूर्वानपेकायाः षदुादिसाकात्का-रे वेदान्तार्थीपासनावासनायां जीवब्रह्मभावसासात्कारे ऽनपे-**खाया एव सामर्थ्यात् । तथा चाम्द्रतीभावं प्रत्यचेत्र्**तवादु-पासनापूर्वस्य नास्त्रतस्वकामस्तन्कार्यमवबाद्गमर्हति, श्रन्य-दिच्छत्यन्यत् करोतीति चि विप्रतिषिद्दम् । न च तत्कामः क्रियामेव कार्यमवगमिष्यति नापूर्विमिति साप्रतम् तस्या मानान्तरादेव तत्साधनस्वप्रतीतेर्विधेवै यर्थात् । न चावघा-तादिविधितुख्यताः तचापि नियमापूर्वस्यान्यते।नवगतेः । न च ब्रह्मभूयादन्यदन्द्रतत्वमार्थवादिकं किं चिद्सि, ये-न तत्काम (२) उपासनायामिधिक्रयेत, विश्वजिस्त्यायेन तु सर्गकस्पनायां तस्य सातिप्रयत्वं स्थित्वं चेति न नित्य-पालन्वमुपासनायाः । तसादु ह्मभूयस्याविद्यापिभानापनयमा-नेषाविभावाद्, ऋविद्यापनयस्य च वेदान्तार्थविज्ञानादव-गतिपर्यन्तादेव संभवाद्, उपासनायाः संस्कार्चेतुभावस्य रं-स्कारस्य च साधात्कारीपजनने मनःसाचिव्यस्य च मा-नान्तरसिद्धत्वाद्, आस्रोत्येवीपासीतिति न विभिः, अपि तु विधिसक्ष्णेयं यथोपांगुयाजवाको विष्णुक्पांगु यष्टव्य

<sup>(</sup>१) नाप्यनाग्रविग्रा--पा० १ । २ ।

<sup>(</sup>२) यत्काम--पा० २ | 3 |

इत्यादया विधिसङ्गा न विधय इति तालयर्थाः । शु-तिस्मतिन्यायसिद्दमित्युक्तं, तच श्रुतिं दर्शयति । "त-था च श्रुति"रिति । न्यायमाच । "त्रात रवे"ति । यत्किस खाभाविकं तिम्नत्यं, यथा चैतन्यं, स्वाभाविकं चेदं, त-सानित्यम् । परे चि दयीं नित्यतामाचुः । कूटस्थनित्यतां परिणामिनित्यतां च, तच नित्यमित्युक्ते मा भ्रदस्य परिणामिनित्यतेत्यत आह । "तत्र कि चि"दिति । परि-षामिनित्यता चिन पारमार्थिको । तथाचि । तत्सर्वात्मना वा परिणमेदेकदेश्रेन वा । सर्वाताना परिणामे कर्य न तत्त्वव्याहितः, एकदेशपरिणामे वा स एकदेशस्तेता भिन्ना वा ऽभिन्नो वा।भिन्नचेत् कयं तस्य परिणामः। नम्मन्य-सिन्परियाममाने ऽन्यः परियामते ऽतिप्रसङ्गात् । अभेदे वा कयं न सर्वातामा परिणामः । भिन्नाभिन्नं तदिति चेत्, तथाचि तदेव कारणात्मना ऽभिन्नं भिन्नं च कार्या-त्मना कटकाद्यइवाभिन्ना चाटकात्मना भिन्नास कटका-द्याताना । न च भेदाभेद्योविरोधानैकच समवाय इति युक्तम् । विरुद्धमिति नः का संप्रत्यया यत्प्रमाणविपर्ययेण र्तिते। यत्तु यथा प्रमाणेनावगम्यते तस्य तथा भाव एव । मुण्डलिमदं सुवर्णिमिति सामानाधिकरण्यप्रत्यये व्यक्तं भे-राभेदी चकासः । तथाच्यात्यन्तिके ऽभेदेन्यतरस्य दिरव-गसप्रसङ्गः । भेदे चात्यन्तिके न सामानाधिकरण्यं गवा-ववत्। माधाराधेयभावे एकात्रयस्वे वा न सामानाधिक-एएं, नृचि भ्वति कुण्डं वदरमिति । नाप्येकासनस्वयोस्नेन-वयार्थेका मैच इति। सा ऽयमवाधिता ऽसंदिग्धः सर्वजनी-सामानाधिकरच्यप्रत्यव एव कार्यकारणयोर्भेदाभेदै। व्य-

वस्थापयित । तथा च कार्याणां कारणात्मत्वात् कारणस्य च सद्रूपस्य सर्वचानुगमात् सद्रूपेणाभेदः कार्यस्य जगता भेदः कार्युरूपेण गोघटादिनेति । यथाजः ।

कार्यक्रपेण नानात्वमभेदः कारणात्मना।

चेमात्मना यथा ऽभेदः कुण्डनाद्यात्मना भिदा ॥ इति । ऋते। चते। कः पुनरयं भेदो नाम,यः सद्दाभेदेनैकत भ-वेत्। परसाराभाव इति चेत्, किमयं कार्यकारणयाः क-टकचाटकयोरिस्त न वा। न चेदेकत्वमेवास्ति न च भेदः (१)। त्रस्ति चेङ्गेद एव नाभेदः। न च भावाभावयारविरीधः, स-चावस्थानासंभवात् (२) । संभवे वा कटकवर्धमानकयारिप त-च्वेनाभेदप्रसङ्गः, भेदस्याभेदाविरोधात् । ऋपि च मटनस्य चाटकादभेदे यथा चाटकात्मना कटकमुकुटकुण्डचादये। न भिद्यन्ते एवं कटकात्मनापि न भिद्येरन्, कटकस्य चाट-कादभेदात् । तथा च चाटकमेव वस्तु सन्न कटकादया भेदस्याप्रतिभासनात् । ऋय चाटकत्वेनैवाभेदो न कटकत्वेन तेन तु मेद एव कुण्डलादेः । यदि शाटकादभिन्नः कट-कः कथमयं कुण्डलादिषु नानुवर्तते । नानुवर्तते चेत्, क-यं चाटकादभिन्नः कटकः (३)। ये चि यसिम्ननुवर्तमाने व्यावर्तन्ते ते तता भिन्ना एव, यथा स्वजात् कुत्तुममेदाः (४) । नानुवर्तन्ते चानुवर्तमानेपि चाटकत्वे कुण्डलादयः,

<sup>(</sup>१) न चेदेकत्वमेव वास्तवं भवेज भेदः—पा० १ | न चेदेकत्वमेवास्ति न भे-दः—पा० २ | न चेदेकत्वमेव वास्तवं न भेदः—पा० ३ |

<sup>(</sup>२) सहासंभवात्—पा० १ | २ | ३ |

<sup>(3) &#</sup>x27;कटक'इति-१ | २। नास्ति |

<sup>(</sup>४) यो हि यह्मिननुवर्तमाने व्यावर्तते स ततो भिन एव, यथा सूत्रात्कुसुमभे-द:---पा० ३ |

तस्मात्तेपि चाटकाङ्मिका एवेति । सत्तानुष्टत्या च सर्ववस्त्व-नुगमे इदिमिष नेदिमदमस्मान्नेदिमदिमदानीं नेदिमिदमेवं नेदिमिति विभागा न स्यात् । कस्य चित् क चित् क-दा चित् कथं चिद्रिवेकचेतोरभावात्। ऋषि च दूरात्क-नकमित्यवगते न तस्य कुण्डचादया विश्रेषा जिश्रास्येरन् कनकादभेदात्तेषां, तस्य च ज्ञातलात्। ऋथ भेदेाय-स्ति कनकात् कुण्डचादीनामिति कनकावगमेयाज्ञातास्ते । नन्त्रभेरोप्यसीति किं न ज्ञाताः । प्रत्युत ज्ञानमेव तेषां युक्तं, कारणाभावे चि कार्याभाव च्रीत्सरीकः, स च का-रणसत्तया ऽपाद्यते । ऋस्ति चाभेदे कारणसत्तेति कनके जाते जाता एव कुण्डलाद्य इति तज्जिजासाजानानि चान्र्यकानि स्युः । तेन यस्मिन् ग्रह्ममाणे यन्न ग्रह्मते तत्ततो भिद्यते । यथा करभे ग्रह्ममाणे ऽग्रह्ममाणे रास-भ करभात्। यद्वामाणे च दूरता हिम्न न यद्वान्ते त-ख भेदाः कुण्डलादयः, तसात्ते हेम्नो भिदान्ते । कर्य तर्चि चेम कुण्डलमिति सामानाधिकरण्यमिति चेद्, नच्चा-धाराधेयभावे समानात्रयत्वे वा सामानाधिकरप्यमित्युक्तम्। त्रयानुवृत्तिव्यावृत्तिव्यवस्था च हेम्नि ज्ञाने कुण्डलादिजि-चासा च कथम्। न खल्वभेदएकान्तिके उनैकान्तिके चै-तदुभयमुपपद्यते यत् इत्युक्तम् । तसाङ्गेदाभेदयोरन्यतरिस-नवचेये ऽभेदे।पादानैव भेदकत्पना न भेदे।पादाना ऽभेद-कल्पनिति युक्तम् । भिद्यमानतन्त्रत्वाद्गेदस्य भिद्यमानानां च प्रत्येकमेकलाद्, एकाभावे चानाश्रयस्य भेदस्यायागाद्, एकस्य च भेदानधीनत्वाद्, नायमयमिति च भेदग्रहस्य प्रतियोगिय इसापेशलादे कलय इस चान्यानपेशलादभेदे।पा-

हानैवानिर्वचनीयभेदकक्पनेति सांप्रतम् । तथा ्च श्रुतिः । 'स्वित्रकेत्वेव सत्य'मिति । तसात् कूटस्थनित्यतेव पारमा-र्थिकी न परिणामिनित्यतेति सिद्दम् । 'व्योमवदि''ति च दृष्टान्तः परसिद्धः । त्रासानाते तस्यापि कार्यत्वेनानित्यत्वात्। **च्रत्र च "कूटर्श्वनित्य"मिति निर्वत्यकर्मनामपाकरोति ।** "सर्वव्यापी"ति प्राप्यकर्मताम्, "सर्वविक्रियारिहत"मिति वि-कार्यकर्मताम्, "निरवयव"मिति संस्कार्यकर्मताम् । त्री-शिषां खलु प्रोक्षणेन संस्काराख्यां ग्रो। यथा जन्यते, नैवं ब्रह्मणि कश्चिदंगः क्रियाधेयोम्खनवयवत्वात् । ऋनंग्रत्वा-दित्यर्थः । पुरुषार्थनामाच । "नित्यत्वप्त"मिनि । त्रप्त्या दुःख-रिचतं सुखमुपनशयि । अद्(१)दुःखनिवृत्तिसिचतं ि सुखं लिप्तः। सुखं चाप्रतीयमानं न पुरुषार्थ इत्यत स्त्रा-च । ''ख्यं ज्योति'रिति । तदेवं खमतेन मोक्षाख्यं फलं नित्यं श्रुत्यादिभिरूपपाद्य क्रियानिष्याद्यस्य तु मेाशस्या-नित्यत्वं प्रमञ्जयति । "तद्यदो"ति । न चागमवाधः, श्रा-गमस्याक्तेन प्रकारेणापपक्ते । ऋपि च ज्ञानजन्यापूर्वज-निता मोह्या नैयोगिक इत्यस्यार्थस्य सन्ति भ्रयस्यः श्रुतयो निवारिका इत्याच । "ऋषि च ब्रह्म वेदे"ति । ऋविद्याद-यप्रतिबन्धापनयमात्रेण च विद्याया मेाश्रसाधनत्वं न स्तता ऽपूर्वीत्यादेन चेत्यवापि श्रुतिमुदाचरित । "त्वं चि नः पिते"ति । न कोवलमित्रवर्धे श्रुत्यादया ऽपि त्वश्रपादा-चार्यद्वमपि न्यायमू जमसीत्याच । "तथा चार्चार्यप्रणीत"-मिति । त्र्याचार्यस्रोक्तसम्बद्धाः पुराणे ।

'त्राचिनोति च शासार्थमाचारे स्थापयटापि ।

<sup>(</sup>१) 'क्षुत्' इति २ नास्ति ।

खयमाचरते यसादाचार्यस्तेन सेाच्यते (१) ॥ इति । तेन चि प्रणीतं द्धनं "दुःखजन्मप्रवृत्तिदे।षिमध्याज्ञानाना-मुत्तरीत्तरापाये तदनन्तराभावादपवर्ग इति"। पाठापेश-या कारणमुत्तरं कार्यं च पृवं, कारणापाये कार्यापायः, कफापायद्व कफोद्भवस्य ज्वरस्थापायः। जन्मापाये दुःखापा-यः, प्रवृत्त्यपाये जन्मापायः, देाषापाये प्रवृत्त्यपायः, मिथ्या-ज्ञानापाये देाषापायः । मिथ्याज्ञानं चाविद्याः रागाद्यपज-नित(२)क्रमेण दृष्टेनैव संसारस्य परमं निदानम् च तत्त्वज्ञानेन ब्रह्मात्मैकत्वविज्ञानेनावगतिपर्यन्तेन विरोधि-ना निवर्यते । तता ऽविद्यानिवृत्त्या ब्रह्मरूपाविभीवा (३) मोक्षः । न तु विद्याकार्यस्तज्जनितापूर्वकार्या वेति स्वा-र्थः । तत्त्वज्ञानान्त्रिय्याज्ञानापाय इत्येतावन्मानेण (४) स्ने।-पन्यासे। न त्यक्षपादसंमतं तत्त्वज्ञानिमञ्च संमतम्। त-दनेनाचार्यान्तरसंवादेनायमर्थी दढीक्ठतः ॥ स्थादेतत् । नै-कलविज्ञानं स्थितवस्तविषयं, येन मिथ्याज्ञानं भेदावभा-सं निवर्तयन्त्र विधिविषया भवेत्। ऋषि तु संपदादिरूप-। तथा च विधेः प्रागप्राप्तं पुरुषेक्चया कर्तव्यं सद् वि-भगोचरो भविष्यति । यथा वृत्त्यनन्तत्त्रेन मनसे। विश्वदे-साम्याद् विश्वान् देवान् मनसि संपाद्य मन श्रालम्बन-।विद्यमानसमं क्रत्वा प्राधान्येन संपाद्यानां विश्वेषामेव देवा-

<sup>(</sup>१) चोच्यते—पा० २ | ४ | संस्मृतः —पा० ३ |

<sup>(</sup>२) जनन---पा० २ | ३ | ४ |

<sup>(3)</sup> ब्रह्मात्मरूपाविभीवी---पा० 3 | ४ |

<sup>(</sup>४) इत्येतावनमात्रे-पा० ३ | ४ |

नामनुचिन्तनं तेन चान्नाचोक(१)प्राप्तिः । एवं चिद्रूपसाम्या-जीवस्य ब्रह्मह्रपतां संपादा जीवमालम्बनमविद्यमानसमं क्ष-त्वा प्राधान्येन (२) ब्रह्मानुचिन्तनं तेन चास्टतत्वफ खप्राप्तिः। श्रथासे लालम्बनस्वेव प्राधान्येनारोपिततद्वावस्थामुचिन्तनं, यथा मना ब्रह्मे सुपासीतादित्या ब्रह्मोत्यादेश एवं जीवमब-न्ना ब्रह्मेन्युपासीतेति । क्रियाविश्रेषयागादा, यथा वायुर्वाव संवर्गः प्राणो वाव संवर्गः। बाह्या खनु वायुदेवता वन्ह्या-दीन् संवुङ्को। महाप्रजयसमये हि वायुर्वम्ह्यादीन् संवुज्य सं-इत्यात्मनि स्थापयति । यथाच द्रविडाचार्यः 'संचरणा-हा संवरणादा सात्मीभावादायुः (३) संवर्ग' द्ति । ऋधा-तमं च प्राणः संवर्ग इति । सं चि सर्वाणि वागादीनि सं-वृङ्कोः प्रायणकाने हि स एव सर्वाणीन्द्रियाणि संयुद्धो(४)-क्तामतीति । सेयं संवर्गदृष्टिविया प्राणे च द्रशाशागतं ज-गद्दर्भयित यथा, एवं जीवातानि बृंच्एाक्रियया ब्रह्मदृष्टिर-म्हतत्वाय फलाय कल्पतइति । तदेतेषु चिष्वपि पश्चेष्वा-त्मदर्भने।पासनादयः प्रधानकर्माण्यपूर्विवषयत्वात् सुतश्चन बत्। चातमा तु द्रव्यं कर्मणि गुण (५) इति । संस्कारी ना ऽऽत्मना दर्शनं विधीयते। यथा दर्शपूर्णमासप्रकरणे प-त्न्यवेशितमाज्यं भवतीति समाम्नातं प्रकरेणिना च गृडी-तमुपांशुयाजाङ्गभूताज्यद्रव्यसंस्कारतया ऽवेश्वणं गुणकर्म वि-

<sup>(</sup>१) छोकजय-पा० १ | २ |

<sup>(</sup>२) 'प्राधान्येन' इति २ | ३ | ४ नाहित |

<sup>(3)</sup> स्वात्मीभावाद्वा वायुः—पा० २ | 3 | ४ |

<sup>(</sup>४) संवृज्यो---पा० २ | ३ | ४ |

<sup>(</sup>५) गुणभृत--पा० २ ।

धीयते, एवं कार्हरवेन कालक्रभूते चात्मन्यात्मा वा चरे इष्टव्य इति दर्भनं गुणकर्म विधोयते। 'यैसु द्रव्यं चिकी-र्धते गुणस्तन प्रतीयत'इति न्यायात्, स्रत स्राप्त । "न चेदं ब्रह्मारमेकत्वविज्ञान"मिति । कुतः, "संपदादिरूपे चि ब्रह्मारमैक्तविज्ञान"इति । दर्शपूर्णमासप्रकरणे चि समाम्ना-तमाज्यावेशण तदङ्गभ्ताज्यसंस्कार इति युज्यते । न चा-मा वा ऋरे द्रष्टव्य इत्यादि कस्य चित् प्रकरणे समाम्नात-म् । न चानारभ्याधीतमपि। यस्य पर्णमयी जुद्रर्भवतीत्यत्य-भिचरितकातुसंबन्धजुद्भदारेण जुद्भपदं कातुं स्नारयदाक्येन यथा पर्णतायाः ऋतुश्रेषभावमापादयतिः एवमात्मा नान्यभि-चरितकातुसंबन्धा येन तद्दर्भनं क्रत्वङ्गं सदात्मानं क्रत्वधैं संस्तुर्यात् । तेन यद्ययं विधिस्तयापि सुवर्णे भार्यमितिवस् विनियागभद्रेन प्रधानकर्मेवापूर्वविषयत्वात्र गुणकर्मेति स्थ-वीयस्तयैतद्दवणमनभिधाय सर्वपशसाधारणं दूवणमुक्तम् । तदितरोद्दितार्थतया न व्याख्यातम् । किं च ज्ञानिकिया-विषयत्वविधानमस्य बज्जश्रुतिविरुद्धमित्याच । "न च वि-दिनिये"ति । ग्रङ्कते । "त्रविषयत्र"इति । ततस्य ग्रान्ति-कर्मणि वेताखोदय इति भावः । निराकरोति "न" । कु-तः । "ऋविद्याकिष्यतभेदनिवृत्तिविषयत्वा"दिति । सर्वमेव चि वाक्यं नेदंतया वसुभेदं बार्धायतुमर्चति, नचीक्षकीर-गुडादीनां मधुररसभेदः शका आख्यातुम्, एवमन्यत्रापि सर्वच द्रष्टव्यम् । तेन प्रमाणान्तरसिद्धे चैाकिकणवार्थे य-दा गितरीहमी मन्दस्य, तदा कैव कथा प्रत्यगात्मन्यची-किको । श्रदूरिवप्रकर्षेण तु कयं चित्र्यतिपादनिमचापि स-मानम् । त्वंपदार्थी कि प्रमामा प्रमाणाधीनया प्रमित्वा

प्रमेयं घटादि व्याप्नेतित्यविद्याविकसितम् । तद्स्या वि-षयीक्षतोदासीनतत्पदार्थप्रत्यगात्मसामानाधिकरप्येन प्रमा-त्वत्वाभावात् तित्रवृत्तौ प्रमाणादयस्तिको विधा निवर्तन्ते । निष्ठ पत्तुरवस्तुरवे पाक्षपाकपचनानि वस्तुसन्ति भवितुमर्च-न्तीति । तथाचि ।

विगन्तितपराग्वृत्त्यर्थन्वं यदस्य तदस्तदा त्विमिति चि पदेनैकार्थत्वे त्विमत्यपि यत्पदम् । तदपि च तदा गत्वैकार्थ्यं विश्वद्वचिदात्मता त्यजित संकान् कर्तत्वादीन् पदार्थमनान्निजान्॥ इत्यान्तरञ्जोकः । अञ्जैवार्थे अतीरदाहरति। "तथा च श्राचं, यस्या मत"मिति । प्रक्ततम्पसंचरति । "त्रते। ऽवि-कस्पिते"ति । परपश्चे मेाश्वस्यानित्यतामापादयति । "यस्य त्वि"ति । कार्यमपूर्वं यागादिव्यापारजन्यं तदपेशते मोशः स्रोत्पत्ताविति । "तयोः पश्चयो"रिति । निर्वन्यविकार्ययोः । विणाकं ज्ञानमात्मेति बैाद्धाः । तथा च विशुद्धविज्ञानी-त्यादो मोख इति निर्वर्त्यी मोखः । अन्येषां तु संसारह-पावस्थामपद्माय या कैवच्यावस्थावाप्तिरात्मनः स मोश इ-ति विकार्यो माराः । यथा पयसः पूर्वावस्थापद्यानेनाव-खान्तरप्राप्तिर्विकारो दधीति । तदेतयोः पश्चयोरनित्यता मोशस्य, कार्यत्वाद्, दिधघटादिवत्। त्रयः थदतः परो दि-वा ज्यातिर्दीप्यत'इति श्रुतेर्बस्मणा विक्वताविक्वतदेशभेदा-वगमादविक्ततदेशब्रह्मप्राप्तिरूपासनादिविधिकायी भविष्यति । तथा च प्राप्यकर्मता ब्रह्मण इत्यत च्याच । "न चाप्यत्वेना-पी"ति । ऋन्यदन्येन विक्ततदेशपरिचाच्या ऽविक्तंतदेशं प्रा-प्यते । तदायोपवेचं जनिधरितवच्चचप्यक्रकोचमानापरसा-

रास्मा जनसमु जसरफेनपु ज्ञस्तवकतया विक्रता, मध्ये तु प्रमा-न्तसक्वकां जापसर्गः सस्यः खिरतया ऽविक्रतसस्य म-ध्यमविक्रतं पै।तिकः पातेन प्राप्ताति। जीवस्तु ब्रह्मविति किं केन प्राध्यतां, भेदाश्रयत्वात् प्राप्तेरित्यर्थः । ऋथ जीवा ब-ह्मणी भिन्नस्तथापि न तेन ब्रह्माप्यते, ब्रह्मणी विभुत्वेन |नित्यप्राप्तलादित्या**च । "सद्धपव्य**तिरिक्तलेपे।"ति । संस्का-र्भिकर्मनामपाकरोति । "नापि संस्कार्य" इति । दयी चि संस्कार्यता, गुणाधानेन वा यथा बीजपूरकुत्तमस्य लाखा-रमावसेकस्तेन चि तत् कुद्धमं संस्कृतं लाकासवर्णं फलं प्रस्ते, देाषापनयेन या यथा मलिनमादर्भतनं निघृष्टमिष्ट-काचूर्णेनोद्गासितभाखरत्वं संस्कृतं भवति । तत्र न ता-वद् ब्रह्मणि गुणाधानं संभवति । गुणो चि ब्रह्मणः स्व-भावा वा भिन्ना वा । स्वभावस्रेत् कथमाध्यस्तस्य नित्य-लात् । भिन्नत्वे तु कार्यत्वेन मोशस्यानित्यत्वप्रमङ्गः । न च भेदे धर्मधर्मिभावा गवाश्ववत्। भेदाभेदश्च व्युदस्तो वि-रोधात्। तदनेनाभिसंधिनोक्तम् "त्रनाधेयातिश्रयब्रह्मसद्ध-पत्वाकोशस्य"। दितीयं पश्चमपश्चिपति । "नापि देशिषाप-नयनेने"ति । ऋग्रुद्धिः सती दर्पणे निवर्तते, न तु ब्रह्म-प्यस्ती निवर्तनीयाः नित्यनिवृत्तत्वादित्यर्थः । ग्रद्धते । "खा-त्मधर्म एवे"ति । ब्रह्मखभाव एव मोखो ऽनाद्यविद्यामला-वृतज्यासनादिक्रियया ऽऽत्मनि संस्क्रियमाणे ऽभिव्यज्यते न तु क्रियते । एतदुक्तं भवति । नित्यश्च इत्वमात्मना ऽसि-<sup>हुं,</sup> संसारावस्थायामविद्यामिनन्यादिति । ग्रद्धां निरा-करोति । '"न" । कुतः । "क्रियात्रयत्वानुपपत्तेः" । ना-विद्या ब्रह्माश्रयाः किं तु जीवे, सा त्वनिर्वचनीयेत्युक्तं, तेन

नित्यगुद्गमेव ब्रह्म । ऋभ्युपेत्य त्यग्रुद्धिं क्रियासंस्कार्यत्वं दूछते। क्रिया चि ब्रह्मसमवेता वा ब्रह्म संस्कृयीद्. य-या घर्षणमिष्टकाचूर्णसंयोगविभागप्र<del>च</del>ये। निरन्तर स्रोदर्श-तससमवेता, ऽन्यसमवेता वा । न तावस् ब्रह्मधर्मः कि-या। तस्याः स्वात्रयविकारचेतुत्वेन ब्रह्मणो नित्यत्वव्याघा-तात् । च्रन्यात्रया तु कथमन्यस्योपकरोति, च्रतिप्रसङ्गात् । निष दर्पणे निष्यमाणे मणिर्विप्रदेशे दृष्टः। "तचानिष्ट"-मिति । तदा बाँधनं परामुग्रति । ऋत व्यभिचारं चोद यति । "ननु देचात्रयये"ति । परिचरति । "न देचसंच-तस्ये"ति । ज्यनाद्यनिर्वाच्याविद्योपधानमेव ब्रह्माणा (१) जीव इति च चेत्रज्ञ इति चाचश्रते । स च खूलदः सामरीरेन्द्रि-यादिसंचतस्तत्वंघातमध्यपतितत्त्तदभेदेनाचमितिप्रत्ययविषयी-भूतो ऽतः ग्ररीरादिसंस्कारः ग्ररीरादिधर्मीप्याताना भव-ति, तद्भेदाध्यवसायात् । यथा ऽङ्गरागधर्मः स्रगन्धिता कामिनीनां व्यपदिश्यते । तेनाचापि यदाश्रिता क्रिया सां-व्यवचारिकप्रमाणिवषयीक्तता तस्यैव संस्कारे। नान्यस्येति न व्यभिचारः । तत्त्वतस्तु न क्रिया न संस्कार इति । सनि-दर्भनं तु ग्रोषमध्यासभाष्यएव क्वतव्याख्यानमिति नेच व्या-ख्यातम् । "तयोरन्यः पिष्पन्त"मिति । चन्यो जीवात्माः पि-प्पलं कर्मफलम् । "ग्रनश्रन्नन्य" इति । परमात्मा । संघत-स्यैव भोक्तुत्वमां सम्बवर्णः । ''ग्रात्मेन्ट्रिये"ति । श्रनु-पिन्तमुद्दस्त्रभावमस्त्रप्रदर्भनपरी मन्त्री पठति। "एको देव" इति । 'प्राक्तं" दीप्रिमत्, "श्रवणं" दुःखरचितम्, "श्रवाविरम्" <u>श्रविगलितम्, श्रविनाश्रीति यावत् । उपभंदरति। "तस्मा"-,</u>

<sup>(</sup>१) ब्रह्म--पा० २ | ३ |

दिति । नमु मा अञ्जिर्वर्त्धादिकर्मताचतुष्ट्यी, पञ्चमी सु का चिद् विधा भविष्यति यया मासस्य कर्मता चटिष्यतद्द्यत श्रीच । "त्रतान्य"दिति । एभ्यः प्रकारभ्यो न प्रकारान्तर-मन्यद्स्ति, यता माजस्य क्रियानुप्रवेशी भविष्यति । एतदु-क्तं भवति । चतस्रणां विधानां (१) मध्ये ऽन्यतमतया कि-ग्राफलत्वं व्याप्तं, सा च मोशाद् व्यावर्तमाना व्यापकानु-बन्धा मे।श्रस्य क्रियाफचत्वं व्यावर्तयतीति । तत् किं मी-के क्रियेव नास्ति, तथा च तदर्थानि प्राचाणि तदर्थास्व प्रवृत्तया ऽनर्थकानीत्यत उपसंचारव्याजेनाच। "तसाज् जा-नमेक"मिति । अय ज्ञानं क्रिया मानसी कसान विधि-गोचरः, कसाच मस्याः फर्लं निर्वर्द्धादिष्वन्यतमं न मोष इति चेदियति । "ननु ज्ञान"मिति । परिचरति । "न, वैजञ्जष्यात्" (२) । ऋयमर्थः । सत्यं ज्ञानं मामसी क्रियाः न िवयं ब्रह्मणि फर्नं जनयितुमर्चिति, तस्य स्वयंप्रकाश्चत-या विदिनियाकर्मभावानुपपत्तेरित्युक्तम् । तदेतसिन्वैनसप्ये स्थिते एव वैजसण्यान्तरमाच । "क्रिया चि नाम मे"ति। "यत्र" विषये "वसुस्ररूपनिरपेक्षेव चाद्यते," यथा देवता-संप्रदानकचिर्वाच्छे देवतावस्तुखद्धपानपेद्या देवताध्यान-निया । यथा वा योषिति च्यग्निवस्त्वनपेका ऽग्निबुद्धियाँ सा किया चि नामेति योजना। नचि यस्यै देवतायै चिव-र्यश्रीतं स्वानां ध्यायेदषद्करिव्यक्तित्यस्मादिधेः प्राग्देवता-

<sup>(</sup>१) चतुर्णो फळाना---पा० १ । २ । ३ ।

<sup>(</sup>२) "न", कुतः । "वैङक्षण्यात्"--पा० १ | २ | ३ |

ध्वानं प्राप्तं, प्राप्तं त्वधीतवेदान्तस्य (१) विदितपदतद्र्धसं-बन्धस्याधिगतशब्दन्यायतत्त्वस्य सदेव साम्येदिमत्यादेखात्त-मसीत्यन्तात्संदभीदुद्धात्मभावज्ञानं प्रब्दप्रमाणसामर्थ्यात् । इन्द्रियार्थसंनिकर्पसामर्थादिव प्रणिचितमनसः स्पीतानोक-मध्यवर्तिकुस्थानुभवः । नच्चसे। खसामग्रीवननम्बजना मनु-जेक्हया उत्त्ययाकर्तुमकर्तुं वा प्रक्या, देवताध्यानवद्, येना-र्थवानच विधिः स्थात्। न चोपासना वा ऽनुभवपर्थन्ता वा ऽस्य विधेर्गीचरस्तयोरन्वय(२)व्यतिरेकावधृतसामध्ययोः साः कात्कारे वा ऽनाद्यविद्यापनये वा विधिमन्तरेण प्राप्तत्वेन पुरुषेक्त्या ऽन्यथाकर्तुमकर्तुं वा ऽप्रकात्वात् । तसादुद्धा-ज्ञानं मानसी क्रिया ऽपि न विधिगीचरः । पुरुषचित्र-व्यापाराधीनायासु क्रियाया वसुस्वरूपनिरपेश्वता क्र चिद-विरोधिनी, यथा देवताध्यानिकयायाः । नञ्चन वस्तुसद्ध-पेण किश्विदरोधः । क चिद्रस्तुविरोधिनी, यथा योषि-त्पुरुषयोर्श्यवृद्धिरित्येतावता भेदेन निदर्शनिधुनद्दये।प-न्यासः । क्रियेवेन्येवकारेण वस्तुतन्त्रत्यमपाकरोति । न-न्वारमेत्येवीपासीतेत्यादया विभयः श्रूयन्ते, न च प्रमत्तगी-ताः, तुन्त्यं चि सांप्रदायिकां, तसादिधेयेनाच भवितव्यमि-त्यत चाच । "मदिषया चिङादय" इति । सन्यं सूयन्ते चिङ्गाद्योः न त्वमी विधिविषयाः, तदिषयत्वे ऽप्रामाण्य-प्रसङ्गात् । चेयोपादेयविषयो चि विधिः । स एव च चेय

<sup>(</sup>१) त्वद्धातवेदस्य--पा० २ । ४ ।

<sup>(</sup>२) रप्यन्वय-पा०१।२।४।

[ ट्ट ] [श्री १ च ४]

उपादेया वा यं पुरुषः कर्तुमकर्तुमन्यया वा कर्तुं प्रकी-ति । तनैव च समर्थः कर्ता ऽधिक्रता नियोज्या भवति । न चैवंस्तान्यात्मश्रवणमननापासनदर्श्वनानीति विषयतद-नृष्ठाचीर्विधिव्यापकयोरभावाद् विधेरभाव इति प्रयुक्ता त्रपि निङादयः प्रवर्तनायामसमर्था उपनद्दव सुरतेन्छ्यं ाण्डमप्रमाणीभवन्तीति । "त्र्वनियोज्यविषयत्वा"हिति । स-विषे चित्र कर्ता ऽधिकारी नियोज्यः। असामर्खेतु न क-क्रिया तता नाधिकता न नियोज्य इत्यर्थः। यदि विधेर-प्रतिवात्र विधिवचनानिः किमर्थानि तर्षि वचनान्येतानि वि-धिक्कायानीति एक्कति । "किमर्यानी"ति । न **चानर्यका**-नि युक्तानिः खाध्यायविध्यधीनयच्चलत्वानुपपत्तेरिति भावः । उत्तरम् । "स्वाभाविको"ति । त्रान्यतः प्राप्ता एव हि स्रवणा-दया विधिसक्ष्पैर्वाक्यैरनृद्यन्ते । न चानुवादे। ऽप्यप्रया-जनः । प्रवृत्तिविग्रेषकरत्वात् । तथाचि । तत्तदिष्टानिष्टवि-षयेप्साजिन्तासापइतइदयतया बिन्सुंखा न प्रत्यगाता-नि समाधातमर्चति । त्रातमत्रवणादिविधिसरूपैस् वचनैर्म-नसे। विषयस्रोतः खिलीक्वत्य प्रत्यगात्मस्रोत उद्घाट्यते इ-ति प्रवृत्तिविश्रोषकरतानुवादानामसीति सप्रयोजनतया स्वा-ध्यायविध्यधीनग्रचणत्वमुपपद्यतद्ति । यच चोदितमात्म-ज्ञानमनुष्ठानानुज्ञ्वादपुरुषार्घमिति । तदयुक्तम् । स्वते। ऽस्य पुरुषार्थं, सिद्धे यदनुष्ठानानक्रत्वं तद्रूषणं न दूष-णमित्याच । "यदपी"ति । "त्रमुसंज्वरेत्" प्रारोरं परि तप्यमानमनुत्रप्येत । सुगममन्यत्। प्रक्ततमुपसंचरति । "त-

आस प्रतिपत्ती"ति । प्रकारिक्यर्थमेकदेशिमतं दूषियतुम-नुभाषते। "यद्पि के चिदाज्ञ"रिति । दूषयति । "तन्ने"ति । इदमनाकृतम्।

कार्यवोधे यथा चेष्टा चित्रं चर्वादयस्तथा। सिद्धवीधे ऽर्घवसीवं शासनवं चित्रशासनात् ॥

यदि चि पदानां कार्याभिधाने तदर्शसार्थाभिधाने वा नियमेन वृद्धव्यवचारे सामर्थ्यमवषुतं भवेत्, न भवेत्, ऋ-चेयोपादेयभूत(१)ब्रह्मात्मतापरत्वसुपनिषदाम् । तचाविदि-तसामर्थितात्पदानां चाेको तत्पूर्वकत्वाच वैदिकार्थप्रतीतेः। श्रय तु भूते ऽपार्थे पदाना लोको शकाः (२) संगतिग्रहस्तत **उपनिषदा तत्परम्बं पैर्वापर्यपर्यान्ते चनया व्वग्रस्यमानमप** 寒त्य न कार्यपरस्वं प्रकां करूपयितुं, श्रुतन्दान्यश्रुतकन्प-नाप्रसङ्गात् । तत्र तावदेवमकार्ये ऽर्धे न संगतिग्रही, यदि तत्परः प्रयोगोः न खेकि दश्येतः तत्प्रत्वयो वा व्युत्पन्नः स्योन्नेतुं न प्रकोत । न तावत्तत्वरः प्रयोगोः न दश्यते खेकि । कुद्धस्वभयादिनिवृत्त्यर्थानामकार्यपराखां पदसंद-भीगां प्रयोगस्य चेत्रे वज्ञचमुपनम्धेः । तदाया ऽऽसम्बन् वादिनोकपानचक्रवानादिवस्तिः सिद्दविद्याधरगन्धवीप्ररः-परिवारे। महानाकावतीर्धमन्दाकिनीपयः प्रवाचपातधीतकन्त-भैतमयशिकातका नन्दनादिप्रमदननविद्यारिमणिमयग्रकुन्त-कुमनीयनिनदमनोषरः पर्वतराजः सुमेर्दरित । नैय भुज-

<sup>(</sup>१) भूतभूत-पा० २ ।

<sup>(</sup>२) अथ तु भृते ऽप्ययनतो छोके शक्यः --पा० ४ |

क्री रज्जुरित्यादिः । नापि भूमार्थनुद्रिर्म्युत्पन्नपुन्तपवर्तिनी न प्रक्या समुन्नेतुं चर्वादेवस्रयचेतीः संभवात् । तथास्र-विदितार्घजनभाषार्थी द्रविहा नगरगमनाद्यता राजमार्गा-भ्येषं देवदत्तमन्दिरमध्यासीनः प्रतिपन्नजनकानन्दनिवन्धन-एकजन्मा वार्भाशासे संस् नगरखदेवदत्ताभ्याप्रसमागतः पटनासोपायनार्पणपुरःसरं दिष्टाा वर्धसे पुत्रको जाम इति वा-र्ताचारव्याचारत्रवणसमनन्तरमुपञानरीमाचकुचकं विका-सित(१)नयनेत्यसमितस्मेरमुखमहोत्यसमवसोक्य देवदन-मुत्पन्नप्रमोदमनुमिमीते, प्रमोदस्य च प्रागभूतस्य तह्याचा-रश्रवणसमनन्तरं भवतसाद्वेतुताम् । न चायमप्रतिपादयन् चर्षचेतुमधं चर्षाय कल्वतदस्यनेन चर्षचेतुरर्य उक्क इति प्रतिपद्यते । चर्षचेत्रकारस्य चाप्रतीतेः पुत्रजन्मनस्य तद्वेते।-रवगमात्तदेव वार्ताचारेषाभ्यधायीति निचिनाति । एवं भ-यम्रोकादयाप्यदाचार्याः । तयाः च प्रयोजनवत्तयाः भूतार्या-भिधानसा प्रेमावतायोगोप्पुपपनः। एवं च ब्रह्मसङ्घनः नसः परमपुरुषार्थचेतुभावादनुपदिज्ञतामपि पुरुषप्रवृत्तिनि-वृत्ती वेदासामां पुरूषितानुत्रासनाकावतं सिद्धं भव-ति । तन्सिद्मेतद् विवादाध्यासितानि वचनानि भूतार्थ-विषयाणि, भूनार्थविषयप्रमाजनकत्वात्, यसदिवयप्रमाजनकं त्सिहिषयं, यथा इपादिविषयं चमुरादि, तथा चैतानि, तः साम्त्रयेति । तसारराष्ट्रमः "तम्रीपनिषद्या पुरुषस्यानन्यप्रकः ला"दिति । उपनिपूर्वात्सदेनिश्ररणार्थात्कायुपनिषत्पदं सु-

<sup>(</sup>१):विकाशि-पा० २ | ३: | ४ |

न्पादितमुपनीयादयं ब्रह्म सवासनामविद्यां हिनस्तीति ब्रह्म-विद्यामाच, तद्देतुत्वादेदान्ता ऋषुपनिषदः ततो विदित औ-पनिषदः पुरुषः । एतदेव विभजते । "योसावुपनिषत्स्व"ति । ऋचंप्रत्ययविषयाद्भिनत्ति । "ऋसंसारो"ति । ऋत एव क्रि-यारिषतत्त्वाञ्चतुर्विधद्रव्यविबश्चषः । त्र्यतञ्च चतुर्विधद्रव्यवि-समापा यदनन्यशेषः। अन्यशेषं रि धृतं द्रव्यं चिकीर्षितं स-दुत्पच्याद्याप्यं संभवति । यथा यूपं तसतीत्यादि । यत्पुन-रनन्यशेषं भूतभाव्युपयोगरिहतं, यथा सुवर्णं भायें, सन्तू-न् जुद्दोतीत्यादिः न तस्त्रोत्यच्याद्याप्यता । कसात्पुनरस्या-नन्यभ्रेषतेत्वत त्राच । ''यतः खप्रकरणस्यः" । उपनिषदा-मनारभ्याभीतानां पैार्वापर्यपर्याचीचनया पुरुषप्रतिपादनपर-त्वेन पुरूषस्यैव प्राधान्येनेदं प्रकरणं न च जुङ्कादिवद-व्यभिचरितकतुसंबन्धः पुरुष इत्युपपादितम् । त्रातः खप्रक-रणस्थः सेायं तथाविधं उपनिषद्धाः प्रतीयमाना न नासीति भक्यो वक्तुमित्यर्थः । स्यादेतत् । मानान्तरागोचरत्वेना-युचीतसंगतितया ऽपदार्थस्य ब्रह्मणो वाक्यर्थत्वानुपपन्नेः क-थमुपनिषदर्शतेत्वत आह । "स एव नेति नेत्वात्मेत्वात्मज्ञ-ब्हात्" । यद्यपि गवादिवन्मानान्तरगोचरत्वमात्मने। नास्ति तथापि प्रकाशातान एव सतत्तत्तत्तुपाधिपरिचाण्या शकां वानगार्थत्वेन निद्धपणं चाटकस्येव कटककुण्डलादिपरिचा-एया। निष प्रकाशः खर्मबेदना न भासते, नापि तदवक्हे-दकः कार्यकारणसंघातः। तेन स एव नेति नेत्यात्मेति तत्तद्वच्छेदपरिचाण्या वृचन्वादापनाच खयंप्रकाग्रः ग्रक्या

[ १०३ ] [ऋश्याः १ इ. ४] वाक्यादृष्ण्येति चारमेति च निक्रपयिनुमित्यर्थः । ऋयोपाधि-निरासवदुपिस्तमप्यात्मरूपं कस्मान्न निरस्यते इत्यत न्त्रा-इ। "त्रात्मनस् प्रत्याख्यातुमग्रकात्वात्"। प्रकाशी हि स-र्वस्यात्मा तद्धिष्ठानत्वा**च प्रपच्चविभ्रमस्य न चाधिष्ठाना**-भावे विश्वमा भवितुमर्चति । निष् जातु रक्मभावे रज्ज्वां भुजक्र इति वा धारेति वा (१) विश्वमी दृष्टपूर्वः । ऋपि चात्मनः प्रकाशस्य भासा प्रपचस्य प्रया । तथा च श्रु-तिः। 'तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्विमिदं विभाती'ति । न चात्मनः प्रकाशस्य प्रत्याख्याने प्रपन्द्रप्रथा युक्ता । तस्मादात्मनः प्रत्याख्यानायागादेदान्तेभ्यः प्रमाणा-न्तरागोचरसर्वे।पाधिरचितब्रह्मसङ्पावगतिसिद्विरित्यर्थः। ७-पनिषम्बिवावगत इत्यवधारणमसृष्यमाण त्राक्षिपति । "नन्वा-त्में "ति । सर्वजनीनाचंत्रत्ययविषयो च्यात्मा कर्ता भाक्ता च संसारी तत्रैव च बाैिककपरीखकाणामात्मपदप्रयागाद्य-एव चै। किकाः ग्रव्हासाएव वैदिकासाएव च नेघामर्था इ-त्यापनिषदमप्यातमपदं तन्त्रैव ,प्रवर्तितुमर्चित नार्थान्तरे त-दिपरीतद्त्वर्थः । समाधत्ते। "ना"चंप्रत्वयविषय श्रीपनिषदः पुरुषः । कुतः । "तत्माशित्वेना" इंप्रत्ययविषयो यः कर्ता का-र्यकारणशंघानापिस्ता जीवात्मा तत्माधित्वेन, परमात्मना Sचंप्रत्ययविषयत्वस्य "प्रत्युक्तत्वात्" । एतदुक्तं भवति । य-**खप्यनेन जीवेनात्मनेति जीवपरमात्मनोः पारमार्थिकमैक्**यं तथापि तस्यापिचनं कृपं जीवः शुद्धं तु कृपं तस्य साक्षि

<sup>(</sup>१) 'बा धारोति वा' इति २ | ४ | नास्ति |

तः मानान्तरामधिगतमुपनिषद्गीचर इति । स्तदेव प्रप-व्ययति । "नद्वारंप्रत्ययविषय" इति । "विधिग्रेषत्वं वा नेत् न प्रकाः"। कुतः । "श्रात्मस्यादेव" । नश्चात्मा उन्यार्थी-न्यत्तु सर्वमात्मार्थम् । तथा च श्रुतिः । 'म वा श्ररे स्-र्वस्य कामाय सर्वं प्रियं भवति आत्मनसु कामाय सर्वे / प्रियं भक्ती'ति। ऋपि चातः सर्वेधामात्मत्वादेव न चेये। ना-ष्युपादेयः । सर्वस्य चि प्रपन्धजानस्य ब्रह्मीय नन्त्वमातमा । न च सभावा देया, ऽत्रकादानस्वात् । न चापादेव, उ-पाकत्वात् । तसाद्वेयोपादेयविषयै। विधिनिषेधी न तदिप-रीतमातात्रात्रत्वं विषयोकुरूत इति सर्वस्य प्रपञ्चजातस्यात्मैव तत्त्वमिति । एतदुपपादयति । "सर्वे विनद्रयदिकारजातं पु-रुपान्तं विनश्यति" । अयमर्थः । पुरुषे। चि अतिस्ति।-तिचासपुराष्ट्रतद्विसद्वन्यायव्यवस्थापितवात् परमार्थसन् । प्रक्ष्यस्त्वनाद्यविद्यापदिशिता ऽपरमार्थमन् । यद्य परमार्थ-सम्नर्शे प्रज्ञती रज्जुतस्वमिक सर्पविश्वमस्य विकारस्य। त्रात रवास्यानिवीत्र्यान्वेमादढक्कभावस्य विनाकः। पुरुषस्त परमार्थबन् नासी कारणसञ्चलेणायसन् ग्रन्थः कर्तुन्। निष सचसमि त्रिल्पिमा घटं पटिवतुमीज्ञतङ्खुन्नम् । तसाद्विनात्रिपुर्वानो विकार्विनाकः मुक्तिरज्ञुतस्वान-इब रजनभुजङ्गविमाजः । पुरुष एव चि सर्वस्य प्रपञ्चवि-कारजातस्य तत्त्वम् । न च पुरुषस्यासि विनाशी यता ऽननोः विनामः स्यादित्यत चाच । "पुरुषे। विनामचेल-भावादि"ति । निष कारणानि सच्चमणन्यदन्यथितुमी-

ग्रतदृत्युक्तम् । त्रथ मा भूत्स्वकृषेण पुरुषो} चेयं ु उपादेया वा, तदीयस्तु कश्चिद्वर्मी सास्यते कश्चिचीपादास्यतद्वात त्राच । "विक्रियाचेत्वभावाच कूटखनित्यः" । त्रिविधेापि . धर्मचयणावस्थापरिणामचयणा विकारो नास्तीत्वुक्तम्। ऋपि चात्मनः परमार्थसते। धर्मी ऽपि परमार्थसन्निति न तस्या-त्मवदन्यशात्वं कारणेः शक्यं कर्तुम् । न च धर्मान्यशा-त्वादन्या विकारः । तदिदमुक्तम् । विकियाचेत्वभावादिति । सुगममन्यत् । यत्पुनरेकदेशिना शास्त्रविद्वचनं साश्चिन्वेना-नुक्रान्तं तद्न्यथोपपादयति । "यदपि ग्राचनात्पर्यविदाम-नुक्रमण"मिति । दृष्टो चि तस्यार्थः प्रयोजनवद्यीवबाधन-मिति वक्तव्ये धर्मजिज्ञासायाः प्रक्रतत्वाहर्मस्य च कर्मत्वात् कमीवबोधनिमत्युक्तम् । न तु सिद्वरूपब्रह्मावबोधनं व्या-पारं (१) वेदस्य वारयति । निंच सेामग्रमीण प्रक्रते तद्गु-णाभिधानं परिसंचष्टे विष्णुश्चर्मणा गुणवत्ताम् । विधिशास्तं विधीयमानकर्मविषयं प्रतिषेधग्रास्त्रं च प्रतिषिध्यमानकर्म-विषयमित्युभयमपि कर्माववे।धपरम् । ऋपि चास्नायस्य कि-यार्थत्वादिति ग्राखक्रदचनं तचार्थग्रचणं यद्यभिधेयवाचि त-ते। भूतार्थानां द्रव्यगुणकर्मणा(२)मानर्थकंगमनभिधेयत्वं प्रस-ज्येत, निह ते क्रियार्था इत्यत त्राह । "ऋषि चास्ताय-स्ये"ति । यद्युच्येत निष्ठ क्रियार्थत्वं क्रियाभिधेयत्वमपि तु

<sup>(</sup>१) वबोधनव्यापारत्वं-पा० २ । ४ ।

<sup>(</sup>२) इव्यगुणकर्मशब्दाना---पा० २ | ४ | परं तु द्रव्यगुणकर्मणामित्येव कल्पत-रुष्तः पाठः ।

क्रियाप्रयोजनम्बं द्रव्यगुणप्रान्दानां च क्रियार्थस्वेनैव भूतद्रव्यगुणाभिधानं न स्वनिष्ठतया । यथाज्ञः प्राचिदः 'चोदमा
चि भूतं भवन्तं मित्यादि । एतद्कां भवति । कार्यमर्थः मवगमयन्ती चोदना तद्धं भूतादिकमप्यधं गमयती त्रवाच । "प्रवृत्तिनिवृत्तिव्यतिरेकोण भूतं चेदि"ति । अयमभिसंधः । न तावत्कार्यार्थएय स्वार्थे पदानां संगतियचा नान्यार्थद्रस्यपपादितं भूतेप्यर्थे व्युत्यत्तिं दर्भयद्भिः ।
नापि स्वार्थमानपरतेव पदानां, तथा सति न वाक्यार्थप्रत्ययः स्वात् । निच प्रत्येकं स्वप्रधानतया गुणप्रधानभावरचितानामकवाक्यता दृष्टा । तस्वात्यदानां स्वार्थमभिद्धतामकप्रयोजनवत्यदार्थपरतयेकवाक्यता । तथा च तत्तदर्थानारविप्रिष्टेकवाक्यार्थप्रत्यय उपपन्ना भवति । यथाजः प्राविदिः ।

साकादादापि कुर्वन्ति पदार्थप्रतिपादनम् ।
वर्षास्त्रयापि नैतिस्मर्थवस्यन्ति निष्पाचे ॥
वाकार्यमितये तेषां प्रवृत्तीः नान्तरोयकम् ।
पाने व्यक्ति काष्ठानां पदार्थप्रतिपादमम् ॥ इति ।
तथा चार्थान्तरसंसर्गपरतामाचेष वाक्यार्थप्रत्ययोपपत्तीः
न कार्यसंसर्गपरत्वनियमः पदानाम् । एवं च सित कूटस्थिनित्यक्षद्वारूपपरत्वे ऽप्यदेष इति । "भव्यं" कार्यम् ।
ननु यद्वव्यार्थं भ्रतमुपदिश्यते न तद्वृतं भव्यसंसर्गिणा क्रपेषा तस्यापि भव्यत्वादित्यतं न्याच । "निष्कं भ्रतमुपदिश्यमान"मिति । न तादान्त्रयच्छषः संसर्गः किंतु कार्येष स्व

प्रयोजनप्रयोजनिन शर्षा ऽन्वयः । तदिषयेष तु भावार्थेन भूतार्थानां क्रियाकारकजञ्जूषा इति न मूतार्थानां वित्रुयार्थ-त्विमत्यर्थः । शङ्कते । "त्रुनियात्वे ऽपी"ति । एवं चानि-यार्थकूटस्थनित्यब्रह्मोपदेशानुपपत्तिरिति भावः । परिष्-रति । "नैष देषः नित्रार्थत्वे ऽपी"ति । निष् नित्रार्थं भू-तमुपदिश्यमानमभूतं भवति । ऋषि तु नित्रयानिवर्तनयाग्यं भूतमेव तत् । तथा च भूते ऽर्थे ऽवधृतप्रक्तयः प्रव्हाः क चित्खनिष्ठभूतविषया द्रप्रयमाना स्टन्वा प्रीर्त्वा वा न कर्य चित् निर्यानिष्ठतां गमयितुमुचिताः । नच्चपचितं शतश्रो दृष्टमप्यनुपिस्तं का चिट्ट्रप्टमदृष्टं भवति । तथा च वर्तमा-नापदेशा असिन्तियोपचिता अनार्याथी अप्यटवीवर्णनाद-या चाके वज्ञचमुपचभ्यन्ते एवं क्रियाऽनिष्ठा ऋपि संत-न्धमात्रपर्यवसायिनोः यथा कस्यैष पुरुष इति प्रक्रीन्तरं राज्ञ इति, तथा प्रातिपदिकार्थमात्रनिष्ठा, यथा कीद्या-स्तरव इति प्रश्नोत्तरं फलिन इति, निच एच्छता पुरुष-स्य वा तक्कणां वा ऽस्तित्वनास्तित्वे प्रतिपित्सिते किं तु पु-रूषस्य स्वामिभेदस्तक्षां च प्रकारभेदः । प्रष्टुरपेशितं चा-चकाणः स्वामिभेदमेव च प्रकारभेदक्रपमेव च प्रतिविक्त, न पुनरस्तित्वं, तस्य तेनाप्रतिपित्मितत्वात् । उपपादिता च भूते ऽप्रयर्थे व्युग्पत्तिः प्रयोजनवित पदानाम् । चोदयित । "यदि नामोपदिष्टं"भूनं"किं तनोपदेष्टुः श्रोतुर्वा प्रयोज-नं "स्थात्" । तस्माद् भूतमपि प्रयोजनवदेवीपदेष्टव्यं नाप्र-योजनम् अप्रयोजनं च ब्रह्म तस्यादासीनस्य सर्वे क्रियार-

चितत्वेनानुपकारकत्वादिति भावः । परिचरति । "ग्रनव-गतारमापदेशस्य तद्येव" प्रयोजनवानेव "भवितुमर्स्वति" । स्र-प्यर्थस्वकारः । एतदुक्तं भवति । यद्यपि ब्रह्मोदासीनं तथापि महिषयं शान्दज्ञानमवगितपर्यन्तं विद्या खिवरोधिनीं रुं-सारमूल(१)मविद्यामुक्तिन्दत् प्रयोजनविद्वयर्थः । ऋषि च ये ऽपि कार्यपरत्वं सर्वेषां पदानामास्थिषत, तैरपि ब्राह्मणा न चन्तन्यो न सुरा पातन्येत्यादीनां न कार्यपरता प्रक्या ऽऽ-स्थातुम्। क्रत्युपिहतमयीदं हि कार्यं क्रत्या व्याप्तं तिन्नवृत्ती। निवर्तते शिंशपात्वमिव वृद्धत्वनिवृत्ती । क्रतिर्चि पुरुषप्रय-**तः**, स च विषयाधीननिरूपणः । विषयश्चास्य साध्यस्त्रभा-बतया भावार्थ एव पूर्वापरीभूतो ऽन्यात्पादानुकूला भवितुम-र्चितः न द्रव्यगुणी । साक्षात् क्रतिव्याप्यो चि क्रतेर्विषयोः न च द्रव्यगुणयोः सिद्धयोरस्ति क्ततिव्याप्यता । त्रत एव श्रास-**क्रद्रचे। 'भावार्थाः कर्मश्रन्दास्तेभ्यः क्रिया प्रतीयेते**'ति । द्रव्य-गुणग्रब्हानां नैमित्तिकावस्थायां कार्यावमर्गे ऽपि भावस्य स्रते। द्रव्यगुणग्रब्हानां तु भावयागात् कार्यावमर्श्व इति भावार्थे-भ्य एवापूर्वावगति,ने द्रव्यगुणग्रब्देभ्य इति । न च द्रञ्जा ज्षोति सम्मतमाघारयती त्यादिषु द्रव्यादीनां कार्यविष-यता । तचापि चि चामाघारभावार्यविषयमेव कार्यम् । न चैतावता सोमेन यजेतेतिवद्, दिधसन्ततादिविश्रिष्टचेामा-घारविधाना दिग्निची चं जुचीति 'चाघारमभिघारयती ति त-दनुवादः । यद्यप्यचापि भावार्थविषयमेव कार्यम् । तथापि

<sup>(</sup>१) मूरुनिदान--पा०२ | ३ | ४ |

भावार्थानुबन्धतया द्रव्यगुणाविषयाविष विधीयेते । भावा-र्थी चि कारकव्यापारमाचतया ८विश्रष्टः कारकविश्रेषेण द्रव्यादिना विश्रेष्यतर्ति द्रव्यादिस्तदनुबन्धः । तथा च भावार्थे विधीयमाने स एव सानुबन्धा विधीयतद्गति ह-व्यगुणावविषयावपि तदनुबन्धतया विश्विते भवतः । एवं च भावार्धप्रणाजिकया द्रव्यादिसङ्गान्तो विधिगीरवाद् विभ्यत् खिवषयस्य चान्यतः प्राप्ततया तदनुवादेन तदनुबन्धीभृतद व्यादिपरा भवतीति सर्वेच भावार्यविषय एव विधिः। एतेन यदाग्रेया ऽष्टाकपाचा भवतीत्वच संबन्धविषया विधिरिति परास्तम् । ननु न भवत्यर्थी विधेयः । सिद्धे भवितरि च-अरूपस्य भवनं प्रत्यकर्तृत्वात् । न खनु गगनं भवति । नाप्यसिद्देः ऽसिद्दस्थानिये।ज्यत्वात् । गगनकुसुमवत् । तसा-द् भवनेन प्रयोज्यव्यापारेणाश्विप्तः प्रयोजनस्य भावयितु-व्योपारी विधेयः । स च व्यापारी भावना क्रतिः प्रयत इति । निर्विषयसासावग्र क्यप्रतिपत्तिरतो विषयापेशायामा-ग्रेयग्रब्हेरपस्थापिते। द्रव्यदेवतासंबन्ध एवास्य विषयः । न-मु व्यापारविषयः पुरुषप्रयक्षः कथमव्यापाररूपं संबन्धं गो-चरयेत् । निष् घटं कुर्वित्यचापि साक्षान्नामार्थं घटं पुं-रवप्रयत्नो गोचरयत्यपि तु दण्डादि चस्तादिना व्यापारय-ति । तसाद् घटार्थी क्वतिं व्यापारविषयामेव प्रतिपद्यत, (१) न तु इपता घटविषयाम्, उद्देशयतया त्वस्थाम-

<sup>(</sup>१) पुरुषः प्रतिपश्चते-पा० २ ।

[भासती] स्ति घटो न तु विषयतयाः (१) विषयतया तु सस्तादि-व्यापार एव । त्रात एवाग्नेय इत्यनापि द्रव्यदेवतासंबन्धान्ति-प्ते। यजिरेव कार्यविषया विधेयः। किमुक्तं भवति स्वाग्ने-यो भवतीति, जाग्रेयेन यागेन भावयेदिति । जात एव 'य ष्वं विद्वान् पैरार्णमासीं यजतें 'य एवं विद्वानमावास्यां य- 🕡 जते इत्यनुवादो भवति यदाग्रेय इत्यादिविचितस्य याग-षदमस्य । त्रात एव च विचितानुदितस्य तसीव दर्शपूर्ण-मासाभ्यां खर्गकामा यजेतेत्विधिकारसंबन्धः । तसात् सर्वेच क्वतिप्रणालिकया भावार्थविषय एव विधिरित्येकान्तः। तथा च न चन्याच पिबेदित्यादिषु यदि कार्यमभ्युपेयेत ततस्त-ह्यापिका क्रतिरभ्युपेतव्या । तह्यापकश्च भावार्थी विषयः । एवं च प्रजापितव्रतन्यायेन पर्युदासवृत्त्या ऽचननापासनसङ्ख्पल-चुण्या तदिषयो विधिः स्यात् । तथा च प्रसञ्चप्रतिषेधो दक्तजलाक्क्वलिः प्रसञ्चेत । न च सति संभवे लक्तणा न्या-या । नेचेतोद्यन्तमित्यादे तु तस्य वतमित्यधिकारात् प्र-सञ्चप्रतिषेधासंभवेन पर्युदासवृत्त्या अनीक्षणसङ्करावक्षणा यु-क्ताः। तसाद् न इन्याद् न पिबेदित्यादिष् प्रसञ्चप्रतिषे-धेषु भावार्थाभावाद् तद्वाप्तायाः कृतेरभावस्तदभावे च त-ह्याप्तस्य कार्यस्याभाव इति न कार्यपरत्वनियमः सर्वेच वा-को इत्याच । "बाम्नाको न चन्तव्य इत्येवमारो"ति । ननु कसाद निकृत्तिरेव कार्यं न भवति तसाधनं वेत्यत चा-🜉 "म च सा क्रिये"ति । क्रियाशब्दः कार्यवचनः। ए-

<sup>(</sup>१) नतु विभेयः,--पा० ३ ।

तदेव विभजते । "चान्त्रयार्थाना"मिति । स्वादेतत् । वि-धिविभक्तिश्रवणात् कार्यं तावदच प्रतीयते, तच न भावा-र्धमन्तरेषा। न च रागतः प्रवृक्तस्य चननपानादावकसादी-दासीन्यम्पपद्यते विना विधारकप्रयक्तम् । तसात् स एव प्रवृत्त्युन्मुखानां मनोवारदेचानां विधारकः प्रयक्तां निषेध-विधिगोचरः क्रियेति नाक्रियापरमस्ति वाक्यं किं चिदपी-त्याच । "न च" "इननित्रुयानिवृत्त्यौदासीन्यव्यतिरेकेण" "नञः श्रक्यमप्राप्तिकृयार्थस्यं कर्ष्ययितुम्" । केन रेतुना न श्रक्यमित्यत श्राइ । "स्वभावप्राप्तइन्वर्थानुरागेण" नत्रः । श्रयमर्थः । इननंपानपरे। इ विधिप्रत्ययः प्रतीयमानस्ते एव विधन्तर्ख्यार्यः । नचैते ग्रको विधातम् । रागतः प्राप्तत्वात् । न च नन्नः प्रसञ्चप्रतिषेधो विधेयः । तस्या-यौदासीन्यरूपस्य सिद्द्रतया प्राप्तत्वात् । न च विधारकः प्रयक्तः । तस्यात्रुतत्वेन चच्यमाणत्वात् । सति संभवे च स-कणाया च्यन्याय्यत्वात् । विधिविभक्तोच रागतः प्राप्तप्रवृत्त्य-मुवादकत्वेन विधिविषयत्वायागात् । तसाद् यत् पिवेद् प-न्यादेखनूद्य तस्त्रेति निषिध्यते तदभावा जाप्यते न तुन-अर्थो विधीयते । अभावस स्वविरोधिभावनिरूपणतया भा-वकायांनुपातीति सिंहे सिह्नवत् साध्ये च साध्यवद् भासत-इति साध्यविषयो नजर्थः साध्यवद् भासतइति नजर्थः कार्य इति अमस्तदिदमाच । "मञ्जसीय स्वभाव" इति । नमु बो-षयतु संबन्धिना भाव नज् प्रवृत्युन्युखानां तु मनावावदे दानां कुता ऽक्कमाञ्चिवृत्तिरित्यत चार । "चभावबृद्धिचै।दासीन्य"-

पालन"कारणम्" । ऋयमभिप्रायः । ज्वरितः पथ्यमश्रीया-द् न सर्पायाङ्गुलि दद्यादित्यादिवचनश्रवणसमनन्तरं प्रयो-ज्यवृहस्य पथ्याग्रने प्रवृत्तिं भुजङ्गाङ्गु बिदानीन्म खस्य च तती निवृत्तिमुपलभ्य वालो व्युत्पित्सुः प्रयोज्यवृद्गस्य प्रवृत्तिमिवृ-त्तिचेत इच्छादेषावनुमिमीते । तथाचीच्छादेषचेतुकी वृद्द-स्य प्रवृत्तिनिवृत्तीः स्वतन्त्रप्रवृत्तिनिवृत्तित्वात्ः (१)मदीयस्त-न्त्रप्रवृत्तिनिवृत्तिवत् । कर्तव्यतैकार्श्वसमवेतेष्टानिष्टसाधनभा-वावगमपूर्वका चाखेकादेषा, प्रवृत्तिनिवृत्तिचेतुभूतेकादेष-त्वात् मत्रवृत्तिनिवृत्तिचेतुभृतेकाद्वेषवत् । न जातु मम भ्रव्दतद्वापारपुरुषाभयत्रैकाच्यानवक्किन्नभावनापूर्वप्रत्ययपूर्वा-विच्छाद्वेषावस्ताम् ऋपि तु भूयोभृयः खगतमानोचयत उ-क्तकारणपूर्वावेव प्रत्यवभासेते। तसादुइस्य स्वतन्त्रप्रवृत्ति-निवृत्ती इच्छादेषभेदै। च कर्तव्यतैकार्थसमवेतेष्टानिष्टसाधन-भावावगमपूर्ववित्यानुपूर्व्या सिद्धः कार्यकारणभाव इतीष्टा-निष्टसाधनतावगमात्राये।ज्यवृद्धप्रवृत्तिनिवृत्ती इति सिद्धम् । स चावगमः प्रागभृतः ग्रब्दश्रवणानन्तरम्पजायमानः ग्रब्द-अवणचेतुक इति प्रवर्तकेषु वाक्येषु यजेतेत्यादिषु ग्रब्स-एव कर्तव्यमिष्टसाधनं व्यापारमवगमयंस्तस्येष्टसाधनतां क-र्तव्यतः चावगमयति, श्रनन्यसभ्यत्वादुभयोः, श्रनन्यसभ्यस्य-च अञ्चलितात् । यत्र तु कर्तव्यता अग्यत एव सभ्य-ते वया न चन्यात्र पिबेदित्यादिषु चननपानप्रवृत्यो रा-गतः प्रतिचमात्तव तदनुवादेन नञ्चमभिव्याचना चि-

<sup>(</sup>१) स्वतन्त्रप्रवृत्तित्वात्,—पा ०२ । ४ ।

ङादिविभिक्तिरन्यते। ऽप्राप्तमनयोरनर्यचेतुभावमानमवगमय-ति । प्रत्यकं दि तयोरिष्टसाधनभावो ऽवगम्यते, ऽन्य-या रागविषयत्वायोगात् । तसाद्रागादिप्राप्तकर्तव्यतानुवा-देनानर्घसाधनता प्रज्ञापनपरं न चन्यास पिवेदित्यादिवा-क्यं, न तु कर्तव्यतापरमिति सुष्टुक्तमकार्यनिष्ठत्वं निषे-धानाम् । निषेध्यानां चानर्घसाधनताबुद्दिरेव निषेध्याभाव-बुद्धिस्तया खल्वयं चेतन आपातता रमणीयतां पग्यस्राया-यतिमाचोच्य प्रवृत्त्यभावं निवृत्तिमवबुध्य निवर्तते, श्रोदासी-न्यमात्मना ऽवस्थापयतीति यावत् । स्यादेतत् । स्रभाव**न्** द्विश्वेदै।दासीन्यस्थापनकारणं यावदै।दासीन्यमनुवर्नेत । न चानुवर्तते । नच्चुदासोना ऽपि विषयान्तरव्यासक्तचित्तस्तद-भावबुद्धिमान्। न चावस्थापककारणाभावे कार्यावस्थानं इ-ष्टम् । निष् स्तन्भावपाते (१) प्रासादोवितष्ठते ऽत श्राष्ट्र । "सा च दग्धेन्धनाग्निवत्स्वयमेवीपशास्यति" । तावदेव खख्वयं प्रवृत्त्युन्मुखो न यावदस्त्रानर्घत्रेतुभावमधिगच्छति । श्रनर्घ-चेतुत्वाधिगमा ऽस्य समूलोद्वारं प्रवृत्तिमुहृत्य दम्धेन्धनाप्रिव-त्स्वयमेवोपशास्यति । एतदुक्तं भवति । यथा प्रासादावस्थान-कारणं स्तम्भा नैवमादासीन्यावस्थानकारणमभावनुद्धः, अ-पि त्वागन्तुकादिनाग्रचेते। बाणेनावस्थानकारणम् । यथा क-मठपृष्ठनिष्ठुरः कवनः ग्रसप्रसारनापेन राजन्यजीवाव-खानचेतुः । न च कवचापगमे चार्सात च प्रवाहारे राजन्यजीवनाग्र इति । उपसंचरति । 'तसात्प्रसक्तिक्या-

<sup>(</sup>१) स्तम्भाषाये ।

निष्ठस्मादासीन्यमेवे"ति । श्रीदासीन्यमजानते।प्यस्तीति प्रस-क्ताकियानिवृच्यापचच्य विज्ञिनष्टि । तत्किमिकयार्थलेना-नर्यकामाग्रङ्ग कियार्थत्वे।पवर्णनं जैमिनीयमसमञ्जसमेवे-खुपसंचारव्याजेन परिचरति । "तसात्पुरूषार्थे"ति । पुरूषा-र्भानुपयोग्युपाख्यानादिविषयाविक्रयार्थतया क्रियार्थतया च पूर्वीत्तरपद्यीः न ह्यपनिषद्विषयी । उपनिषद् स्वयंपुरुषा-र्घत्रह्मस्पावगमपर्यवसानादित्यर्थः । यद्प्यापनिषदात्मज्ञान-मपुरुषार्थं मन्यमानेने।तं कर्तव्यविध्यनुप्रवेशमन्तरेणिति । ऋक निगृडाभिषंधिः पूर्वेक्तिं परिचारं सारयति । "तत् परि-इत"मिति । अवाश्वेप्ता स्वेक्तमर्थं सारयति । "ननु श्रुत-ब्रह्मणा ऽपी"ति । निगूढमभिसंधि समाधाताद्वाटयति । "श्र-बेच्चते । मावगतबह्माताभावस्ये"ति । सत्यं न ब्रह्मज्ञान-माणं सांसारिकधर्मनिवृत्तिकारणमपि तु साक्षान्कारपर्यन्त-म् । ब्रह्मसासात्कारयान्तः करणवृत्तिभेदः त्रवणमनमादिज-नितसंस्कारस्चिवमनाजना षड्जादिभेदमाशात्कारद्य गा-अर्वज्ञाबश्रवणाभ्यास६ंकृतमनोयोनिः । स च निखिलप्रप-श्वमचेन्द्रजाससाधात्कारं समूलमुग्मूसयन्नात्मानमपि प्रपश्च-लाविश्रेषादुनमू लयतीत्युपपादितमभसात् । तसाद्रज्नुस्वह्रप-बायममुख्यतैवाचेति सिद्दम् । स्रव च वेदप्रमाणमूलतया बेदप्रमाखजनितेत्युक्तम् । अजैत्र सखदुःखामुग्पादभेदेन निद्र्यनदयमार । "मरि धनिन" इति । श्रुतिमने।दाय-रति । "मदुक्त"मिति । चोदयति । "ग्ररीरे पतित" इति । परिचरति । "न सम्ररीरत्वस्ये"ति । यदि वास्तवं सम्म-

रीरत्वं भवेन जीवतस्त्रज्ञिवर्तेत । मिथ्या शाननिमित्तं तु तत् । तचीत्पन्नतत्त्वज्ञानेन जीवतापि प्रकां निवर्तयितुम् । यत्पु-नरवारीरत्वं तदस्य स्वभाव इति न प्रक्यं निवर्तियतुं, स्व-भावचानेन भावविनाग्रप्रसङ्गादिलाच । "नित्यमग्ररीरत्व"मि-ति । स्यादेतत् । न मिथ्याज्ञाननिमित्तं सग्ररीरत्नमपि तु धर्माधर्मनिमित्तं, तच खकारणधर्माधर्मनिवृत्तिमन्तरेष न निवर्तते । तन्निवृत्ती च प्रायणमेवेति न जीवते। ऽश्ररीर-त्यमिति ग्रङ्गते । "तन्ज्ञते"ति । तदित्यातमानं पराम्हगति । निराकरोति । 'न, शरीरसंबन्धस्ये"ति । न सावदाता सा-खाइर्माधर्मी। कर्तुमर्चितः वाग्वुडिग्ररीरारक्मजनिती वि नी नामित श्ररीरसंबन्धे भवतः, ताभ्यां तु श्ररीरसंबन्धं रीय-यमाना व्यक्तं परसारात्रयं दोषमावस्रति । तदिदमास । "शरीरसंबन्धस्वे"ति । यद्युच्चेत सत्यमस्ति परसाराश्रयोः न लेष दोषोः ऽनादिलाःद्वीजाङ्गरविदलत त्राच । "ऋन्ध-परम्परैषा ऽनादित्वक्षचनां । 'यसु मन्यते नेयमन्धपरम्-रातुच्यानादिता, निच यते। धर्माधर्मभेदादात्मग्ररीरसंबन्ध-भेदस्तत एव स धर्माधर्मभेदः, किं त्वेष पूर्वसादात्मग्ररी-रसंबन्धारपृर्वधर्माधर्मभेदजनानः, एष त्वात्मग्ररीरसंबन्धा ६-बाइमधिर्मभेदादिति' तं प्रताच । "नियासमवावाभावा-दि"ति । प्रद्वते । "स्विधानमात्रेषे"ति । परिचरति । "ने"ति । उपार्जनं, स्वीकरणम् । न त्वियं विश्वा ऽऽतानी-त्याच । "न त्वातान" इति । 'ये तु देचादावातमाभिमानी न मिथ्या, ऽपि तु गौाणा माणगकादाविव सिंचाभिमान इति

मन्धन्ते' तन्मतमुपन्यस्य दूषयति । "श्वनाष्ठ"रिति । प्रसि-हो वसुभेदो यस्य पुरुषस्य स तथाक्तः। उपपादितं चैत-दसाभि(१)रध्यासभाष्ये इति नेच्चेपपाद्यते । यथा मन्दान्ध-कारे स्थाणुरयमित्ययन्त्रमाणविश्रेषे वस्तुनि पुरुषात्माश्रयिकौ पुरुषप्रब्दप्रत्यया स्थाणुविषया, तत्र तु पुरुषत्वमनियतमपि समारोपितमेव । एवं संग्रये समारोपितमनिश्चितमुदाइत्य विपर्ययज्ञाने निश्चितमुदास्रति । "यथा वा गुक्तिकाया"मि-ति । ग्रुक्तभाखरस्य द्रव्यस्य पुरःस्थितस्य सति ग्रुक्तिका-रजनसाधारण्ये यावदच रजनविनिश्चये। भवति नावत्कसा-च्छुक्तिविनिश्चय एव न भवति । संग्रयो वा देधा युक्तः, समानधर्मधर्मिणोर्दर्भनात्, उपलग्धनुपलग्धव्यवस्थाते। विश्रे-षदयसुतेश्रच संस्कारोत्मेषचेताः, साद्ययस्य दिष्ठत्वेनीभयन तुच्यमेनदिति । अत उक्तम् । "अनसा"दिति । अनेन डएस हेतोः समानत्वे ऽप्यद्दष्टं हेतुक्तः। तच कार्यदर्श-नोन्नेयत्वेनासाधारणमिति भावः । "त्रात्मानात्मविवेकिना"-मिति । श्रवणमननमुज्ञजतामाचेण पण्डिताना,मनुत्पन्नत-त्त्वसासात्काराणामिति यावत् । तदुक्तम् । पश्वादिभिश्वचा-विश्रेषादिति । श्रेषमितरोचितार्थम् । जीवतो विदुषो ५-प्ररीरत्वे च अतिसृती उदाचरति । "तयाचे"ति । सुनेषि प्रकातमुपसंदरति । "तसान्नावगतब्रह्मात्मभावस्वे"ति । नमून्नां यदि जीवस्य ब्रह्मात्मत्वावगतिरेव सांसारिकधर्मनिवृत्तिचेतुः चन्त मनमादिविधानानर्थकां तसात्रातिपत्तिविधिपरा वेदा-

<sup>(</sup>१) चैतद्भस्तादस्माभ-पा०१।

न्ता इति, तदनु भाष्यं दूषयति । "यत्पुनक्तं श्रवणात्प-राचीनयां "रिति । मनननिदिध्यासनयारिप न विधिस्तयारम-यव्यतिरेकसिद्दसाक्षात्कारफलयोविधिसक्दपैर्वचनैरनुवादात्। तिद्दमुक्तम् । "त्रवगत्वर्थत्वा"दिति । ब्रह्मसाशात्कारोव-ग्रितस्दर्धत्वं मनननिदिध्यासनयारन्वयव्यतिरेकसिद्धमित्य-र्धः । प्राथ कसान्मननादिविधिरेव न भवतोत्यत त्राप्त । "यदि चावगत"मिति । न तावन्मनननिदिध्यासने प्रधान-कर्मणी अपूर्वविषये अम्हतलफर्ने इत्युक्तमधस्तात् । अते। गुणकर्मत्वमनयोरवघातप्रोक्षणादिवत् परिणिय्यते । तदय्य-युक्तम् । त्र्यन्यवीपयुक्तीपयीच्यमाणत्वाभावादात्मनः । विश्रे-षतस्वीपनिषदस्य कर्मानुष्ठानविरोधादित्यर्थः । प्रक्ततमुपसं-चरति । "तसाः"दिति । एवं सिद्दरूपब्रह्मपरत्वमुपनिषदां ब्रह्मणः ग्राबार्थसः धर्मादन्यत्वाङ्गित्रविषयत्वेन ग्राबभेदाद् 'त्रयाते। ब्रह्मजिज्ञासे'त्यस्य ग्राकारभत्वमुपपद्यतद्रत्याच् । "एवं च सती"ित । इतरया तु धर्मजिज्ञासैवेति न ग्रा-बाक्तरमिति न ग्राबारसारवं स्मादित्यत श्राइ। "प्रतिप-त्तिविधिपरत्व"इति । न क्वेवनं सिद्धकृपत्वाद्वस्मात्मेकस्य भर्मादन्यत्वमपि तु निदरोधादपीत्युपसंचारत्याजेनाच । "त-सादचं ब्रह्मासीति" । इतिकरणेन ज्ञानं परास्ट्रग्रति । विश्वयो चि भर्ने प्रमाणं, ते च साध्यसाधनेतिकर्तव्यभेदाधि-ष्ठाना धर्मीत्यादिनश्चन, तद्धिष्ठाना न ब्रह्मात्मेक्ये सति प्र-भवन्ति विरोधादिव्यर्थः । न क्षेवनं धर्मप्रमाणस्य शाब-खेयं गति,रपि तु सर्वेषां प्रमाणानामित्या । "सर्वाणि चे- भेदानुभवात्र गौण त्रात्माभिमानः किंतु गुक्तौ रजत-ज्ञानवित्मिच्या । तदेवं दिविधा ऽयमात्माभिमाना लाक्या-चां वहति, तदसत्त्वे तु न लाक्यात्राः नापि ब्रह्मात्मैक-त्वानुभवःसद्पायस्य श्रवणमननादेरभावात् । तदिदमाह । "पुत्तदेचादिवाधनात्" । गौणात्मना ऽसत्त्वे पुत्तकलकादि-वाधनं ममकाराभाव इति याक्त् । मिच्यात्मना ऽसत्त्वे देचेन्द्रियादिवाधनं श्रवणादिवाधनं च । तथा च न केवलं लोक्यात्रासमुक्कदेः सद् ब्रह्माहमित्येवंबाधगीनं यत्का-वीक्यात्रास्तार इति यावत् । तदिप "कथं भवेत्" ।

"ऋम्बेष्ट्यात्मविज्ञानास्राक् प्रमात्त्रत्वमात्मनः" ।

कुतस्तदसंभव इत्यत श्राच ।

जपन्नश्रापं चैतत्। प्रमाप्रमेयप्रमाणिक्भाग इत्यपि द्रष्टव्य-म्। एतदुक्तं भवति। एष चि विभागो ऽद्वैतसाङ्गांत्कारकार-पम्। तमो नियमेन प्राम् भावात्। तन तदभावे कार्यं ने पपद्यते (१)इति । न च प्रमातुरात्मना ऽम्बेष्टव्य चात्मा ।ऽन्य इत्याच ।

"अन्विष्टः स्वात्प्रमातैव पापादेषादिवर्जितः" । जन्नां ग्रोवास्यग्रैवेयकनिदर्भनम् । स्वादेतत् । अप्रमाणा-न्नारं पारमार्थिकाद्वैतानुभवात्पत्तिरित्यत आहः ।

"देशात्मप्रत्ययो यदत्प्रमाण्यवेन किल्पतः। सौकिकं तददेवेदं प्रमाणं तु"

श्रस्याविधमाच ।

"श्राःमनिश्चयात्" ॥

मा ब्रह्मस्वरूपसाद्यात्कारादित्यर्थः । एतदुक्तं भवति । पा-रमार्थिकप्रपञ्चवादिभिरिप देचादिव्यात्माभिमाने मिय्येति वक्तग्यं, प्रमाणवाधितत्वात् । तस्य च समस्तप्रमाणकारण-त्वं भाविकलोक(२)यात्रावाचित्वं चाभ्युपेयम् । सेयमसाक-मप्यदेतसाद्यात्कारे विधा भविष्यति । न चायमद्वेतसाद्या-कारोप्यन्तःकरणवृक्तिभेद एकान्ततः परमार्थः । यस्तु सा-मास्कारो भाविको, नासे कार्य,सस्य ब्रह्मस्वरूपत्वात् । भ-विद्या तु यद्यविद्यामुक्तिन्द्याक्तनयेदा, न तत्र का चिद-नुपपिकाः । तथा च श्रुतिः ।

'विद्यां चाविद्यां च यसाद्वेदोभयं सच । ऋविद्यया सृत्युं तीर्त्वा विद्यया ऽस्टतमञ्जूते'॥ इति ।

<sup>(</sup>१) नोत्पवते-पा० २ | ४ |

<sup>(</sup>२) कारणत्वं स्थामाविकछोक--पा० १ | कारणत्वं भाषिकं खोक--पा० २ | कारणत्वं च भाविकछोक--पा० ४ |

मसात्मवीमवदातम् ॥

एवम्

कार्यान्वयं विना सिद्धस्ये ब्रह्मणि मानता । पुरुषार्थे स्वयं तावद्वेदान्तानां प्रसाधिता ॥

बद्धाजिज्ञासां प्रतिज्ञाय जन्माद्यस्य यत इत्यादिना तन्तु समन्वयादित्यन्तेन स्वसंदर्भेण सर्वज्ञे सर्वप्रक्तो जगदुत्पन्ति-स्थितिवनाप्रकारणे प्रामाण्यं वेदान्तानामुपपादितम् । तन्त्र ब्रह्माणीति परमार्थतो न त्वद्यापि ब्रह्माण्येवेति व्युत्पादितम् । तद्व संदिद्यते । तज्जगदुपादानकारणं किं चेतनमुताचेतन-मिति । स्रव च विप्रतिपत्तेः प्रतिवादिनी विश्रेषानुपन्नभे सित संग्रयः । तव च प्रधानमचेतनं जगदुपादानकारण-मनुमानसिद्दमनुवदन्त्युपनिषद् इति संख्याः । जीवाणुव्यति-रिक्तचेतनेश्वरनिमित्ताधिष्ठिताश्चतुर्विधाः परमाणवो जग-दुपादानकारणमनुमितमनुवदन्तीति काणादाः । स्थादिग्रस-णेनाभावोपादानत्वादि ग्रसीतव्यम् । स्थानिवेचनीयानाद्यविद्या-शक्तमस्वतनोपादानं जगदागमिकभिति ब्रह्मविदः । एतासां च विप्रतिपत्तीनामनुमानवाक्यानुमानवाक्याभासा वीजम् । तदेवं विप्रतिपत्तेः संग्रये किं तावत्याप्तम् । तन्त्र

ज्ञानिकयाग्रस्यभावाद्गस्रणे ऽपरिणामिनः । न सर्वग्रस्तिविज्ञाने प्रधाने त्वस्तिसंभवः ॥.

ज्ञानिक्रयाणको खसु ज्ञानिक्रयाकार्यदर्भने। स्वयस्त्रावे । न च ज्ञानिक्रये चिदारमनि स्तः । तस्यापरिणामित्वादेक-

त्वाच । विगुणे च प्रधाने परिणामिनि संभवतः । यद्यपि च साम्यावस्थायां प्रधाने समुदाचरहृ तिनी कियाज्ञाने न स्तः, तथाप्रव्यक्तेन प्रक्त्यात्मना इपेण संभवत एव । तथा च प्रधानमेव सर्वज्ञं च सर्वप्रक्ति च, न तु ब्रह्म । सद्धप्रचेतन्यं त्वस्थावृत्तिकमनुपयोगि जीवात्मनामिवास्माकम् । न च सद्धप्रचेतन्यं कर्त्तत्व, मकार्यत्वात्तस्य । कार्यत्वे वा न सर्वदा सर्वज्ञता । भोगापवर्गच अणपुरुषार्थ दयप्रयुक्तानादि-प्रधानपुरुष संयोगिनिमत्तस्य मचद इंकारादिक मेणाचेतनस्यापि चेतनानिधिष्ठितस्य प्रधानस्य परिणामः सर्गः । दृष्टं चाचे-तनं चेतनानिधिष्ठतं पुरुषार्थे प्रवर्तमानम् । यथा वत्सिव-वृद्यार्थमचेतनं कीरं प्रवर्तने । 'तदेकत वद्यस्यां प्रजायेये'ती-त्याद्यास्य श्रुतयो ऽचेतने ऽपि चेतनवदुपचारात्स्य कार्ये न्युस्व-त्यमादर्भयन्ति । यथा कूलं पिपतिषतीति ।

यत्प्राये श्रृयते यच तत्ताहगवगम्यते । भाक्तप्राये श्रुतमिदमता भाक्तं प्रतीयते॥

अपि चार्झवृहाः। 'यथा (१)ऽय्यप्राये चिखितं हृष्टा वद-नित भवेदयमय्य'इति, तथेदमिप'ता आप ऐक्तनः' 'तत्तेज ऐक्षते'त्याद्यपचारप्राये श्रुतम्। तदैक्षतेत्यापचारिकमेव वि-ज्ञेयम्। अनेन जीवेनात्मना ऽनुप्रविग्य नामकृपे व्याक-रणवाणीति च प्रधानस्य जीवात्मत्वं जीवार्यकारितयास। यथा सि भद्रसेना राजार्यकारी राज्ञा भद्रसेना ममात्मे-त्युपचर्यते। एवं तत्त्वमसीत्याद्याः श्रुतये। भाक्ताः संपत्त्वर्था

<sup>(</sup>१) 'वधा' इति २ | ४ नास्ति | कल्पतस्भृतस्तु 'वधाऽभ्ये'त्येव पाठः ।

वा द्रष्ट्याः । खमपीता भवतीति च निष्क्तं जीवस्य प्रधा-ने खकीये ऽप्ययं सुषुप्रावस्थायां ब्रुते । प्रधानांग्रतमःसमुद्रे-के 🔻 जीवे। निहाणस्तमसीव मग्ना भवति । यथाऊ रभा-वप्रत्ययासम्बना वृत्तिर्निद्रे'ति । वृत्तीनामन्यासौ प्रमाणादी-नामभावस्तस्य प्रत्ययकारणं (१) तमस्तदालम्बना निद्रा जी-वस्य वृत्तिरित्यर्थः । तथा सर्वज्ञं प्रस्तुत्य श्वेनाश्वतरमन्त्रे ऽपि 'सकारणं करणाधिपाधिप' इति प्रधानाभिप्रायः । प्र-भानस्येव सर्वज्ञम्वं प्रतिपादितमधस्तात् । तस्रादचेतनं प्रधानं जगदुपादानमनुवदन्ति श्रुतय इति पूर्वः पश्चः । एवं काणा-दादिमते ऽपि कयं चिद्योजनीयाः श्रुतयः। श्रक्षरार्थसु "प्रधानपर्के ऽपी"ित "प्रधानस्यापी"ित, ऋषिकारावेवकारा-र्थै। स्वादेतत् । सत्त्वसंपत्त्या चेदस्य सर्वज्ञता ऽय तमः-संपत्त्या ऽसर्वज्ञतैवास्य (२) कसान्न भवतीत्यत आच । "तेन च सत्त्वधर्मेण ज्ञानेने"ति । सत्त्वं चि प्रकाशशीलं निर-तिश्रयोत्कर्षं सर्वज्ञताबीजम् । यथाजः । 'निरतिश्रयं सर्वज्ञ-ताबीज'मिति । यत् खलु सातिश्रयं तत् क चिन्निरतिश-यं दृष्टं, यथा सुवनामनकविष्वेषु सातिष्रयं मश्चनं व्यास्त्रि परममचित निरतिशयम् । एवं ज्ञानमप्येकदिवज्जविषयतया साति ग्रयमित्यनेनापि क चिन्निरित ग्रयेन भवितव्यम् । इ-दमेव चास्य निरित्रायत्वं यिदिदितसमस्तवेदितव्यत्वम् । त-दिदं सर्वज्ञत्वं सत्त्वस्य निरित्रणयोत्कर्षत्वे संभवति । एत-

<sup>(</sup>१) मभावकारणं-पा० १ | २ | ४ |

<sup>(</sup>२) ऽज्ञतैवास्य-पा० १ । २ ।

दुत्तं भवति । यद्यपि रजस्तमसी ऋपिसः तथापि पुरुषार्श्यप्रमुत्तगुणविषम्यातिश्रयात् सत्त्वस्य निरितश्रयोत्कर्षे साविद्र्यं कार्यमुत्पद्यतद्दति । प्रधानावस्थायामपि तन्मात्रं विविश्वता ऽविविश्वता च तमःकार्यं प्रधानं सर्वश्रमुपचर्यतदति । ऋपिभ्यामवधारणस्य व्यवच्छेद्यमाद्य । "न केवलस्ये"ति । न किं चिदेकं कार्यं जनयेदपि तु बहिन । चिदात्या चैकः, प्रधानं तु चिगुणमिति तत एव कार्यमुत्पत्तुमर्चति, न चिदात्मन द्रत्यर्थः । तवापि च योग्यतामानेणैव चिदात्मनः सर्वश्रताभ्युपगमो न कार्ययोगादित्याद्य ।
"त्यया ऽपी"ति । न केवलस्याकार्यकारणस्येत्येतिसंचावलेकितेन प्रपञ्चयति । "प्रागुत्यत्ते"रिति । "ऋपि च प्रधानस्ये"ति ।
चस्त्वर्धः । एवं प्राप्तज्ञ्यते ।

#### ईक्षतेर्नाशब्दम् ॥ ५ ॥

नामक्ष्पप्रपञ्चलक्षणकार्यदर्भनादेतत्कारणमात्रवदिति सा-मान्यक्षणनायामस्ति प्रमाणं, न तु तद्षेतनं चेतनमिति वा विभ्रोषकष्पनायामस्यनमानमित्युपरिष्टात्प्रवेदियय्यते । तसा-न्नामक्षपप्रपञ्चकारणभेदप्रमायामान्नाय एव भगवानुपासनी-यः । तदेवमान्नायैकसमधिगमनीये जगत्कारणे पौर्वापर्यपरामर्भाद् यदान्नायो ऽज्ञसा वदेत् ।

पावापयपरामश्राद् यदानाया ऽच्नमा वदत्। जगद्वीजं तदेवेष्टं चेतने च स श्राष्ट्रमः॥ तेषुतेषु खख्वाम्नायप्रदेशेषु तदैश्वतेयेवंजातीयकौर्वाकौरी-श्रितः कारणाज्जगज्जनाख्यायते इति । न च प्रधानप-

रमाणवादेरचेतनस्रोधित्वत्वमाञ्जसम् । सत्त्वांग्रेनेसित्व प्रधानं तस्य प्रकाशकात्वादिति चेत्। न । तस्य जार्चेन तत्त्वानु-पपत्तेः । कत्ति रजत्तमोभ्यां सत्त्वस्य विश्रेषः । स्वक्तता । सक्दं दि सत्त्वम्। श्रस्तक्के च रजस्तमसी। सन्कस्य च चैतन्यविम्बोद्गाचितया प्रकाश्चलव्यपदेशी नेतरयोरखक्कतया तद्याचित्वाभावात् । पार्थिवत्वे तुच्यद्व मणेर्बिम्बाद्गाचिता न ने। ष्टादीनाम् । त्रचाणस्वीशिद्यतमाञ्जसम् । तस्यान्नायते। नित्यज्ञानस्रभावत्वविनिस्यगत् । नन्तत एवास्य नेशित्तर्वः नित्यस्य ज्ञानसभावभूतस्येश्वणस्याक्रियात्वेन ब्रह्मणस्तरप्रति निमित्तभावाभावात् । श्रिक्तियानिमित्तस्य च कारकत्वनिवृत्तौ मद्याप्तस्य महिश्रेषस्य कार्टन्वस्य निवृत्तेः । सत्यं ब्रह्मस्वभावस्रै-तन्यं नित्यतया न क्रिया, तस्य त्वनविकस्रस्य तत्तदिषयोप-भानभेदावच्छेदेन कल्पितभेदस्यानित्यत्वं कार्यत्वं चोपपद्यते। तया चैवंलक्षणे ई्काणे सर्वविषये ब्रह्मणः स्वातन्त्यलक्षणं क-र्ह्रत्वमुपपन्नम् । यद्यपि च कूटस्थनित्यस्वापरिणामिन चौदा-। सीन्यमस्य वास्तवं तथाप्यनाद्यनिर्वचनीयाविद्याविक्सस्य व्या-पारवत्त्वमवभासतद्दित कर्तृत्वीपपत्तिः। परैरपि च चिक्क-क्तेः कूटस्थनित्याया वृक्तीः प्रति कर्तृत्वमीद्वप्रमेवाभ्युपेयम् । चैतन्यसामानाधिकरप्येन ज्ञात्वत्वोपस्येः । निष्ट प्राधानि-कान्यन्तर्वे चिष्करणानि चयोदश सत्त्वप्रधानान्यपि खयमे-वाचेतनानि तदुत्तयस स्वं वा परं वा वेदितुमुत्सस्को । ना खल्वन्धाः सचसमपि पान्धाः पन्धानं विद्नित । च-मुक्तता चैकोन चेद् वेद्यते, स एव तर्चि मार्गदर्भी खत-

न्यः कर्ता नेता तेषाम् । एवं बुद्धिसत्त्वस्य स्वयमचेतनस्य चितिविम्बसंकान्या चेदापसं चैतन्यस्य ज्ञात्स्वम् चितिरेव ज्ञाची खतन्त्रा, नान्तर्वचिष्करणान्यश्वसच्छप्रतिमान्यखत-न्वाणि । न चास्राश्वितेः कूटस्थनित्याया ग्रस्ति व्यापार्-योगः । न च तदयोगेषाज्ञात्वस्यं व्यापारवतामपि जडाना-मज्ञत्वात् । तस्मादन्तः करणवर्तिनं व्यापारमारोप्य चिति-शक्ती कर्तृत्वाभिमाना उन्तःकरणे वा चैतन्यमारोप्य तस्य जात्रत्वाभिमानः । सर्वथा भवन्मतेषि नेदं खाभाविनं क चिदपि ज्ञात्त्रमपि तु सांव्यवचारिकमेवेति परमार्थः । नित्यस्यात्मना ज्ञानं परिणाम इति च भेदाभेदपश्रमपानुर्व-**ड्रिरपास्तम् । क्रूटस्थस्य नित्यस्यात्मनो ऽन्यापारवत एव** भिन्नं ज्ञानं धर्म इति चोपरिष्टादपाकरिष्यते । तसाद-सुता ऽनविच्छन्नचैतन्यं तत्त्वान्यत्वानिवेचनीयाव्याक्ततव्या-चिकोर्षितनामरूपविषयाविक्सं सज्ज्ञानं कार्यं तस्य क-र्ता देखरो जाता सर्वजः सर्वशक्तिरिति सिद्धम् । तथा च श्रुतिः ।

'तपसा चीयते ब्रह्म ततीस्त्रमभिजायते ।

पत्रात्प्राणी मनः सत्यं लोकाः कर्मन्त चान्द्रतम् ॥

यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तपः ।

तस्तादेतद् ब्रह्म नाम इपमन्नं च जायते' ॥ इति ।

तपसा ज्ञानेन ऋव्याक्षतनामक्षपविषयेण चीयते तद्याचिकीर्षावद्मवित् । यथा सुविन्दादिरव्याक्षतं पटादि बुद्वावालिख्य चिकीर्षति । एकधर्मवान् दितीयधर्मे । प्रकाननेन

उपित उच्यते । व्याचिकीर्षायां चे।पचये सति ततो ना-मङ्गमन्नमदनीयं साधारणं संसारिणां व्याचिकीर्षितमिन-जायते । तसादव्याक्तताद् व्याचिकीर्षिताद् अन्नाताणो चिरण्यगर्भी ब्रह्मणा जानिकयाश्रक्त्यधिष्ठानं जगत् स्वा-तमा साधारणा जायते। यथा ऽव्याक्तताद व्याचिकोर्षितात् पटादु अवान्तरकार्थं दितन्तुकादि। तसाच प्राणादु मन-चाखं संबस्पविकस्पादिव्याकरणात्मकं जायते । तता व्याकरणात्मकार् मनसः सत्यश्रन्दवाच्यान्याकाशादीनि जा- . यन्ते। तेभ्यस सत्याख्येभ्या ऽनुक्रमेण लोका (१) भ्रूरादयः। तेषु मनुष्यादिप्राणिना वर्णाश्रमक्रमेण कर्माण धर्माधर्म-रूपाणि जायन्ते । कर्मस चान्त्रं फलं खर्गनरकादि। तच स्वनिमित्त्रयोर्धर्माधर्मयोः सतार्न विनय्यतीत्यस्तं यावद्वर्माध-र्मभावीति यावत्। यः सर्वज्ञः सामान्यतः सर्वविद्विश्रेषते। य-स्य भगवते। ज्ञानमयं तपा धर्मी नायासमयम् । तसाइह्म-णः पूर्वसादेतत्परं कार्यं ब्रह्म । किं च नामरूपमन्नं च ब्री-**चियवादि जायतइति । तसात्प्रधानस्य साम्यावस्यायामनी**-बित्रमान्, खेनजानां च सत्यपि चैतन्ये सर्गादी विषया-नीक्षणात् मुख्यसंभवे चोपचारस्यान्याय्यत्शत् मुमुक्षोञ्चा-यथार्थे।पदेशानुपपत्तेः, मुक्तिविरोधित्वात्तेजःप्रभृतीनां च मु-ख्यासंभवेनोपचाराश्रयणस्य युक्तिसिद्दत्वात्, संग्रये च न-त्प्रायपाठस्य निश्चायकत्वात्, इच तु मुख्यस्यौत्सर्गिकत्वेन निष्ठचये सति संप्रयाभावात्, चन्यया किरातग्रतसंकीर्ष-

<sup>(</sup>१) समस्तकोका-पा० २ | ४ |

देशनिवासिनो बाह्मणायनस्यापि किरातन्वापत्तेः, ब्रह्मीवेशि-वनाद्यनिर्वाचाविद्यासचिवं जगदुपादानं, ग्रुक्तिरिव समा-ोपितस्य रजतस्य, मरीचयद्व जनस्यै,कश्चन्द्रमाद्दव दिती-यस्य चन्द्रमसः । न त्वचेतनं प्रधानपरमाण्वादि । ऋ-ग्रब्दं चि तत्। न च प्रधानं परमाणवे। वा तदितिरिक्त-सर्वज्ञेत्रराधिष्ठिता जगदुपादानमिति सांप्रतम्, तेषां भेदेन कार्यत्वात् । कारणात्कार्याणां भेदाभावात् । कारणज्ञानेन समस्तकार्यपरिज्ञानस्य मृदादिनिदर्ज्ञनेनागमेन प्रसाधित-त्वात् । भेदे च तदनुपपत्ते । साञ्चाच्चै कमेवादितीयं, नेच नानास्ति किं चन' 'मृत्योः स मृत्युमाप्नोती'त्यादिभिर्वेज्ञभि-र्वचाभिन्न स्नातिरिक्तस्य प्रपचस्य प्रतिवेधाचेतनापादानमेव जगद् भुजङ्गद्दवारोपितो रज्जूपादान इति सिद्धान्तः । स-दुपादानन्वे चि सिद्धे जगतसादुपादानं चेतनमचेतनं वेति संभय मीमांखेत । ऋदापि तु सदुपादानत्वमसिद्दमित्य-त त्राच । "तत्रेदंशब्दवाचा"मित्यादि "दर्शयती"त्यन्तेन । तयापीकिता पारमार्थिकप्रधानक्षेत्रज्ञातिरिक्त ईश्वरा भवि-व्यति, यथाक्रर्चेरण्यगर्भा द्रत्यतः श्रुतिः पठिता 'एकमेवा-दितीय'मिति । बद्ध स्था'मिति च चेतनं कारणमात्मन ए-व बज्जभाव(१)माच । तेनापि कारणाचेतनादभिन्नं का-र्थमवगस्यते । यदाप्याकाणाद्या भूतद्यव्टिस्तथापि तेजीव-नानामेव निवृत्करणस्य विविधातत्वात् तच तेजसः प्राथ-म्यात् तेजः प्रयममुक्तम् । एकमदितीयं जगद्पादानमित्वन

<sup>(</sup>१) बहुभवन-पा० ३ |

अह्यन्तरमपि पठित । "तथान्यने"ति । ब्रह्म चतुष्पादद्या-ग्रफं घोडग्रकलम् । तद्ययाः प्राची प्रतीची दक्षिणेदीचीति चतसः कला ब्रह्माणः । प्रकाशवान् नाम प्रथमः पादः । तदर्भं प्रपः। तथा प्रथिव्यन्तरित्तं द्याः समुद्र इत्यपराञ्च-तसः का दितीयः पादे।नन्तवान्नाम । तथाग्निः दर्यभन-म्ह्रमा विद्युदिति चतसः कलाः, स ज्योतिष्मानाम ततीयः पादः । प्राणक्रवनुः श्रीनं वागिति चतसः कनाः स चतुर्थ त्रायतनवात्राम ब्रह्मणः पादः । तदेवं घेाडग्रक्तचं घेाडग्रा-वयवं ब्रह्मोपास्यमिति (१) । स्वादेतत् । ईस्वतेरिति क्रितपा भातुखद्भपमुच्यते, न चाविविचितार्थसः भातुस्वद्भपसः चेत-नेापादामसाधनत्वसंभव इत्वत त्राच । ''ईस्रते"रिति । धा-न्यर्थनिर्देशोभिमता,विषयिणा विषयसत्त्रणात् । प्रसिद्दा चेथं सम्बोद्धाः । "यजतेरितिवदि"ति । "यः सर्वजः" सामान्य-तः, "सर्वविदि"ति विश्रेषतः (२) । सांख्यीयं स्वमतसमाधा-नमुपन्यस्य दूषयति । "यत्तृक्तं सत्त्वधर्मेणे"ति । पुनः सा-ख्यमुपस्थापयति । "ननूक्त"मिति । दूषयति । "तदेपी"ति । समुदाचरदृत्ति तावन्न भवति सत्त्वं, गुणवैषम्यप्रसङ्गेन सा-म्यानुपपत्ते । न चाव्यक्तेन रूपेण ज्ञानमुपयुज्यते, रजस्तम-सोस्तत्प्रतिबन्धस्मापि (३) स्वयमेण रूपेण सङ्गावादित्पर्थः । ऋ-पि च चैतन्यप्रधानवृत्तिवचना जानातिर्न चाचेतने वृत्तिमाचे

<sup>(</sup>१) मिति श्रुत्यन्तरे बोडशकळं ब्रह्म प्रासिद्धम्--पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) यः सर्वज्ञ इत्यादि विशेषत इत्यन्तं 3 नास्ति ।

<sup>(3)</sup> बद्धत्वस्यापि-पा० २ | 3 |

इन्टचरप्रयोग इत्याच । "श्रपि च नासाक्षिके"ित । कद्यं तर्चि योगिनां सत्त्वांश्रोत्कार्षचेतुकं सर्वज्ञत्विमत्वत श्राष्ट्र। 'योगिनां त्वि"ति । सत्त्वांश्रोत्कर्षे चि योगिनां चैतन्यच-मुखतामुपकरोति नान्धसा प्रधानस्येत्यर्थः । यदि तु का-पिलमतमपद्माय दैरप्यगर्भमास्थीयेत तत्राप्याद । "ग्रथ पुनः साश्चिनिमित्तः"मिति । तेषामि चि प्रक्रष्टसच्वीपादानं पुरुषविश्रेषसीव क्रोशकर्मविपाकाश्रयापराम्टरस्य सर्वे जलं, न तु प्रधानस्याचेतनस्य । तदपि चार्द्वेतश्रुतिभिरपासामिति भावः । पूर्वपश्रबीजमनुभाषते । "यत्पुनक्तां ब्रह्मापोपी"ति । चैतन्यस्य गुरुस्य नित्यत्वेष्युपिस्तं सदनित्यं, कार्यमाका-मिन घटाविक्सिमित्यभिसंधाय परिकरित । "इदं ता-वद्मवानि"ति । "प्रततीष्ण्यप्रकाभे सवितरी' त्येतदपि विषया-विक्तिप्रकाशः कार्यमित्येतदभिप्रायम्। वैषम्यं चाद्यति । "ननु सवितु"रिति । किं वास्तवं कर्माभावमभिप्रेत्य वैषम्य-माच भवान्, उत तदिवश्वाभावम् । तत्र यदि तदिवश्वा-भावं, तदा प्रकाशयतीत्वनेन मा भृत् साम्यं प्रकाशतद्व्यनेन लिस्त । नद्यात्र कर्म विविधितम् । त्राय च प्रकाश्रस्यभावं प्रत्यस्ति स्वातन्त्र्यं सवितुरिति परिचरति । "नासत्यपि क-र्मणो"ति । ऋस्त्यपीत्यविविश्वतेपोत्यर्थः । ऋय वास्तवं क-र्माभावमभिसंधाय वैषम्यमुच्यते तन्न असिद्दलात् कर्मा-भावस्य, विवश्चितत्वाचाच कर्मण इति परिचरति । "क-र्मापेशायां त्वि"ति । यासां सति कर्मण्यविवश्चिने श्रुतीनाम्-पपत्तिस्तासां सति कर्मणि विविश्वते सतरामित्यर्थः । "य-

त्मसादा"दिति । यस्य भगवत द्वैश्वरस्य प्रसादात्तस्य नि-त्यसिङ्खेश्वरस्य नित्यं ज्ञानं भवतीति किम् वक्तव्यमितिः योजना । यथार्ज्ज्याग्राबकाराः। 'ततः प्रत्यक्चेतनाधिगमी-प्यन्तरायाभावस्थे ति । तङ्गाव्यकारास्य भक्तिविश्येषादावर्जित देश्वरस्तमनुग्रक्काति ज्ञानवैराग्यादिनेति । "सवित्वप्रकाग्रव"-दिति । वस्तुतो नित्यस्य कारणानपेशां स्वरूपेणोक्का व्य-तिरेकमुखेनाप्याच । "ऋपि चानिद्यादिमत" इत्यादि । ऋा-दिग्रचणेन कामकर्मादयः संग्रच्चन्ते । "न ज्ञानप्रतिबन्धन् कारणरिक्तस्वे"ति । संसारिणां वस्तुता नित्यज्ञानत्वेष्यवि-द्यादयः प्रतिबन्धकारणानि सन्ति, न त्वीश्वरस्याविद्यारचि-तस्य ज्ञानप्रतिबन्धकारणसंभव इति भावः । न तस्य का-र्यमावरणाद्यपगमा विद्यते, ऽनावृतत्वादिति भावः । ऋपा-षिर्घचीता, ऽपादे। जवने। वेगवान् विचरणवान् ज्ञानवखेन। क्रियाप्रधानस्य त्वचेतनस्य ज्ञानबन्ताभावाज्जगता न क्रिये-त्यर्थः । त्रितिरोचितार्थमन्यत् । स्वादेतत् । त्रनातानि व्या-मि घटाचुपाधिक्यते। भवत्ववक्केदविश्रमाः न त्वात्मनि ख-भाविसद्द्रप्रकाश्चे स घटतद्रत्यत त्राच । "दृश्यते चात्मन एव सत" इति । "त्रभिनिवेशो" मिथ्याभिमानः । "मिथ्याबृद्धि-मानेण पूर्वेणे"ति । ऋनेनानादिता दर्शिता । मानग्रइणेन विचारासचन्वेन निर्वचनीयता निरस्ता । परिश्रिष्टं निगद-व्याख्यातम् ॥

# तिनष्ठस्य मोक्षोपदेशात् ॥७॥

इति ग्रद्धोत्तरत्वेन वा स्वातन्त्येण वा प्रधाननिराकरणार्थं स्वम् । ग्रद्धा च भाष्ये जक्ता ।

स्यादेतत् । ब्रह्मीव जीपितं तच न प्रथमं सूच्यतया प्रकां खेनकेतुं याचित्रिमिति तत्भंगडं प्रधानमेव स्यूजतया ऽऽत्मत्त्रेन याच्चाते खेतकेतुरस्थतीमिवातीव सूच्यां दर्श-यितुं तत्संनिचितां स्यूजतारकां दर्शयतीयमसावस्थतीति । च्यस्यां प्रद्वायामुत्तरम् ।

#### हेयत्वावचनाच ॥ ८ ॥

इति सूत्रम् । चकारोनुक्तसमुच्च शर्यः । तचानुक्तं भा-व्यउक्तम् ॥

त्रिप्त जगत्कारणं प्रक्रत्य खिपतीत्वस्य निरुत्तं कुर्व-ती स्रुतिस्रेतनमेव जगत्कारणं ब्रूते । यदि खम्रब्द स्रात्म-वचनस्तथापि चेतनस्य पुरुषस्याचेतनप्रधानत्वानुपपत्तिः । स्रथात्मीयवचनस्तथाय्यचेतने (१) पुरुषार्थतया ऽऽत्मीयेपि चेतनस्य प्रलयानुपपत्तिः । निच्च स्ट्यत्मा घट स्रात्मीयेपि पाथिस प्रलीयते, ऽपि त्वात्मभृतायां स्ट्येव । न च रज-तमनात्मभ्रते चित्ति प्रलीयते, किं त्वात्मभ्रतायां ग्रुक्तावे-वेत्याच ।

## ंस्वाप्ययात् ॥ ९ ॥

#### गतिसामान्यात् ॥ १० ॥

गितरवगितः । "तार्किकसमयद्वे"ित । यथा वि ता-किंकाणां समयभेदेषु परस्परपराच्तार्थता,नैवं वेदान्तेषु प-रस्परपराचितः, चापि तु तेषु सर्वच जगत्कारणचैतन्या-वगितः समानित । "चक्षुरादीनामिव इपादिब्वि"ित । य-यां चि सर्वेषां चक्षु इपसेव दाद्यति, न पुनाः रसादिक्यं कस्य चिद्दर्भयित कस्य चिद्रूपम् । रवं रसनादिष्वपि ग-तिसामान्यं दर्भनीयम्॥

## श्रुतत्वाच ॥ ११ ॥

तदैश्वतेत्वच देश्वणमाचं जगम्बारणस्य श्रुतं न तु स-वैविषयम् । जगम्बारणसंबन्धितया तु तदर्थात् सर्वविषय-मवगतं श्वेताश्वतराणां द्वपनिषदि सर्वृद्य देश्वरे। जगम्बा-रणमिति साशादुक्तमिति विश्वेषः॥

उत्तरसूत्रसंदर्भमाशिपित । "जन्माद्यस्य यत इत्यारभ्ये"ति । अह्म जिज्ञासितव्यमिति प्रतिज्ञातं तन्त्र प्राचैकसमिधगम्यं, प्राचं च सर्वज्ञे सर्वप्रत्तौ जगदुत्पत्तिस्थितिप्रस्यकारणे ब्र-ह्माप्येव प्रमाणं न प्रधानादाविति न्यायतो व्युत्पादितम् । न चास्ति कश्चिदेदान्तभागो (१) यस्ति परीतमपि बोधयेदिति । च गतिसामान्यादित्युक्तम् । तिक्तमपरमविष्ययते यदर्थ-मुत्तरसूत्रसंदर्भस्यावतारः स्यादिति । "किमुत्यानमिति" कि-मास्ते । समाधन्ते । "उत्यते दिस्तं सी"ति । यद्यपि त-

स्त्रते। निरस्तसमस्तापाधिक्षं अस्त तथापि न तेन क्षेण प्रकामपदेष्ट्रमित्युपिस्तेन इपेषोपदेष्टव्यमिति। तत्र च क चिदुपाधिर्विचित्रतः। तदुपासनानि "कानि चिद्रभ्युदयार्था-नि" मनामाचसाधनतयाच पठितानि, "कानि चित् क्रमम्-त्त्रर्थानि, कानि चित्कर्मसमृद्यर्थानि"। क चित्पुनक्त्तोप्युपा-धिरविविश्वती, यथा उनैवान्नमयादय : त्रानन्दमयान्ताः पच काँगाः । तदच किमनुपाधिर्विविशतः किसन्नेति नाद्यापि विवेचितम् । तथा गतिसामान्यमपि सिद्धवदुक्तं, न त्वद्यापि साधितमिति । तदर्थमुत्तरगुन्यसंदर्भारमः (१) इत्यर्थः । स्या-देतत् । परस्यात्मनस्तत्तदुपाधिभेदविश्रिष्टस्याप्यमेदात् कय-मुपासनाभेदः कयं च फलमेद इत्यत त्राच । "एक एव न्वि"ति । रूपाभेदे<mark>प्युपाधिभे</mark>दादुपिहतभेदादुपासनाभेदस्तथा च फलभेद इत्यर्थः। "क्रातः" संकर्षः । ननु यदोक त्रातमा कूटस्थनित्या निरित्रप्रयः सर्वभ्रतेषु गूढः कथमेतसिन् भ्रता-अये तारतम्यश्रुतय इत्यत आहः। "यदायेक आत्मे"ति । यद्यपि निर्तिग्रयमेकमेव रूपमात्मन ऐश्वर्थं ज्ञानं चानन्दश्च तथाप्यनाद्यविद्यातमःसमावृतं तेषुतेषु प्राणमृद्गेदेषु क चिद-सदिव का चित्सदिव का चिदत्यन्तापक्तष्टमिव का चित्स-त् क चित्रकर्षवत् क चिदत्यन्तप्रकर्षवदिव भासते (२) तत्कस्य चेता रविद्यातमसः प्रकर्षनिकर्षतारतस्यादिति । य-

<sup>(</sup>१) संदर्भ—"पा० ४·1 ं

<sup>(</sup>२) क विद्तंदित के विद्रंपन्तापकृष्टीमन क विद्यकृष्टीमन क विद्यकर्षनिद्व क विद्रयन्तप्रकर्षनिद्व भारते,—पा० २ | ४ |

थोत्तमप्रकाणः स्विता दिक्षण्डलमेकक्रपेणैव प्रकाणेनापूर-यत्नपि वर्षातः निरुष्टप्रकाणःव गरिद तः प्रक्रष्टप्रकाणःद्व प्रथते, तथेद्मपीति । "च्रपेश्वितोपाधिसंबन्ध""मुपास्यत्वेन" "निरस्तोपाधिसंबन्धं" ज्ञोयत्वेने"ति ॥

## आनन्दमयो भ्यासात् ॥ १२ ॥

तत्र तावत्रथममेकदेशिमतेनाधिकरणमारचयति । "तैत्ति-रीयके ऽन्नमय"मिलादि ।

गौणप्रवाद्यातेपि युच्यते मुख्यमोश्रणम्।

मुख्यत्वे त्रभयोत्तुन्त्ये प्रायदृष्टिविश्वेषिका ॥ स्थानन्दमय इति चि विकारे प्राचुर्ये च मयटत्तुन्त्यं मु-

खार्थन्वमिति विकारार्थान्नमयादिपदप्रायपाठादानन्दमयप-

दमपि विकारार्थमेवेति युक्तम् । न च प्राणमयादिषु वि-कारार्थत्वायागात् खार्थिका मयडिति युक्तम् । प्रशणाद्यु-पाध्यविक्तन्ना ज्ञात्मा भवति प्राणादिविकारो घटाकाग्र-

मिव घटविकारः । न च सत्यर्थे खार्थिकत्वमुचितम् ।

चतुम्बोग्रान्तरत्वे तु (१) न सर्वान्तरतोच्यते (२) । प्रियादिभागी ग्रारीरो जीवे। न ब्रह्म युज्यते ॥

न च सर्वान्तरतया ब्रह्मैवानन्दमयं न जीव इति सां-प्रतम् । नद्दीयं श्रुतिरानन्दमयस्य सर्वान्तरतां ब्रूते ऽपि त्वस्रमयादिकोश्चचतुष्टयान्तरतामानन्दमयकोश्मस्य । न चा-

सादन्यस्यान्तरस्यात्रवणादयमेव सर्वान्तर इति युक्तम् ।

<sup>(</sup>१) न्तरत्वेन-पा० १ | ४ |

<sup>(</sup>२) तीचिता-पा०१।

बद्पेक्षं बस्यान्तरस्वं श्रुतं तत्तस्मादेवान्तरं भवति । निर्द वेवदत्ती वलवानित्युक्ते सर्वान् सिंचग्रार्टूलादीनिप प्रति खवान् प्रतीयते, ऽपि तु समानजातीयनरान्तरमपेच्य । रवमानन्दमयाप्यन्नमयादिभ्योन्तरो न तु सर्वस्मात् । न प निष्कलस्य ब्रह्मणः प्रियाद्यवयवयोगोः नापि प्रारोरत्वं यु-ज्यतइति संसार्येवानन्दमयः । तसादुपहितमेवात्रीपास्यत्वेन विवित्ततं, न तु ब्रह्मरूपं ज्ञेयत्वेनेति पूर्वः पत्तः। श्रपि च यदि प्राचुर्यार्थीपि मयट् तथापि संसार्यवानन्दमयोः न तु ब्रह्म । म्रानन्दप्राचुर्यं चि तदिपरीतदुःखलवसंभवे भवति, न तु त-दत्यन्तासंभवे। न च परमात्मना मनागपि दुःखलवसंभवः म्नानन्दैकरसत्वादित्याच । "न च सग्ररीरस्य सत" इति । अग्ररीरस्य पुनरप्रियसंबन्धा मनागपि नास्तीति प्राचुर्या-र्थीपि मयड् नेापपद्यतद्दर्यः । उच्चते । त्रानन्दमयाव-यवस्य तावद् ब्रह्मणः पुक्तस्याङ्गतया न प्राधान्य,मपित्व-क्तिन त्रानन्दमयस्यैव ब्रह्मणः प्राधान्यम् । तथा च तद-धिकारे पठितमभ्यस्यमानमानन्दपदं तद्दुद्दिमाधत्तद्दति त-स्यैवानन्दमयस्याभ्यास इति युक्तम् । ज्योतिष्टोमाधिकारे वसन्तेवसन्ते ज्योतिषेति ज्योतिष्यदमिव ज्योतिष्टोमाभ्यासः काचिवग्रेषविधिपरः । ऋपि च साक्षादानन्द्मयात्माभ्यासः श्रूयते 'एतमानन्दमयमात्मानमुपस्कामती'ति । पूर्वपश्ववीज-मनुभाष्य दूषय्रति । "यत्तूत्तमन्नमयादी"ति । निः मुख्यार-श्वतीद्र्यनं तत्तद्रमुख्यार्श्वतीद्र्यनप्रायपिठतमप्यमुख्यार्श्व-तीदर्भनं भवति । तादर्थात्यूर्वदर्भनानामन्यदर्भनानुगुष्धं न तु तिहरिषितिति चेत् । इषायानन्दमयादान्तरस्यान्य-स्यायवणात् । तस्य त्वन्नमयादिष्मवीन्तरत्वश्रुतेस्तत्पर्यव-सानात्तादृश्यं तुष्यम् । प्रियाद्यवयवयोगशारीरत्वे च नि-गद्व्याख्यातेन भाष्येण समाष्टिते । प्रियाद्यवयवयोगाच (१) दुःखलवयोगोपि परमात्मन श्रीपाधिक उपपादितः । तथा ऽऽनन्दमय इति प्राचुर्यार्थता मयट उपपादितित ॥

श्रिप च मन्त्रबाह्मणयोक्षयेगायभूतयोः संप्रतिपक्ते हीं-वानन्दमयपदार्थीः मन्त्रे चि पुनःपुनरन्योन्तर श्रात्मेति पर-ब्रह्मण्यान्तरत्वश्रवणात्त्तस्यैव चान्ये।न्तर श्रात्मा ऽऽनन्दमय इति ब्राह्मणे प्रत्यभिज्ञानात् परब्रह्मेवानन्दमयमित्याच द-वकारः ।

#### मान्त्रवर्णिकमेव च गीयते ॥ १५ ॥

मान्त्रवर्षिकमेव परं ब्रह्म ब्राह्मणे ऽप्यानन्दमय इति गीयतइति ॥

श्रिप चानन्दमयं प्रक्तत्य श्रारीराद्युत्पत्तेः प्राक् स्रष्टृत्वश्रव-पाद् बक्त स्यामिति च स्रज्यमानानां स्रष्टुरानन्दमयादभे-दश्रवपादानन्दमयः पर एवेत्याच सूत्रम् ।

नेतरो ज़ुपपत्तेः॥१६॥

नेतरे। जीव ग्रानन्दमयः, तस्यानुपपत्तेरिति ॥

<sup>(</sup>१) योगवच--पा०१ । ४ ।

### भेद्रव्यपदेशाच ॥१५॥

रमः सारा श्रायमानन्दमव श्रातमा इसं श्रोवायं लब्ध्वा ssनन्दो भवतीति । सायं जीवातानी लब्धुभाव चानन्द-मयस्य च सभ्यता नाभेदसपपद्यते । तसादानन्दमयस्य जीवात्मने। भेदे परब्रह्मत्वं सिद्धं भवति । चोदयति । "कर्य तर्ही"ति । यदि चन्धा न चन्धव्यः कथं तर्हि परमात्म-ने। वस्तुते। ऽभिन्नेन जीवात्मना परमात्मा सभ्यतद्दव्यर्थः । परिचरति । :'बाढं तथापी"ति । सत्यं परमार्थते। ऽभेदे-ष्यविद्यारोपितं भेदमुपात्रित्य नन्धनन्धन्यभाव उपपद्यते । जीवा च्चविद्यया परब्रह्मणे। भिन्नो दर्भितः, न तु जीवा-दपि । तथा चानन्दमयश्चेर् जीवे। न जीवस्याविद्ययापि खता भेदा दर्भित इति न च चब्धृचक्षव्यभाव इत्प्रर्थः । भेदाभेदौ च न जीवपरब्रह्मणोरित्युक्तमधस्तात् । स्यादे-तत्। यथा परमेश्वरादु भिन्नो जीवातमा द्रष्टा न भवत्येवं जीवात्मनोपि द्रष्टुर्न भिन्नः परमेश्वर इति जीवस्यानिर्वा-च्यत्वे परमेश्वरोष्यनिर्वाचाः स्थात् तथा च न वस्तु सन्नि-त्यत त्राच । 'परमेश्वरस्विवद्याकिस्पता''दिति । रजतं चि समारापितं न प्राक्तिता भिद्यते । निष् तद्वेदेनाभेदेन वा शकां निर्वत्तुं, गुःक्तिस्तु परमार्थसती निर्वचनीयानिर्वचनी-याद्रजताद्भिद्यतएव । ऋत्रैव खरूपमात्रं दृष्टान्तमार । "यथा मायाविन" इति । एतदपरिताषेणात्मन्तसङ्गं दृष्टान्तमाच । "यथा वा घटाकाग्रा"दिति । ग्रोषमितरोचितार्थम् ॥

स्त्रमतपरिग्रहार्थमेकदेशिमतं दूषयति । "इदं विष वक्त-या"मिति । एव तावदुत्सर्गी यद्

बद्धा पुष्कं प्रतिष्ठेति बद्धाग्रन्दात्प्रतीयने । विद्युषं बद्धा, विक्रतं त्वानन्दमयग्रन्दतः ॥

तव कि पुक्तपदसमित्याचारादन्नमयदिषु चासावय-द्यरत्वेन प्रयोगादिचायवयवपरत्वात् पुक्तपदस्य तत्समाना-भिकारणं ब्रह्मपदमिप खार्थत्यागेन कथं चिद्वयवपरं व्या-ख्यायताम्, ज्ञानन्दमयपदं चान्नमयादिविकारवाचिप्रायपिततं विकारवाचि वा कथं चित्रचुरानन्दवाचि वा ब्रह्मण्यप्रसिद्धं कया चिद्वच्या ब्रह्मणि व्याख्यायताम्, ज्ञानन्दपदाभ्यासेन च ज्योतिष्यदेनेव ज्योतिष्टोम ज्ञानन्दमया चच्चताम्, उतान-न्दमयपदं विकारार्थमस्त, ब्रह्मपदं च ब्रह्मण्येव खार्थे ऽस्तु. ज्ञानन्दपदाभ्यासस्य खार्थे, पुक्तपदमाचमवयवप्रायज्ञितन-मधिकरणपरतया व्याक्रियतामिति क्रतबुद्धय एव विदा-सुर्वन्तु । तच

प्रायपाठपरित्यागे। मुख्यजितयजङ्घनम् । पूर्वसम्बुत्तरे पसे प्रायपाठस्य वाधनम् ॥

पुष्कपदं हि वालधे मुख्यं सदानन्दमयावयवे गौषामेवेति मुख्यप्रव्हार्थलङ्गनम् अवयवपरतायामधिकरणपरतायां
च तुद्ध्यम् । अवयवप्रायलेखवाधस्य विकारप्रायलेखवाधेन
तुद्धः । ब्रह्मपदमानन्दमयपदम च्यानन्दपदमिति चितयचङ्गनं व्यथिकां, तद्यानमुद्धाचितयलङ्गनादसाधीयान् पूर्वः
पक्षः । मुद्धाचयानुगुषयेन द्वत्तर व पक्षे युक्तः । च-

पि चानन्दमयपदस्य बद्धार्यत्वे बद्धा पुक्किमित न समझ-सम् । निष् तदेवावयव्यवयवयवयवित युक्तम् । श्वाधारपरत्वे च पुक्कशब्दस्य प्रतिष्ठेत्वेतद्रस्युपपन्नतरं भवति । त्रानन्द-मयस्य चान्तरत्वमन्नमयादिकीशापेश्या । बद्धाणस्वान्तरं-त्वमानन्दमयादर्थाद्गस्यतद्वित न श्रुत्वोक्तम् । एवं चान्नम-यादिवदानन्दमयस्य प्रयाद्यवयवयोगो युक्तः । वाक्रमसा-गोचरे तु परब्रह्मणयुपाधिमन्तर्भाव्य प्रयाद्यवयवयोगः प्रा-चुर्यं च क्रेशेन व्याख्यायेयाताम्। तथा च मान्त्रवर्णिकस्य ब्रह्मण एव न्ष्रद्धा पुक्छं प्रतिष्ठेति स्वप्रधानस्याभिधानात् तस्यैत्राधिकारो नानन्दमयस्येति । स्रोकामयतेत्वाद्या श्राप् श्रुतये। ब्रह्मविषया नानन्दमयविषया दत्यर्थसंचेपः । सुग-ममन्यत् ॥

"सूत्राणि त्वेत्रं व्याखयेयानि" इति । वेदस्त्रयोविरोधे गुणे त्वन्याय्यकणनेति सूत्राण्यन्यया नेतव्यानि । त्रानन्दम-यग्रब्देन तद्दाक्यस्त्रज्ञापुक्टंप्रतिष्ठित्येतद्गतं ब्रह्मपद्मप्रकृत्यन्ते । एतदुत्रं भवति । त्रानन्दमय इत्यादिवाक्ये यद् ब्रह्म पुक्कं प्रतिष्ठेति ब्रह्मपदं तत्स्वप्रधानमेवेति । यनु ब्रह्मा-धिकरणिमिति वक्तव्ये ब्रह्म पुक्कमित्याच्च श्रुतिः, तत्कस्य चेन्तेः, पूर्वमवयवप्रधानप्रयोगात् तत्प्रयोगस्येव बुद्धा संनिधानान्त्, तेनापि चाधिकरण्यक्षणोपपन्तेरिति ॥ 'मान्ववर्णिकमेव च गीयते' ॥ यत्सत्यं ज्ञानमित्यादिमा मन्त्रवर्णेन ब्रह्मोक्तं तदेतदुपायभ्रतेन ब्राह्मणेन स्वप्राधान्येन गीयते । ब्रह्म पुक्कं प्रतिष्ठेति । चवयववचनन्त्वे त्वस्य मन्त्रे प्राधान्यं ब्राह्मणे

त्वप्राधान्यमितिः उपायोपेययोर्मन्त्रबाह्मणयोर्विप्रतिपत्तिः स्था-दिति ॥ 'नेतरे। ऽनुपपत्तेः' ॥ ऋव इतश्वानन्दमय इति भाष्यस्य स्थाने इतस्य ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेति पठितव्यम्॥ 'भेद-व्यपदेशाच'॥ त्रवापीतश्वानन्दमय इत्यस्य चानन्दमयाधि-कार इत्यस्य च भाष्यस्य स्थाने ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेति च ब्रह्म-पुच्छाधिकार इति च पठितव्यम् ॥ 'कामाच नानुमानापे-का' ॥ 'त्रसिन्नस्य च तदोगं प्रास्ति' ॥ इत्यनये।रपि इ-चयोर्भाष्ये चानन्दमयस्थाने ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेति पाठो (१) द्रष्टव्यः ॥ 'तद्वेतुव्यपदेशाच्च' ॥ विकारस्यानन्द्रमयस्य ब्रह्म पुच्छमवयवश्चेत् कयं सर्वस्थास्य विकारजातस्य सानन्दम-यस्य ब्रह्म पुच्छं कारणमुच्चेत 'इदं सर्वममृजत, यदिदं किं चेंति श्रुत्या । नद्यानन्दमयविकारावयवे ब्रह्मविकारः सन् सर्वस्य कारणम्पपद्यते । तसादानन्दमयविकारावयवा ब-स्नोति तदवयवयोग्यानन्दमयो विकार इच नेापास्यत्वेन विविश्वतः, निं तु खप्रधानिमञ्च ब्रह्म पुच्छं चोयन्त्रेनेति सिद्दम् ॥

### अन्तस्तद्धर्मोपदेशात् ॥ २०॥

पूर्विसिन्नधिकरणे ऽपास्तसमस्तिविश्रेषब्रह्मप्रतिपच्चर्थमुपाय-तामान्रेण पच्च कोष्ठ्रा उपाधयः स्थिताः न त् विविश्वताः । ब्रह्मीव तु प्रधानं ब्रह्मा पुच्छं प्रतिष्ठेति श्रेयत्वेनोपश्चित्रमि-ति निर्णीतम्। संप्रति तु ब्रह्मा विविश्वतोपाधिभेदमुपास्यत्वे-

<sup>(</sup>१) ब्रह्मपुच्छपाठी---पा० १ | २ | ३ |

ने।पश्चिप्यते, न तु विद्यासमीतिशयख्योत्सर्षे। जीवात्मा-दित्यपदवेदनीय इति निर्णीयते । तत्र

मर्यादाधाररूपाणि संसारिणि परे न तु । तस्मादुपास्यः संसारी कर्मानिधक्ततो रिवः ॥

चिरण्यासम्प्रीरत्यादिक्रपत्रवणाद्, य एषे।न्तरादित्ये य एषे। कास्तेषां चेष्टे देवकामानां चेत्रैश्वर्यमर्यादाश्रुतेश्व संसार्थेव कार्यकारणसंघातात्मको रूपादिसंपन्न इसोपास्यो न तु परमात्मा । अञ्जाबद्मसाभी मित्यादिश्रुतिभिरपास्तसमसाद्ध-पश्च' खे मिचन्नी'त्यादिश्रुतिभिरपाक्तताधारश्च 'एष सर्वे-श्वर' इत्यादिश्रृतिभिर्धिगतनिर्मर्यादैश्वर्यश्व शक्य उपास्त-त्वेनेच प्रतिपत्तुम् । सर्वपापाविरच्यादित्यपुरुषे संभवति । ग्रावस्य मनुष्याधिकारतया देवतायाः पुष्यपापयारनिधका-रात्। रूपादिमत्त्वान्यथानुपपंत्त्या च कार्यकारणात्मके जी-वे उपाद्यत्वेन विविधिते यत्तावदृगाद्यात्मकतयास्य सर्वी-त्मकम्बं श्रूयते तत्कयं चिदादित्यपुरूषस्येव स्तुतिरित्यादि-त्थपुरुष एवापास्था न परमात्मेत्येवं प्राप्तम् । त्र्यनाधारत्वे च नित्यत्वं सर्वगतत्वं च हेतुः। त्रानित्यं हि कार्यं का-रणाधारमिति नानाधारम् । नित्यमप्यसर्वगतं यत्तसादध-रभावेनाविस्थितं तदेव तस्योत्तरस्याधार द्भीतं नानाधारं त-सादुभयमुक्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते ॥ 'त्र्यन्तसाइर्मीपदे-भात्'॥ सार्वात्म्यमर्वदुरितविरचाभ्यामिचोच्यते ।

मद्गीवाव्यभिचारिभ्यां सर्वचेतुर्विकारवत् ॥

नामनिक्क्तेन चि सर्वपापापादाननयाखोदय उच्यते । न चादित्यस्य देवतायाः कर्मानिधकारेपि सर्वपापिवरसः प्राग्भवीयधर्माधर्मरूपपापासंभवे सति । न चैतेषां प्राग्भवी-यो धर्म एवास्ति न पाप्रोति सांप्रतम् । विद्याकर्मातिश्र-यसमुदाचारेष्यनादिभवपरम्परोपार्जितानां पापानामपि राप्तानां संभवात् । न च श्रृतिप्रामाण्यादादित्यश्ररीराभि-मानिनः सर्वपापाविर्च इति युक्तम् । ब्रह्मविष्यत्वेनाष्य-स्याः प्रामाण्योपपत्ते । न च विनिगमनायां चेत्वभावः । तनतन (१) सर्वपापाविरसस्य भूयोभूयो ब्रह्मापयेन अवणात्। तसीव चेच प्रत्यभिज्ञायमानस्य विनिगमनाचेताविद्यमानत्वा-त्। ऋषि च सार्वात्म्यं जगत्कारणस्य ब्रह्मण एवे।पपद्यते । कारणादभेदात्कार्यजातस्य, ब्रह्मणस्य जगत्कारणत्वात् । श्रा-दित्यश्ररोराभिमानिनस्तु जीवात्मंनो न जगत्कारपालम् । न च मुख्यार्थसभवे प्राग्रस्यनश्रवया सुत्यर्थता युक्ता । इ-पवन्तं जास्य परानुग्रहाय कायनिर्माणेन वा निहकारतया या सर्वस्य कार्यजानस्यः विकारस्य च विकारवते। उनन्य-लात्तादग्रह्मपभेदेने।पदिश्यते, यथा 'सर्वगन्धः सर्वरस' इति । न च ब्रह्मनिर्मितं मायाक्पमनुवदक्कावमञ्जूदां भवति। ॥-पि तु तां कुर्वदिति नाग्रासत्वप्रसङ्गः । यत्र तु ब्रह्म निरस्तस-मस्तोपाधिभेदं ज्ञेयत्वेनोपशिष्यते तच शाव भश्यस्मस्य-र्श्वमक्र्पमव्यय'मिति प्रवर्तते । तसाद्रूपवत्त्वमपि परमात्मन्यु-

<sup>(</sup>१) तत्रेत्यत्र बीप्सा ३ | ४ नास्ति |

[भामती] [ १४३ ] [च-१पा-१ ब.-१०]

पपद्यते । एतनैव मर्यादाधारभेदाविष व्याख्याते । चिष चादित्यदेचाभमानिनः संसारिणान्तर्यामा भेदेनोक्तः स ए-बान्तरादित्य इत्यन्तः चृतिसाग्येन प्रत्यभिज्ञायमाना भिवतु-सर्चति । "तसात्ते धनसनय" इति । धनवन्ते। विभूतिमन्त इति यावत् । कसात्पुनर्विभूतिमत्तं परमेश्वरपरिय चे घट-तद्व्यत चाच । "यद्यदिभूतिमदि"ति । सर्वात्यकत्वेषि विभूतिमत्त्वेव परमेश्वरखद्भपाभित्यक्तिः, न त्विद्यातमः-पिचितपरमेशवरखद्भपेव्यविभूतिमत्त्वित्यर्थः । "नेक्कामोश्र-त्व्यमपी"ति । चते (१) ऽत्यन्त पारार्थ्यन्यायेन निरद्भुग्रमै-श्वर्यमित्यर्थः ॥

## आकाशस्ति छङ्गात् ॥ २२ ॥

पूर्वसिन्नधिकरणे ब्रह्मणे ऽसाधारणधर्मदर्शनादिवश्विते-पाधिनोस्प्रेवे।पासना, न त्वादित्यश्वरोराभिमानिनो जीवाह्म-न इति निरूपितम् । इदानों त्वसाधारणधर्मदर्शनात् तदे-वे।द्वीथे संपाद्योपास्त्रत्वेनापदिश्यते, न भूताकाश्च इति नि-रूप्यते । तचा काश्च इति से।वाचे ति विं मुख्याकाश्चपदानु-रोधेना स्य ले।कस्य का गित रिति च 'सर्वाण ह वा इमानि भूतानी ति च 'ज्याया निति च 'परायण मिति च क्यं चि-द्याख्यायतामृत ते हुन् रोधेनाकाश्च श्वर्षे भक्त्या परात्मनि व्या-ख्यायतामिति । तच

प्रथमत्वात्रांधानत्वादाकाश्चं मुख्यमेव नः।

<sup>(</sup>१) 'अत' इति २ | ३ नास्ति |

तदानुगुष्येनान्यानि व्याख्येयानीति निश्चयः॥

श्रस नोकस का गतिरिति प्रश्नोत्तरे 'श्राकाश इति चोवाचे'त्याकाग्रस्य गतित्वेन प्रतिपाद्यतया प्राधान्यात्, 'सर्वी-णि 🔻 वे'त्यादीनां तु तिद्वश्रेषणतया गुणलाद्, गुणे लन्याया-कर्षनेति वहन्यप्यप्रधानानि प्रधानानुरोधेन नेतव्यानि। ऋपि च 'त्राकाम इति होवाचे'त्युत्तरे प्रथमावगतमाकामपदम-नुपजातिवरोधित्वेन तदनुरक्तायां बुद्धा यदादेव तदेव वा-क्यगतमुपनिपतितं तत्तदुपजातविरोधि तदानुगुप्येनैव व्य-वस्थातुमर्चित । न च क चिदाकाश्रशब्दो भत्त्या ब्रह्मणि प्रयुक्त इति सर्वत्र तेन तत्परेण भवितव्यम् । निष् गङ्गा-यां घोष इत्यच गङ्गापदमनुपपत्त्या तीरपरमिति यादांसि गङ्गायामित्यचाप्यनेन तत्परेण भवितव्यम् । संभवश्वीभयच तुस्यः । न च ब्रह्माप्यायाकाश्रश्यः । मुख्यः । स्रनेकार्थ-त्वस्थान्याय्यतात् । भक्त्या च ब्रह्मणि प्रयोगोपपत्तेः । चोको चास्य नभिस निरूदतरत्वात् तत्पूर्वकत्वाच वैदिकार्घप्रती-तेर्वेपरोत्यानुपपत्तेः । तदानुगुष्येन च 'सर्वाणि इ वेंत्यादीनि भाष्यक्तता स्वयमेव नीतानि । तसाङ्गृताकाश्रमेवाचापास्य-त्वेनापदिश्यते, न परमात्मेति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधी-यते । त्राकाभभव्देन ब्रह्मणे। यचणं, कुतः, तिक्वङ्गात् । तथान्छि ।

सामानाधिकरप्येन प्रश्नतस्रितवाकायोः । पार्वापर्यपरामर्भात् प्रधानत्वेपि गाणता ॥ यद्यप्याकाभपदं प्रधानार्थं तथापि यत् पृष्टं तदेव प्रति- वक्तव्यं, न खल्बनुकात्त आसान् पृष्टः कोविदारानाचष्टे । तिंद्रास्य खोकस्य का गतिरिति प्रश्नो दृग्यमाने। नाम-इपप्रपचमाचिवय (१) इति तदनुरोधाद्य एव सर्वस्य लोक-स्य गतिः स एवाकाश्रशब्देन प्रतिवक्तव्यः। न च भ्रता-काग्रः सर्वस्य नेकस्य गतिः । तस्यापि नेकमध्यपातित्वात्, तदेव तस्य गतिरित्यनुपपत्ते । न चीत्तरे भ्रताकाश्रश्रवणा-द्भूतांकाश्रकार्यमेव एष्टमिति युक्तम् । प्रश्नस्य प्रथमावग-तस्यानुपजातविरोधिना चे।कसामान्यविषयखोपजातविरोधि-नोत्तरेण संकोचानुपपत्तेः, तदनुरोधेनोत्तरव्याख्यानात् । न च प्रज्ञनेन पूर्वपश्चक्रपेणाविस्थितार्थेनोत्तरं व्यवस्थितार्थं न प्र-क्यं नियन्तुमिति युक्तम् । तन्निमित्तानामज्ञानसंश्रयंविप-र्यासानामनवस्थानेपि तस्य स्वविषये व्यवस्थानात्। ऋन्यथा-त्तरस्रानालम्बनलापत्तेर्वैयधिकरप्यापत्तेर्वा । ऋपि चेत्त-रेपि बङ्गसमञ्जसम् । तथाचि । 'सर्वाणि च वा इमानि भू-तान्याकाश्रादेव समुत्पद्यन्त'इति सर्वश्रव्दः कथं चिदन्यवि-षया व्याख्येयः । एवमेवकारोप्यसमञ्जसः । न खल्वपामा-काग्र एव कारणम् (२)त्र्रिपि तु. तेजोपि । एवमन्नस्थापि ना-काश्मेव कारणम् ऋषि तु पावकपाथसी ऋषि। मुखकार-पविवशायां तु ब्रह्मप्येवावधारणं समञ्जसम् । त्रसमञ्जसं तु भूताकाग्रे। एवं सर्वेषां भूतानां स्रो ब्रह्मप्येव। एवं सर्वे-भ्याे ज्यायस्वं ब्रह्मण एव । परमयवं ब्रह्मीव । तसात्वर्वेषां चाे-

<sup>(</sup>१) मात्रगतिविषय---पा० २ | ४ |

<sup>(</sup>२) नसल्वयमाकाश एव पाधःकारणम्—पा० ३ । ४ ।

कानामिति प्रश्नेनोपक्रमाद्, उत्तरे च तत्तदसाधारणब्रह्मगुण-परामर्शात्, पृष्टायास्य गतेः परमयनमित्यसाधारणब्रह्मगुणी-पर्सचाराद्, भूयसीनां श्रुतीनामनृयचाय 'त्यजेदेनं कुलस्यार्ये' इतिबदरमाकाश्रपदमाचमसमञ्जसमसु । एतावता चि बञ्ज समञ्जरं स्थात् । न चाकाग्रस्य प्राधान्यमुत्तरे, किं तु पृष्टार्थत्वादुत्तरस्यः जेकसामान्यगतेस पृष्टत्वात् परायणमि-ति च तस्प्रैवोपसंद्याराद्वह्मीव प्रधानम् । तथा च तदर्थं सदाकुाश्रपट् प्रधानार्थं भवति, नान्यया । तसाङ्गह्मीव प्र-चानसाकाश्रपदेनेचे।पास्यत्वेनोपश्चित्रं, न भूताकाश्रमिति सिद्दम्। "ऋपि चा"स्यैवोपक्रमे उन्तविकाल ते सामेत्य"न्तव-स्वद्रेषिष प्राचावत्यस्ये"ति । न चाकाप्रप्रन्दो गौषोपि वि-जिन्नतप्रतिपत्तिः, तत्रतत्र ब्रह्माप्याकाग्रग्रन्दस्य तत्पर्यायस्य प्रयोगप्राचुर्यादखन्ताभ्यासेनास्त्रापि मुख्यवत् प्रतिपत्ते-रिव स्थानार्थं ब्रह्मणि प्रयोगप्राचुयं वैदिकं नि-दर्भितं भाष्यक्रता । तत्रैव च प्रथमावगतानुगुण्येनोक्तरं नी-यते, यच तदन्यया कर्तुं प्रस्वम्। यच तुन प्रस्वं त-चात्तरानुगुष्येनैव प्रथमं नीयतद्वाच । "वाक्यापक्रमेपी"ति॥

#### अत एव प्राणः॥२३॥

'उद्गीये या देवता प्रसावमन्वायत्ते'खुपक्रस्य श्रूयते। 'क-तमा सा देवतेति प्राप इति शेवाचे।षस्ति(१)श्राक्रायणः'। उद्गीयोपासनप्रसङ्गेन प्रसावोपासनमणुद्गीय इखुक्तं भाष्यक्र-

<sup>(</sup>१) चोषस्त्य-पा० १ । २ ।

ता । प्रस्ताव इति सान्तो भिक्ति विशेषस्तमन्वायक्ता श्वनुगता प्राणा देवता । श्वन प्राणशब्दस्य ब्रह्मणि वायुविकारे च दर्शनातांश्रयः । किमयं ब्रह्मवचन उत वायुविकारवचन इ-ति । तन्तात एव ब्रह्मालिङ्गादेव प्राणोपि ब्रह्मीव न वायुविकार इति युक्तम् । यद्येवं तेनैव गतार्थमेतदिति को ऽधिकर-णान्तरस्वारसार्थः । तन्नोच्यते ।

चार्ये त्रुत्वेकगम्ये चि त्रुतिमेवाद्रियामचे । मानान्तरावगम्ये तु तदशात्तद्यविखतिः ॥

त्रद्वाणा वा सर्वभूतकारणत्वमाकाग्रस्य वा वाय्वादिभूतकारणत्वं प्रित नागमाहते मानान्तरं प्रभवति । तच पैवीपर्यपर्याचीचनया यचार्थे समञ्ज्ञस न्नागमः स एवार्यसस्य गृद्धाते, त्यञ्चते चेतरः । इच त संवेशनोद्गमने
भूतानां प्राणं प्रत्युच्यमाने किं ब्रह्म प्रत्युच्येते न्याचा वायुविकारं प्रतीति विश्रये 'यदा व पुरुषः स्विपित प्राणं तिर्वे
वागण्येति' इत्यादिकायाः श्रुतेः सर्वभूतसारे न्द्रियसंवेशनोद्गमनप्रतिपादनदारा सर्वभूतसंवेशनोद्गमनप्रतिपादिकाया मानान्तरानुग्रचन्यसामर्थ्याया वन्नात्संवेशनोद्गमने वायुविकारस्वेष
प्राणस्यः न ब्रह्मणः । श्रुपि चानोद्गीयप्रतिचारयोः सामभक्त्योत्रंद्वाले प्रचे श्रादित्यश्चानं च देवते स्रभिद्धिते कार्यकरणसंघातस्वरे, तत्साचनर्यात् प्राणोपि कार्यकरणसंघातस्य एव द्वेवता भवितुमर्चति । निरस्ते।प्ययमर्थ देशस्यधिकरणे पूर्वे।क्तपर्यपश्चचेत्रपोद्दननाय पुनक्षन्यस्तः । तसादायुविकार एवात्र प्राणग्रव्हार्थ इति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते

ऽभिषीयते ।

पुंवाकास्य बजीयस्वं मानान्तरसमागमात् । ऋषैारुषेये वाको तत्संगतिः (१) किं करिष्यति ॥

ना खनु स्तरःसिद्धप्रमाणभावमपैरहवेयं वनः स्वविषय-ज्ञानोत्पादे वा तद्वावचारे वा मानान्तरमपेश्वते । तस्वापैा-क्षेयस्य निरस्तसमसादे।षाप्रद्वस्य स्वत एव निष्टचायकत्वात् । निम्रचयपूर्वकत्वाद्यवचारप्रवृत्तेः । तसादसंवादिनो वा चशुषद्रव इपे लिंगन्द्रियसंवादिने। चा तस्यैव द्रव्येनादाढ्यं वा दाढ्यं वा, तेन स्तामिन्द्रियमाचसंवेशनोद्गमने वायुविकारे प्राणे, स-र्वभूतसंवेश्वनोद्गमने तु न ततो वाक्यात्प्रतीयेते । प्रतीती वा तचापि प्राणो ब्रह्मीव भवेन्न वायुविकारः । 'यदा सप्तः ख-प्रं न कं चन प्रयाद्यथासिन्प्राण एवैक्या भवती'त्यत्र वाक्ये यथा प्राणप्राब्दे। ब्रह्मवचनः । न चास्मिन् वायुविकारे स-वैषां भूतानां संवेशनोद्गमने मानान्तरेण दश्येते। न च मानान्तरसिद्धसंवादेन्द्रियसंवेशनोद्गमनवान्यदार्दगत् सर्वभूत-संवेशनोद्गमनवाकां कथं चिदिन्द्रियविषयतया व्याख्यानमई-ति । खतःसिद्दप्रमाणभावस्य स्वभावदृदस्य मानान्तरानुप-यागात् । न चास्य तेनैकवास्वताः एकवास्वतायां च तद्पि ब्रह्मपरमेव स्वादित्युक्तम् । इन्द्रियसंवेशनोद्गमनं त्ववयुत्वा-नुवादेनापि घटिष्यते । 'एकं वृष्णीते हैं। वृष्णीत'इतिवत् । न तु सर्वग्रव्हार्थः संकोत्तमर्चति। तसात्प्रस्तावभित्तं प्राण-प्रव्हाभिधेयब्रह्मदृष्टेग्रापासीत, न वायुविकारदृष्ट्येति सिद्ध-

<sup>(</sup>१) तु संगतिः—पा० १ ।

म् । तथा चोपासकस्य प्राणप्राप्तिः कर्मसम्बद्धिर्व फलं भ-वतीति । "वाक्यप्रोषबलेने"ति । वाक्यात्मंनिधानं दुर्वलमित्यर्थः । उदाचरणान्तरं तु निगद्व्याख्यानेन भाष्येण दूषितम् ॥

#### ज्योतिश्वरणाभिधानात् ॥२४॥

इदमामनित । 'श्रय यदतः परे। दिवे। ज्योतिदीयते विश्वतः पृष्ठेषु सर्वतः पृष्ठेष्वनुत्तमेषूत्तमेषु लोकेष्विदं वाव तचादिदमस्मिन्ननःपुरुषे ज्योति'रिति । यज्ज्योतिरते। दिवे।
चुलेकात्परं दीप्यते प्रकाशते विश्वतः पृष्ठेषु विश्वेषामुपरि ।
श्रमंकुचद्वृत्तिरयं विश्वश्रम्दो ऽनवयवेन संसारमण्डलं बूतइति दर्शयितमास । 'सर्वतः पृष्ठेषूत्तमेषु' । न चेदमुत्तममात्रमपि तु सर्वेत्त्तमित्यास । 'श्रमृत्तमेषु' । नास्त्येभ्यो ऽन्य
उत्तम इत्यर्थः । 'इदं वाव तद्यदिदमस्मिन्पुरुषेन्तज्योतिस्त्वग्यास्त्रोण श्रारीरेणोक्षणा श्रोत्त्रयास्त्रोण च पित्तिकर्णेन पुंसा
घिषेण लिङ्गेनानुमीयते' । तत्र श्रारोरस्योक्षणस्त्वचा दर्शनं
दृष्टि,चेषस्य च श्रवणं श्रुतिः तयोश्व दृष्टिश्रुती ज्योतिष
एवः तिसङ्गेन तदनुमानादिति । स्रत्र संश्वयः । किं अयोतिःश्रम्दं तेज उत्र बद्धोति । किं तावत् प्राप्तः तेज इति । कुतः ।
गौणमुख्यग्रसणविश्वये मुख्यग्रसणस्य

चौत्सर्गिकत्वाद्याक्यस्यतेजो लिङ्गोपलम्भनात् । वाक्यान्तरेणानियमात्तदर्थाप्रतिसंधितः ॥ वलवद्वाधकोपनिपातेन खल्वाकाप्रप्राणग्रव्है। मुख्यार्थत्वा-त् प्रचाव्यान्यच प्रतिष्ठापिते। (१) । तदिच ज्योतिष्यदस्य

<sup>(</sup>१) मुल्यार्थात् प्रच्यावितौ-पा० १ | ४ |

मुख्यतेजावचनत्वे वाधकस्तावत्खवाक्यभेषा नास्ति । प्रत्युत्ते नेजािलक्षमेव दीष्यतद्दित । कीक्षेयज्योितःसाक्रप्यं च चनुत्यो क्षप्यान् श्रुते। विश्रुते। भवतीत्यस्पप्पनत्वं च खवाक्ये
श्रूयते । न जात् ज्वन्नापरनामा दीप्तिर्विना तेजो ब्रह्मणि संभवति । न कीक्षेयज्योितःसाक्षप्यमृते वाद्यानेजने। ब्रह्मण्यस्ति । न चीष्यप्रघोषिनिक्षदर्भनश्रवणमीदर्यानेजने। न्याच ब्रह्मण्युपपद्यते । न च मद्यापत्वं ब्रह्मोपासनमणीयसे प्रनाय कर्णपे । श्रीदर्ये तु तेजस्यध्यस्य वाद्यां तेज जपासनमेतत्प्पन्तकृष्यं युज्यते । तदेतत्तेजोिनिक्षम् । एत
दुपाद्वनाय च निरस्तमिप मर्यादाधारवत्त्वमुपन्यस्तम् । इच तिन्तरासकारणाभावात् । न च मर्यादाक्तं तेजोराभेरच तिन्तरासकारणाभावात् । न च मर्यादाक्तं तेजोराभावान्यक्तं । न्याव्यवक्तं स्पनायास्य सत्यां
रात्रावनवक्तं स्पनात् । न च

'पादोस्य सर्वा भूतानि जिपादस्यास्रतं दिवि'

इति ब्रह्मप्रतिपादकं वाक्यान्तरं यदतः परे दिवा ज्योति-रिति ज्योतिः प्रब्दं ब्रह्मणि व्यवस्थापयतीति युक्तम् । न-दि संनिधानमाचाद् वाक्याक्तरेषः वाक्यान्तरगता श्रुतिः प्रक्या मुख्यार्थाच्छावयितुम् । न च वाक्यान्तरेधिकरण-त्येन द्याः श्रुता दिव इति मर्यादाश्रुतो प्रक्या प्रत्यभिज्ञा-तुम् । ऋपि च वाक्यान्तरस्यापि ब्रह्मार्थत्वं प्रसाध्यमेव नाद्यापि सिध्यति तत्क्रयं तेन नियन्तुं ब्रह्मप्रतया यदतः पर इति वाकां प्रकाम । तसानीज एव उद्योतिनं बह्मे-ति प्राप्तम् । तेजःकथनप्रस्तावे तमःकथनं प्रतिपक्रीपन्यासेन प्रतिपश्चान्तरे दढा प्रतीतिर्भवतीत्वेतदर्थम् । चसुर्वृत्तिरी-धकमित्यर्थावरकत्वेन । त्राक्षेप्ता ऽऽच । "ननु कार्यस्या-पी"ति । समाधातैकदेशी बृते । "श्वसु तचीं"ति । य<del>त्ते</del>-जोबसाभ्यामसंप्रक्तं तदिनवुरक्ततमुच्यते । त्राक्षेप्रा दूषयति । "ने"ति। निष्कतत् का चिद्यपुषयुज्यते सर्वाखर्यमियातः निष्-त्क्वतस्यैवोपयोगादित्यर्थः । एकदेशिनः श्रद्धामाच । "इद-मेवे"ति । त्राचेप्ता निराकरोति। "न, प्रयोजनान्तरे"ति । एकैकां चिव्वतंत्रिवृतं करवाणीति तेजःप्रभृत्युपासनामाव(१)-विषया श्रुतिन संकोचियतुं युक्तेत्यर्थः । एवमेकदेशिनि दू-विते परमसमाधाता पूर्वपत्ती ब्रूते । "त्रासा तर्षि निष्टरहा-तमेवे"ति । "भागिनी" युक्ता । यद्यप्याधारवज्जतस्रुतिर्वस्र-ग्यपि किस्पतापाधिनिबन्धना (२) कथं चिदुपपद्यते । तथापि यया कार्ये ज्योतिद्यतिग्रयेने।पपद्यते न तथा ऽत्रेत्यत जक्तम् "खपपद्यतेतरामि"ति । "प्राक्ततं" प्रक्ततेर्जातं, कार्यमिति या-बत्। एवं प्राप्ते, उच्चते।

सर्वनामप्रसिद्धार्थं प्रसाध्यार्थविषातकत् । प्रसिद्धापेचि सत्पूर्वनाक्यसम्बद्धमपकर्पति ॥ तद्वचात्तेन नेयानि तेजोजिङ्गान्यपि भुवम् । अस्तुपयेव प्रधानं दि बस्तुष्टन्दो न तन्त्र तु ॥

<sup>(</sup>१) पास्यमात्र-पा० १ । ४ ।

<sup>(</sup>२) कल्पितीपाभिनि-पा० २ । ४ ।

श्रीत्मर्शिकां तावद्यदः प्रसिद्धार्थानुवादकत्वं यदिधिविभ-क्तिमप्यपूर्वार्थावबोधनस्वभावात्मचावयति । यथा यस्माचिता-ग्रेरिग्नर्श्वानद्देत् यस्योभयं इविरार्तिमाच्हेर् इति । यत पुनस्तत्प्रसिद्ध(१)मन्यते। न कथं चिदाप्यते, तच वचनानि ल-पूर्वत्वादिति सर्वनाम्बः प्रसिद्धार्थत्वं वलादपनीयते । यथां य-दाग्नेयोष्टाकपाचे। भवतीति । तदिच यदतः परो दिवे। ज्यो-तिरिति यक्कव्दसामर्थाद् द्युमर्यादेनापि ज्योतिषा प्रसिद्धेन भवितव्यम् । न च तस्य प्रमाणान्तरतः प्रसिद्धिरस्ति । पू-र्ववाक्ये च द्युसंबन्धि जिपाइस्नप्रसिद्दमिति प्रसिद्यापेशायां तदेव संबध्यते । न च प्रधानस्य प्रातिपदिकार्थस्य तत्त्वेन प्रत्यभिज्ञाने तिद्वश्रेषणस्य विभक्त्यर्थस्यान्यतामान्त्रेणान्यता यु-क्ता । एवं च ख्वाकास्यानि नेजोचिङ्गान्यसमञ्जसानीति ब्रह्माख्येव गर्मायतव्यानिः गर्मितानि च भाष्यक्रता । तत्र ज्योतिर्बद्मविकार इति ज्योतिषा ब्रह्मैवोपचच्चते । अय वा प्रकाशमानवनना ज्योतिःशब्दः, प्रकाशश्च ब्रह्मेति ब्र-च्चाणि मुख्य, इति ज्योतिर्बह्मीत सिद्दम् । "प्रक्रतचानाप्र-क्ततप्रक्रिये" इति । प्रसिद्धापेचायां पूर्ववाक्यगतं प्रक्रतं सं-निचितमप्रसिद्धं तु कर्ल्यं न प्रक्ततम्। त्रात एवातां कस्प-यतइति । संदंशन्यायमाच । "न केवन्न"मिति । "परस्या-पि ब्रह्मणा नामादिप्रतीकत्वव"दिति । कीचेयं हि ज्यो-तिर्जीवभावेनानुपविष्टस्य परमात्मना विकाराः जीवाभावे देचस्य ग्रैत्यात्, जीवतम्बैाज्याज्जायते । तसात्तत्रतीक- क्षोपासनमुपपन्नम् । श्रेषं निगदव्याख्यातं भाष्यम् ॥ छन्दोभिधानाचेति चेच, तथा चेतो-

### र्पणनिगदात्तथाहि दर्शनम् ॥२५॥

पूर्ववाकास्य चि ब्रह्मार्थत्वे सिद्धे स्यादेतदेवं, न तु त-इह्मार्थमि तु गायत्यर्थम् । 'गांयची वा इदं सवैं भूतं यदिदं किं चें'ति गायत्रों प्रक्तत्येदं श्रूयते 'त्रिपादस्यास्ततं दिवो'ति । नन्वाकाश्रस्तिक्कादित्यनेनैव गतार्थमेतत् । त-याचि। तावानस्य मचिमेत्यस्यान्धिच ब्रह्म चतुष्पाद्क्रम्। सैव च तदेतहचाभ्यनूक्तमित्यनेन संगमितार्था ब्रह्मानिङ्गम्। एवं गायत्री वा इदं सर्वमित्यशरसंनिवेशमात्रस्य गायत्या न सर्वत्व(१)मुपपदाते। न च भूतपृथिवीग्ररीरइदयवान्प्रा-षातात्वं गायत्याः खरूपेषा संभवति । न च ब्रह्म(५)पुर-षसंबन्धित्वमस्ति गायत्याः । तसाद्रायत्रीदारा ब्रह्मण ए-वापासना न गायत्या इति पूर्वेषीव गतार्थत्वादनारमाणी-यमेतत्। न च पूर्वन्यायसारणे इत्रसंदर्भ एतावान् युक्तः। श्रवीत्यते । त्रस्त्वधिकाग्रङ्का । तथान्ति । गायवीदारा ब-द्योपासनेति कोर्थः । गायत्रीविकारोपाधिनो ब्रह्मण उ-पासनेति । न च तदुपाधिनस्तदविक्वन्नस्य सर्वात्मत्त्रम्, उपाधेरवच्छेदात्। निष्ठ घटाविकत्तं नभानविकतं भव-ति । तसादस्य सर्वातात्वादिकं स्तुत्वर्थं, तद्दरं गायव्या

<sup>(</sup>१) सर्वात्मत्व--पा० १ । ४ ।

<sup>(</sup>२) न च पञ्चब्रह्म---पा०२ । ४ ।

एवास्तु स्तुतिः कया चित्र्प्रणाखा 'वाउवे गायत्री वाउवाइदं सबैं भूतं गायति च चायति चे'त्यादि श्रुतिभ्यः । तथा च 'गायचो वा इदं सर्व'मित्युपक्रमे गायत्या एव इदयादिभि-व्यांख्या व्याख्याय च 'सेषा चतुष्पदा षड्विधा गायत्रो'त्-पर्वं चारे। गायत्यामेव समञ्ज्ञेमा भवति । ब्रह्मणि तु स-र्वमेतदसमञ्जसमिति यदैतद्वहोति च ब्रह्मश्रब्दशक्दोवि-षय एवः यथैतां ब्रह्मीपनिषदमित्यच वेदोपनिषदुच्यते । तसाद्गायचीक्नदोभिधानाच ब्रह्मविषयमेतदिति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । "न," कुतः, "तथा चेतार्पणनिगदाद्" गायत्याख्यक्रन्दोदारेण गायत्रीरूपविकारानुगते ब्रह्मणि चे-नोर्पणं चित्तसमाधानमनेन बाह्मणवाक्येन निगदाने । एत-दुत्तं भवति । न गायत्री ब्रह्मणो ऽवच्छेदिका, उत्पन्नस्वेव नीजलं, येन तदवक्किन्नमन्यत्र न स्वादवक्केदविरचात्। किं तु यदेव तद्रह्म सर्वात्मकं सर्वकारणं तत्स्वरूपेणाश्रकोपदे-ग्रमिति तदिकारगायचीदारेणोपचच्यते । गायत्याः सर्व-क्कन्दो व्याप्त्या च सवनचयव्याप्त्या च हिजातिहितीयजना-जननीतया च श्रुतेर्विकारेषु मध्ये प्राधान्येन द्वारत्वे।पपत्तेः। न चाचे।(१)पचश्राणाभावेन नोपचच्चं प्रतीयते, निच कुण्डचेनेा-पनिक्षतं कण्डस्पं कुण्डनिवयोगे ऽपि पञ्चात्प्रतीयमानमप्र-तीयमानं भवति । तद्रूपप्रत्यायनमाचे।पयोगित्वादुपचक्षणाना-मनवक्केदकत्वात् । तदेवं गायचीप्रब्दस्य मुख्यार्थत्वे गाय-त्या ब्रह्मोपलच्यतरत्युक्तं, संप्रति तु गायनीप्रव्यः संख्यासा-

<sup>(</sup>१) न चान्यत्री-पा० ४ |

मान्गाद्गीप्या वृत्त्या ब्रह्मप्येव वर्ततद्दित दर्भयति । "त्रपर ग्राहें ति । तथाचि षडशरेः पार्टेर्यथा गायत्री चतुष्पदा एवं ब्रह्मापि चतुष्पाद् । सर्वाणि हि भ्रुतानि स्थावरजङ्ग-मान्यस्वैकः पादः । दिवि द्योतनवित चैतन्यह्रपे स्वातम-नीति यावत्, त्रयः पादाः । स्त्रयवा दिव्याकाग्रे त्रयः पा-दाः । तथाचि श्रुतिः। 'इदं वाव तद्यीयं बिर्द्धा पुरुषा-दाकाश्रसिद्ध तस्य जागरितस्थानं जाग्रत्सस्वयं बाह्यान् प-दार्थीन् वेद तथा ऽयं वाव स योयमन्तःपुरुष स्त्राकाशः श्ररीरमध्यद्व्यर्थः, 'तिद्वि तस्य स्वप्नस्थानं तथा ऽयं वाव स यो-यमन्तर्चृदय स्त्राकागः' इदयपुगडरीक इत्यर्थः, तद्वि तस्य चुष्तिस्थानम् । तदेतं स्त्रिपादस्यासृतं दिवी'खुक्तम् । तदेवं चतुष्यात्त्वसामान्याद्वायत्रीग्रब्देन ब्रह्मोच्यते इति । "असि-न्पश्चे ब्रह्मैवाभिचित"मिति । ब्रह्मपरत्वादभिचितमित्युक्तम् । "षिद्विधे"ति । भूतपृथिवीग्रारीर इद्यवाक्प्राणा इति षट् प्रकारा गायव्याख्यस्य ब्रह्मणः श्रूयन्ते। 'पच्च ब्रह्मपुरुषा इति च इदयस्रिषषु ब्रह्मपुरुषश्रुतिर्बह्मसंबन्धितायां विव-चिनायां संभवति" । ऋस्यार्थः । इदयस्यास्य खन् पञ्च सुषयः,(१) पञ्च किद्राणि । तानि च देवैः प्राणादिभी(२)

रच्यमाणानि खर्गप्राप्तिदाराणीति देवसुषयः। तथाचि, इदय-स्य यत्प्राङ्मखं किद्रं तत्स्था या वायुः स प्रापस्तेन हि प्राय

<sup>(</sup>१) पञ्चदेवसुषयः—पा० ३ । ४ ।

<sup>(</sup>२) प्राणादित्यादिभी--पा० २ | ४ |

णकाले (३) संचरते स्वर्गलोकं, स एव चत्तुः स एवादित्य इ-त्यर्थः । 'चादित्यो इ वै बाद्धाः प्राण्' इति सुतेः। ऋय ये। ऽस्य दक्षिणः सुषिस्तरस्था वायुविश्रेषो व्यानः । तरसंबहं श्रीचं तचन्द्रमाः। 'श्रोत्रेण स्टा दिशयन्द्रमाये'ति श्रुतेः। ष्मथ यो ऽस्य प्रत्यक्ष्मुखः स्विष्तित्रस्थो वायुविभेषो ऽपानस्स च वाक् तत्संबन्धार्, वाक् चाग्निरिति। 'वाग्वा ऋग्नि'रिति श्रुतेः। त्रय या उस्रोदश्चाखस्त्रविस्तत्स्या वायुविश्रेषस्स स-मानः, तत्संबद्धं मनः, तत्पर्जन्यो देवता। त्र्रथ यो ऽस्वोध्व-स्तुषिस्तत्स्यो वायुविश्रोषस्स उदानः । पादतजादारभ्योध्यै नयनात्स वायुस्तदाधारयाकाग्री देवता । ते वा एते पञ्च चुषयः । तत्संबद्धाः पञ्च सार्दस्य ब्रह्मणः पुरुषा न गा-यक्त्रामखरसंनिवेशमाचे संभवन्ति, किंतु ब्रह्मण्येवेति ॥ "यथा जाेके" इति । यदाधारत्वं मुख्यं दिवस्तदा कथं चिन्मर्यादा व्याख्येया। या चि भ्याना वृद्याग्रे वस्तुता ऽस्ति स च ततः परतेाष्यस्त्येव। ऋर्वाग्भागातिरिक्तमध्यपरभागस्थस्य मस्यैव वृद्यात्परता ऽवस्थानात्। एवं च बाच्चाद्युभागाति-रिक्तग्ररीरचार्दयुभागखस्य ब्रह्मणे। बाह्याद् युभागात् प-रते। ध्वस्थानमुपपन्नम् । यदा तु मर्यादैव मुख्यतया प्रा-भान्येन विविज्ञता तदा सम्बाख्या ऽऽभारत्वं व्याख्येयम्। यथा गङ्गायां घोष इत्यन् सामीप्यादिति । तदिदमुक्तम् "ऋपर ऋष्धि"ति । श्रत एव दिवः परमपीत्युक्तम् ॥

<sup>(3)</sup> तत्स्थी वायुविशेषस्तेन हि प्राणः प्रायणकाळे —पा० १ | 3 | ४ |

# प्राणस्तथानुगमात् ॥२८॥

श्रनेकलिङ्गसंदी हे बलवत्कस्य किं भवेत्। लिङ्गिनो लिङ्गमित्यत्र चिन्त्यते प्रागचिन्तितम्॥

मुख्यप्राणजीवदेवताब्रह्मणामनेकेषां चिङ्गानि (१) ब्रह्मनि संग्रवन्ते, तत्कतमदविङ्गं, लिङ्गाभासं च कतमदित्यव विचार्यते । न चायमर्थी ऽत एव प्राण इत्यन विचारितः। स्मादेतत् । चिततमपुरुषार्थमिद्वय निखिलभूणच्यादिपा-पापरामर्श्रस प्रजात्मत्रं चानन्दाद्रिय न मुख्ये प्राणे सं-भवन्ति। तथैष साधु कर्म कारयति, एष चेाकाधिपतिरि-त्याद्यपि । जीवे तु प्रज्ञात्मत्वं कथं चिङ्गवेदितरेषां त्वसं-भवः । वक्तृत्वं च वाक्तरणव्यापारवन्त्वं (२) यद्यपि परमा-त्मनि खरूपेण न संभवित तथाप्यनन्ययासिद्दवज्जन्मजि-क्रविरोधाच्जीवदारेण ब्रह्मण्येव कयं चिद्याख्येयम् जीव-स्य ब्रह्मणा ऽभेदात् । तथा च श्रुतिः । 'यदाचानभ्युदितं येन वागभ्युद्यते तदेव ब्रह्म न्वं विद्वी'ति वाग्वदनस्य बुद्धा कारणमित्याच । ग्ररीरधारणमपि यद्यपि मुख्यप्राणस्त्रैव तथापि प्राण्यापारस्यपरमात्मायत्तत्त्वात्परमात्मन एव । यद्यपि चानेन्द्रदेवताया विग्रचवत्या चिङ्गमस्ति, तथाचि, र्न्ट्रधामगतं प्रतर्दनं प्रतीन्द्र उवाच । मामेव विजानीची-त्युपक्रम्य प्राणी ऽसि प्रजातमेत्यातमि प्राणग्रब्दमुचचार ।

<sup>(</sup>१) किक्नानीह—पा० ३ । ४ ।

<sup>(</sup>२) ब्यापारकर्तृत्वं---पा० ३ । ४ ।

प्रज्ञात्मत्वं चाखोपपद्यते, देवतानामप्रतिचतज्ञानग्रक्तित्वात् । सामर्थ्यातिश्रयाचेन्द्रस्य चिततमपुरुषार्थचेतुत्वमपि । मनुष्या-भिकारत्वाच्छाबस्य देवान्प्रत्यप्रवृत्तेर्भृणद्वत्यादिपापापरामर्श्र-स्रोपपत्तेः । नोकाधिपत्यं चेन्द्रस्य नोकपानलात् । त्रान-न्दादिह्मपत्नं च स्वर्गस्यैवानन्दत्वात् । 'त्राभूतसंश्ववं स्या-नमस्तलं चि भाष्यत'इति सृतेयास्तलमिन्द्रस्य । लाष्ट्र-मचनमित्याद्या च विग्रचवन्वेन स्तुतिस्तत्रैवे।पपद्यते । त-थापि परमपुरूषार्थस्यापवर्गस्य परबृह्मज्ञानादन्यते। ऽनवा-प्तेः परमानन्दरूपस्य मुख्यस्यान्टतत्वस्याजरत्वस्य च बृह्म-इपाव्यभिचारादध्यात्मसंबन्धभूस्त्रस्य पराचीन्द्रे ऽनुपपत्तेः इ-न्द्रस्य देवताया ज्यात्मिन प्रतिबुद्धस्य चरमदे हस्य वाम-देवस्येव प्रारत्यविपाककर्माश्रयमाचं भागेन खपयता बुद्धाण एव सर्वमेतत्कारपतर्ति विग्रस्वदिन्द्रजीवप्राणवायुपरित्यागे-न बुद्धीवाच प्राणग्रब्दं प्रतीयतद्दति पूर्वपश्वाभावादनारभ्यमे-तदिति ॥ ऋत्रोच्यते। 'यो वै प्राणः सा प्रज्ञा या वा प्रजा स प्राणः सच च्चोताविसन् प्रारीरे वसतः सचेत्कामत' इ-ति यस्यैव प्राणस्य प्रज्ञात्मन उपास्यत्वमुक्तं तस्यैव प्राणस्य प्रज्ञात्मना सन्दोत्क्रमणमुच्यते । न च बुद्धाएयभेदे दिवचनं, न सङ्भावेतु, न चेत्क्रमणम् । तसादायुरेव प्राणः । जी-वस्य प्रजातमा सर प्रवृत्तिनिवृत्त्या भक्त्यैकत्वमनयारूपचरितं यो वै प्राण इत्यादिना। त्रानन्दामराजरापचतपाप्रत्वादय-स्र बुषाणि प्राणे भविष्यन्ति । तसाद्यथायागं त्रय एवा नापास्याः । न चैष वाक्यभेदा देषमावचित । वाक्यार्था- वगमस्य पदार्थावगमपूर्वकत्वात् । पदार्थानां चेक्तिन मार्गेण स्वातन्त्र्यात् । तसादुपास्यभेदादुपासाचैविध्दमिति पूर्वः पद्या सिद्धान्तस्तु सत्यं पदार्थावगमोपाया वाक्यार्थावगमोग्न तु पदार्थावगमपराणयेव पदानिः ऋषि त्वेकवाक्यार्थावगमपराण्येव पदानिः ऋषि त्वेकवाक्यार्थावगमपराण्येव पदानिः ऋषि त्वेकवाक्यार्थावगमपराण्ये न सपराणि । तमेव त्वेकं वाक्यार्थं पदार्थावगममन्तरेण न श्रक्तुवन्ति कर्तुमित्यन्तरा तदर्थमेव तमप्यवगमयन्ति, तेन पदानि विश्विष्टैकार्थाववेष्यनस्वरसान्येव वस्ववद्वाधकोपनिपानाद्वानार्थवेष्ठपरतां नीयन्ते । यथाद्यः ।

संभवत्येकवाकात्वे वाकाभेदस नेष्यते

इति । तेन यथोपाप्रुयाज्यवाको जामितादोषोपक्रमे तत्यतिसमाधानोपसंचारे चैकवाक्यत्वाय प्रजापितक्षपाप्रुयख्य
इत्यादयो न पृथिविषयः किं त्वर्थवादा इति निणीतः तथेचापि मामेव विजानीचीत्युपक्रम्य प्राणो ऽस्मि प्रजातमेत्युक्वा ऽन्ते स एष प्राण एव प्रजातमा ऽऽनन्दो ऽजरो ऽस्त
इत्युपसंचाराद्वसपयेकवाक्यत्वावगतौ सत्यां जीवमुख्यप्राणलिङ्गे अपि तदनुगुणतया नेतव्ये । अन्यथा वाक्यभेदप्रसङात् । यत्पुनर्भेददर्भनं 'सच च्चोता'विति तज्ज्ञानिक्रयागात्मानमेवोपलश्चयितुम् । अत एवोपलच्यस्य प्रत्यमात्मसक्ष्पस्याभेदमुपलश्चणाभेदेनोपलश्चयित । "प्राण एव प्रज्ञान्ते"ति ।

तसादनन्यथासिद्दबृष्णचिङ्गानुसारतः । एकवाकावचात्प्राणजीवचिङ्गोपपादनम् ॥ इति संग्रहः॥

"न बुद्धवाकां भवितुमर्चती"ति। नैष संदर्भी बुद्धावाका-मेव भवितुमर्चतीति किं तु यथायागं किं चिक्च जीववा-कां, किं चिन्म् ख्यमणवाकां, किं चिद्रह्मवाकामित्यर्थः । "प्र-ज्ञासाधनप्राणान्तराश्रयत्वा"दिति । प्राणान्तराणीन्द्रियाणि तानि चि मुख्ये प्राणे प्रतिष्ठितानि, जीवमुख्यप्राणयार-न्यतर(१)इत्यूपक्रममात्रम् । "उभा"विति । पूर्वपश्चतत्त्वम् । बुस तु ध्रुवम्। "न बुद्धो"ति । न बुद्धीवेत्यर्थः । "द-मानां भूतमात्राणा"मिति । पच मब्दादयः पच पृथिव्या-दय इति दश भूत मात्राः । पच बृहोन्द्रियाणि पच बु-इय इति दश्र प्रज्ञामाचाः । तदेवं खमतेन व्याख्याय प्राचा वृत्तिक्ततां मतेन व्याचष्टे । "म्रथ वे"ति । पूर्वे प्राणस्यैक-मुपासनमपरं जीवस्यापरं मुखण इत्युपासननैविध्येन वाका-भेदप्रसङ्गा दूषणमुक्तम्, इच तु बुद्धण एकस्यैवोपासाचयवि-**ब्रिष्टस्य विधानान्न वाक्यभेद इत्यभिमानः प्राचां वृत्तिक्तताम्।** तदेतदालीचनीयं, कयं न वाकाभेद इति । युक्तं सोमेन यजेतेत्यादै। सेामादिगुणविश्विष्टयागविधानं तद्गुणविश्विष्ट-स्यापूर्वस्य कर्मणा ऽप्राप्तस्य विधिविषयत्वात् । इंच तु सि-इरूपं बुद्धा न विधिविषयो भवितुमर्द्यति । श्वभावार्थत्वात्। भावार्थस्य विधिविषयत्वनियमाद्, वाक्यान्तरेभ्यसः बुद्धावग-नेः प्राप्तत्वात् तदनृद्याप्राप्ते।पासा भावार्थी विधेयसास्य च भेदाहिध्यावृत्तिनवणो वाक्यभेदो ऽतिस्तुट इति भाष्यक्तता नेाद्वाटितः । खट्याख्यानेनैवेाक्तप्रायत्वादिति सर्वमवदातम् ॥ इति श्रीवाचस्त्रतिमिश्रविरचिते भाष्यविभागे भामत्वां प्रय-मस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

म्रथ दितीयं पादमारिषुः पूर्वे क्तिमर्थं सारयित वच्छमाणापयोगितया । "प्रथमे पाद"इति । उत्तरच हि बुम्नणो व्यापित्विनित्यत्वादयः सिद्धवद्वेत्त्तयोपदेच्यन्ते । न चैते
साम्रात्पूर्वमुपपादिता इति हेत्भावेन न प्रका(१) उपदेष्टुमिति । त्रत उक्तम् । "समस्तजगन्कारणस्ये"ति। यद्यप्येते
न पूर्वं कण्डत उक्तास्तथापि बुद्धाणो जगज्जन्मादिकारणत्वोपपादनेनाधिकरणसिद्धान्तन्यायेने।पिश्वप्ता इत्युपपन्नस्तेषामुत्तरच हेत्भावेनोपन्यास इत्यर्थः । "त्रर्थान्तरप्रसिद्धानां
चे"ति । यत्रार्थान्तरप्रसिद्धा एवाकाप्रप्राणज्योतिरादयो बुन्नाणि व्याख्यायन्ते तद्व्यभिचारिजिङ्गश्रवणात् तत्र कैव कया मनोमयादीनामर्थान्तरे प्रसिद्धानां पदानां बुद्धागोचरव्यनिर्णयं प्रतीत्यभिप्रायः । पूर्वपक्षाभिप्रायं त्वये दर्प्रयिव्यामः ।

# सर्वव प्रसिद्धोपदेशात् ॥१॥

"इदमाम्नायते । सर्वे खिष्यदं ब्रह्म"। कुतः "तक्काना-नि"ति । यतस्तक्षाद्रद्वाणोः जायतइति तज्जम् । तिक्षंय नीयतुइति तक्षम् । तिक्षंयानिति स्थितिकाने चेष्टतइति

<sup>(</sup>१) इति कथं हेतु भावेन इन्या-पा० १ | 3 |

तदन् जगत्तसात्सर्वं खिखदं जगद्रद्वा। ऋतः कः कस्ति-न् रज्यते कञ्च कं देष्टीति रागदेषरिकतः प्रान्तः सञ्ज्पा-सीत । "त्रय खलु कतुमयः पुरुषा यथाकतुरस्मिल् बोको पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति स ऋतं सुर्वीत मनोमयः प्राणगरीर इत्यादि । तच संग्रयः। किमिच मनोमयत्वादि-भिर्धर्मैः गारीर त्रात्मापास्यत्वेनोपदिग्यते त्राचे।सिङ्ह्येति। निं तावत्पाप्तं भारीरो" जीव इति । कुतः। क्रतुमित्यादि-वाक्येन विचितां ऋतुभावनामनूद्य सर्वमित्यादिवाक्यं प्रमगु-षो विधिः । तथा च सवैं खिष्त्रदं ब्रह्मीत वाकां प्रथम-पठितमप्यर्था लोचनया परमेव, तदर्थी पजीवित्वात् । एवं च संकल्पविधिः प्रथमो निर्विषयः सन्नपर्यवस्यन्विषयापेशः ख-यमनिवृत्तो न विध्यन्तरेणोपजीवितुं शक्योः ऽनुपपादकत्वात्। तसाच्छान्ततागुणविधानात्पूर्वमेव मने।मयः प्राणग्ररीर इत्या-दिभिर्विषयोपनायकैः संबध्यते । मनोमयादि च कार्यकार-षशंघातात्मना जीवात्मन एव निरूढिमिति जीवात्मनीपा-खेने।परक्तोपासना न पश्चाइह्माणा संबन्धुमर्चतिः उत्पत्तिग्र-ष्टगुणावरोधात् । न च सर्वं खिल्वदिमिति वाक्यं ब्रह्मपर-मपि तु ग्रमच्तुविनगदार्थवादः ग्रान्तताविधिपरः, ग्रूपेण-जुचे।ति तेन ह्यन्नं क्रियतइतिवत् । न चान्यपरादिष ब्र-ह्यापेशिततया खीक्रियतइति युक्तम् । मनेामयत्वादिभिर्ध-मैंजिवि सप्रसिद्धैजीविविषयसमर्पणेनानपेश्वितत्वान् । सर्वक-र्मत्वादि च जीवस्य पर्यायेण भविष्यति । एवं चाणीयस्य-मप्युपपन्नम् । परमात्मनस्त्वपरिमेयस्य तदनपपन्तिः । प्रथ-

मावगतेन चाणीयस्त्वेन ज्यायस्तं तदनुगुणतया व्याख्येयम्। व्याख्यातं च भाष्यक्तता । एवं कर्मकर्तृत्यपदेशः सप्तमी-प्रथमान्तता चाभदेपि जीवात्मनि कथं चिद्वदेषपचारेण राचेः श्रिर इतिवद् द्रष्टव्या। एतद्वद्वोति च जीवविषयं जीवस्यापि देचादिबंचणत्वेन ब्रह्मत्वात् । एवं सत्यसंकच्यादये। ऽपि परमात्मवर्तिना जीवे ऽपि संभवित्त, तद्व्यतिरेकात् । त-साज्जीव एवोपास्यत्वेन विविधितो, न परमात्मेति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते ।

समासः सर्वनामार्थः संनिक्षष्टमपेश्वते । तद्दितार्थो ऽपि सामान्यं नापेश्वाया निवर्तकः ॥ तस्तादपेश्वितं ब्रह्म ग्राह्ममन्यपरादपि । तथा च सत्यसंकलपप्रभृतोनां यथार्थता ॥

भवेदेतदेवं यदि प्राणगरीर इत्यादीनां साक्षाज्ञीववाच-कलं भवेत् । न लेतदित् । तथाचि । प्राणः ग्ररीरमस्वेति सर्वनामार्थे। बद्धविचिः संनिच्चितं च सर्वनामार्थं संप्राप्य त-दिभिधानं पर्यवस्थेत् । तच मनोमयपदं पर्यविसताभिधानं तदिभिधानपर्यवसानायानं, तदेव तु मनोविकारो वा मनःप्र-चुरं वा किमर्थमित्यद्यापि न विज्ञायते। तदोनैष (१) ग्रव्यः समवेतार्थे। भवित स समासार्थः । न चैष जोवएव समवेतार्थे। न ब्रह्मणीति, तस्याप्राणो द्यामना इत्यादिभिस्तिद्धरचप्रति-पादनादिति युक्तम् । तस्यापि सर्वविकारकारणतया वि-काराणां च स्वकारणादभेदान्तेषां च मनोमयतया ब्रह्मण-

<sup>(</sup>१) तबत्रैय-पा० १ | २ | ३ |

सत्कारणस्य मनीमयत्वीपपक्तः ॥ स्यादेतत् । जीवस्य सा-सान्मनीमयत्वादया ब्रह्मणस्य तद्दारा. तत्र प्रथमं द्दारस्य बुद्धिस्वाचादेवीपास्यमस्य, न पुनर्जघन्यं ब्रह्मा, ब्रह्मिलङ्गानि च जीवस्य ब्रह्मणा ऽभेदाच्जीवेप्युपपत्स्यन्ते। तदेतद्त्र सं-प्रधार्यम् । किं ब्रह्मिलङ्गेजीशानां तदभिन्नानामस्य तद-त्ता, तथा च जीवस्य मनोमयत्वादिभिः प्रथममवगमात्तस्य-वोपास्यत्वम् उत न जीवस्य ब्रह्मिलङ्गानां तदभिन्नस्यापि, जीविलङ्गेस्त ब्रह्मा तद्दत्, तथा च ब्रह्मिलङ्गानां दर्भनात् तेषां । च जीवे ऽनुपपक्तेब्रह्मीवोपास्यमिति। वयं तु पश्यामः ।

समारोप्यस्य रूपेण विषयो रूपवान् भवेत्। विषयस्य तु रूपेण समारोप्यं न रूपवत्॥

समारोपितस्य चि इपेण भुजङ्गस्य भीषणत्वादिना रज्जू इपवती, न तु रज्जुइपेणाभिगम्य(१)त्वादिना भुजङ्गो इ-पवान् । तदा भुजङ्गस्यैवाभावात्वां इपवत् । भुजङ्गद-ग्रायां तु न नास्ति वास्तवी रज्जुः। तदिच समारोपितजी-वह्रपेण वस्तुसङ्ग्णा इपवद्यज्यते, न तु ब्रह्माइपैनित्यत्वादि-भिर्जीवस्तदान् भिवतुमर्चति, तस्य तदानीमसंभवात् । त-स्माइह्माखङ्गदर्भनाज्जीवे च तदसंभवाद्गद्भौवोपास्यं न जीव इति सिद्दम् । एतदुपख्यणाय च सर्वं खिलवदं ब्रह्मीति वान्यमुपन्यस्तिमित् । "यद्यप्यपास्त्रयेय"इति । ग्राख्योनित्वे-पीत्ररस्य पूर्वपर्वसिष्टरिचतसंदर्भापेश्वरचनत्वेनास्वातन्त्रयाद्वी-द्रियत्वाभिधानं, तथा चास्वातन्त्रयेण विवशा नास्तीत्यक्त-

<sup>(</sup>१) रूपेणाधिगम्य-पा० २ | ३ | ४ |

भ। परिग्रहपरित्यागी चोपादानानुपादाने उक्ते, न त्यपादेय-लमेव । द्यन्यथोद्देग्यतया ऽनुपादेयस्य ग्रहादेरिवविश्वतत्वेन चमसादाविप संमार्गप्रसङ्गात् । तसादनुपादेयत्वे ऽपि ग्रह् उद्देग्यतया परिग्रहीतो विविश्वतः । तद्गतं त्वेकत्वमवस्केद-कत्वेन वर्जितमविविश्वतम् । इस्कानिस्के च भक्तितः । त-दिदमुक्तं, 'वेदवाक्यतात्पर्यातात्पर्याभ्यामवगम्येते" इति । य-त्यरं वेदवाक्यं तत्त्वेनोपात्तं विविश्वतम्, द्यतत्परेष चानुपा-त्तमविविश्वतमित्यर्थः ॥

स्थादेतत् । यथा सत्यसंकल्पादयो ब्रह्मप्युपपदान्ते । एवं ग्ररीरे ऽप्युपपत्स्वन्ते, ग्रारीरस्य ब्रह्मणो ऽभेदात् । ग्रारीरगु-णाइव मनोमयत्वादयो ब्रह्मणीत्यत स्त्रास् स्वकारः ।

### अनुपपत्तेस्तु न शारीरः॥ ३ ॥

यत्तद्वीचाम समारोप्यधर्माः समारोपविषये संभवन्ति,
न तु विषयधर्मास्समारोप्यद्गति । तस्तेत ज्रत्थानम् । अनाष चोदकः । "कः पुनरयं ग्रारीरो नामे"ति । न
तावद्गेदप्रतिषधाद्गेदव्यपदेग्राच भेदाभेदावेकच भाविकी(१)
भवितुमर्चते। विरोधादित्युक्तम् । तसादेकमिष तान्तिकमतान्तिकं चेतरत् । तच पैविषयेणाद्वैतप्रतिपादनपरत्वादेदान्तानां दैतग्राष्टिणस्य मानान्तरस्थाभावात्तद्वाधनान्तः तेनादैतमेव परमार्थः । तथा चानुपपत्तेस्वित्याद्यसङ्गतार्थमित्यर्थः। परिषरित । 'सत्यमेवमेतत् पर प्वातमा देचेन्द्रिय -

<sup>(</sup>१) नेकत्र तारित्वकी-पा० १ | 3 |

मनाबद्युपाधिभिरविक्तियमाना बालै शारीर इख्युपचर्यते"। श्वनायिवद्याविक्तदेल्यजीवभावः पर एवातमा खता भेदेना-वभासते। ताद्दशां च जीवानामिवद्याः न तु निक्पाधिनो ब्रह्मणः। न चाविद्यायां सत्यां जीवातमिवभागः, सित च जीवातमिवभागे तदाश्रया ऽविद्येत्यन्याश्रयमिति सांप्रतम् । श्वनादित्वेन जीवाविद्ययोवीं जाङ्गुरवदनवकृष्ठेरयोगात्। न च सर्वश्रय सर्वश्रक्तेश्व खतः कृतो ऽक्तसार्थसारिताः यो चि परतन्त्रः सो उन्येन बन्धनागारे प्रवेश्येतः न तु खन्त्रत्र, इति वाच्यम्। निच तद्वागस्य जीवस्य संप्रतितनी वन्धनागारप्रवेशिता येनानुयुज्येतः किं त्वियमनादिः पूर्वपूर्वकर्माविद्यासंस्कारनिवन्धना नानुयोगमर्चति । न चैतावता देश्वरस्थानीश्रता । नद्युपकरणाद्यपेश्विता कर्तुः खातन्त्र्यं विद्यन्ति । तसाद्यत्विं चिदेतदपीति ॥

विश्रेषादिति वक्तव्ये वैश्रेष्याभिधानमात्यन्तिनं विश्रेषं प्रतिपादियतुम् । तथाच्चिविद्याकिष्पतः सुखादिसंभागा ऽविद्यात्मन एव जीवस्य युज्यते । न तु निर्मृष्टनिखिलाविद्यातदासनस्य ग्रुद्दबुद्दमुक्तस्वभावस्य परमात्मन इत्यर्थः ।
श्रेषमितरादिनार्यम् ॥

#### अत्ता चराचरग्रहणात् ॥९॥

"कठवज्ञीषु पद्मते । 'यस्य ब्रह्म च सत्त्रं चोभे भवत चोदनः । म्हत्युर्यस्रोपसेचनं क इत्या वेद यच स' इति॥

म्रव चादनीयौदनोपसेचनस्वितः कश्चिदत्ता प्रतीयते"। च्रानृत्वं च भेतिनृता वा संचर्नृता वा स्थात् । न च प्रस्तु-तस्य परमात्मना भाकृतास्ति । 'च्रनम्रज्ञन्या ऽभिचाक्रमी-ति' इति श्रुत्या भेतानृताप्रतिषेधात् । जीवात्मनश्च भेतानु-ताविधानात् 'तयोरन्यः पिष्पचं खादत्ती'ति । तद्यदि भा-क्तुलमत्तृत्वं तते। मुक्तसंग्रयं जीवात्मैव प्रतिपत्तव्यः । ब्र-ह्मश्रह्मादि चास्र कार्यकारणतंघाता मागायतनतया वा साचादा संभवित भाग्यम्। ऋय तु संचतृता भाक्तुता ततबयाषामग्रिजीवपरमात्मना प्रश्लोपन्या होपलब्धेः संचतृ-लखाविश्रेषाद्भवति संश्रयः। किमत्ता ऽग्निराचे। जीव जता-हो परमात्मेति। ऋवैादनस्य भाग्यत्वेन खाको प्रसिद्धेर्भे क्तृ-लमेव प्रथमं बुद्दी विपरिवर्तने चरमं तु संचर्नृत्वमिति भी-त्तैवात्ता । तथा च जीव एव। 'न जायते स्रियते' इति च तस्यैव स्तुतिः। संदारकाले ऽपि संस्कारमाचेण तस्यावस्था-नात्। दुर्ज्ञानत्वं च तस्य खद्मत्वात्। तसाज्जीव एवात्ते-होपास्त्रतद्ति प्राप्तम् । यदि तु संहर्नृत्वमत्तृत्वं तथाप्य-ग्रिरत्ता । 'ऋग्निरङ्गाद' इति श्रुतिप्रसिद्धिभ्याम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । ऋतात्र परमात्माः कुतः, चराचरग्रहणात् । 'ख-भे यखौदन' इति 'सृत्युर्यस्योपभेचन'मिति च श्रूयते । त-त्र यदि जोवस्य भागायतनतया तत्साधनतया च कार्य-कारणसंघातः स्थिते। न तच्चीदनः । नच्चीदना भागाय-तनं, नापि भागसाधन,मपि तु भाग्यः । न च भागायत-नस्य भागसाधनस्य वा भाग्यत्वं मुख्यम्। न चाच मृत्य- क्पसेचनतया करूपाने (१)। न च जीवस्य कार्यकरणसंघाता ब्रह्मचत्रादिह्यो भच्छः कस्य चित् क्रूरसत्त्वस्य व्याघ्रादेः कश्चिद्भवेत, न तु सर्वः सर्वस्य जीवस्य। तेन ब्रह्मसम्बद्धि षथमपि जोवस्यानृत्वं न व्याप्नाति (२) किमक्न पुनर्म्हत्यूपसेच-नप्राप्तं चराचरम् । न चैादनपदात् प्रथमात्रगतभाग्यत्वानु-रोधेन यथासंभवमत्तृत्वं योज्यतइति युक्तम् । नच्चोादन-पदं श्रुत्या भाग्यत्वमाइः किंतु लश्चणया । न च लाच-णिकभाग्यत्वानुरोधेन 'सृत्युर्यस्योपसेचन'मिति च 'ब्रह्मसन्नं चे'ति च श्रुती संकोचमर्चतः । न च ब्रह्मशक्ते एवाच वि-विश्वते । स्टल्रूपसेचनेन प्राणभून्माचे।पस्थापनात् । प्राणिषु प्रधानत्वेन च ब्रह्मचन्नोपन्यासस्योपपनेः । ऋन्यनिवृत्तेरमा-ब्दत्वात् श्रमर्थत्वाच । तथा च चराचरसंचर्तृत्वं परमा त्मन एव, नाग्ने,नीपि जीवस्य। तथा च 'न जायते स्त्रिय-ते वा विपश्चिदि'ति ब्रह्मणः प्रक्ततस्य न दानं भविष्यति। 'क इत्था वेद यच स' इति च दुर्ज्ञानत्वमुपपत्स्यते। जी-वस्य तु सर्वचे।कप्रसिद्धस्य न दुर्घानता । तसादना प-रमात्मैवेति सिद्दम् ॥

गुहां प्रविष्टावात्मानौ हि तह-

र्शनात् ॥१०॥

संशयमार । "तर्ने"ति । पूर्वपके प्रयोजनमार । "यदि

<sup>(</sup>१) कल्पते-पा० २ | ३ |

<sup>(</sup>२) प्राप्नोति-पा० १ ।

बुड्डिजीवा"विति । सिद्धान्ते प्रयोजनमाच । "त्रय जीवप-रमातमाना"विति । श्रीत्मिर्गिकस्य मुख्यतावनात् पूर्वसि-हान्तपत्तासंभवेन पत्तान्तरं कल्पियव्यतइति मन्वानः सं-ग्रयमाचिपति । "त्रवाच" । त्राक्षेत्रेति । ऋतं सत्य-मवश्यंभावीति यावत् । समाधत्ते । "स्रवेशस्यत"र्ति । स्रा-ध्यात्मिकाधिकारादन्या तावत्यातारावश्रक्या करूपयितुम् । तिर्द बुद्धेरचैतन्येन परमात्मनस्य भाकृत्वनिषेधेन जीवा-त्मैवैकः पाता परिश्रिष्यतद्ति सृष्टीरूपद्धातीतिव**द्दिवच**-नानुरोधादपिबत्संस्रष्टतां खार्थस्य पिबक्कब्दे। सक्षयन् खा-र्थमजचन्नितरेतरयुक्तिपिवदिपवत्परे। भवतीत्वर्थः । ऋतु वा मुख्य एव, तथापि न दोष इत्याच । "यदे"ति । खात-न्व्यलत्त्रणं चि कर्त्वत्वं तच पातुरिव पाययितुरप्यस्तीति सो-पि कर्ता । त्रात एव चाइः । 'यः कारयति स करेात्ये-वे'ति । एवं करणस्यापि स्वातन्त्रयविवचया कयं चित्कर्त-त्वं, यथा काष्टानि पचन्तीति । तसान्मुख्यत्वे ऽप्यविरोध इति । तदेवं संग्रयं समाधाय पूर्वपत्तं गृह्वाति। "बुद्धिचे-वज्ञा"विति ।

नियतधारता बुद्धिजीवसंभविनी निष्ते ।
क्रोग्रात्म खप्यानं युक्ता सर्वगे परमात्मिनि ॥
न च पिवन्तावितिवत्प्रविष्टपदमपि चाचिष्यमं युक्तं, सति मुख्यार्थत्वे चाचिष्यकार्थत्वायागात् । बुद्धिजीवयास गुचाप्रवेग्रोपपत्तेः । स्रिप च सक्ततस्य चाक इति सक्ततचोक्तव्यवस्थानेन कर्मगोचरानितकम उक्तः । बुद्धिजीवा च

कर्ममोचरमनिकान्ते । जीवे दि भेक्तृतया बुद्धि भे-मसाधनतया धर्मस्य गोचरे खितो, न तु ब्रह्म । तस्या-नदायक्तवात् । किं च कायातपानित तमःप्रकामावृक्तो । न च जीवः परमात्मना ऽभिन्नस्तमः । प्रकामक्रपत्वात् । बुद्धिस्तु जडतया तम इति मक्योपदेष्टुम् । तसाद्वृद्धि-जीवावच (१) कथ्येते । तचापि मेते विचिकित्सापनुक्तये बु-द्वेर्भेदेन परचोकी जीवे दर्मनीय इति बुद्धिस्थाने । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते ।

इस्तपानेन जीवात्मा निश्चितोस्य दितीयता । ब्रह्माणैव सरूपेण न तु बुद्द्या विरूपया ॥ प्रथमं सदितीयत्वे ब्रह्माणावगते सति । गुद्धात्रयत्वं चरमं व्याख्येयमविरोधतः ॥

गाः सिंदितीये त्युक्ते सजातीयेनेव गवान्तरे णावगम्यते, न तु विजातीयेनाश्वादिना । तिद् चेतने जीवः सद्भपेण चे-तिनान्तरे णेव ब्रह्मणा सिंदितीयः प्रतीयते, न त्वचेतनया वि-द्धपया बुद्धा । तदेवमृतं पिबन्तावित्यत्र प्रथममवगते ब्र-ह्मणा तदनुरोधेन चरमं गुचाश्रयत्वं ग्राचयामे चिरिति-बह्माख्येयम् । बद्धचं चि गुचाश्रयत्वं ब्रह्मणाः श्रुतय श्रा-द्धाः । तदिदमुक्तां तद्दर्भनादिति । तस्य ब्रह्मणो गुचाश्रय-त्वस्य श्रुतिषु दर्शनादिति । एवं च प्रथमावगतब्रह्मानुरो-धेन स्वत्रव्वाक्वतित्वमि तस्य चचण्या इतिन्यायेन ग-मियत्यम् । क्वायातपत्वमि जीवस्याविद्याश्रयत्या ब्र-

<sup>(</sup>१) जीवावेवात्र-पा० १ | 3 |

द्वाणय ग्राइप्रकाशस्यभावस्य तदमात्रयतया मन्तव्यम् । इसमेव न्यायं दा सुपर्णेत्वजायादासरणे कृत्वासिन्तया या-जयित । "एष एव न्याय" इति । स्त्रनापि किं बुद्धिजीवा उत जीवपरमात्मानाविति संग्रया करणहृपाया(१) बुद्देरे-भांसि पचन्तीतिवत् कर्तृत्वे।पचाराद् बुद्धिजीवाविचः(२) पूर्व-पक्षयित्वा सिद्धान्तयितव्यम्। सिद्धान्तश्च भाष्यक्तता स्फोरि-तः। तहर्रानादिति च 'समाने वृत्ते पुरुषा निमग्न' इत्यवं मन्त्रे । न खबु मुख्ये कर्तृत्वे संभवति करणे कर्तृत्वे।प-चारे। युक्त इति क्रत्वाचिन्तामुद्वाटयति । "ऋपर ऋाच"। "सत्त्वं" बुद्धिः । ग्रङ्कते । "सत्त्वग्रब्द" इति । सिद्दान्तार्थं ब्राह्मणं व्याचष्टद्रव्यर्थः । निराकरोति । "तन्ने"ति । "येन खप्नं पश्यती"ति । येनेति करणमुपदिश्रति । ततस्य भिन्नं कर्तारं के चज्ञम्। "यो यं ज्ञारीर उपद्रष्टे"ति । ऋसु त-र्द्यास्थाभिकरणस्य पूर्वपद्य एव ब्राह्मणार्थः, वचनविरोधे न्या-यसाभासलादित्यत त्राच । "नाप्यसाधिकरणस्य पूर्वपत्रं भजत"इति । एवं चि पूर्वपत्तमस्य भजेत, यदि चि चेत्रचे संसारिणि पर्यवस्थेत् । तस्य तु ब्रह्मक्रपतायां पर्य-वस्यन्न पूर्वपत्तमपि स्वीकरोतीत्यर्थः । ऋपि च । 'तावेती सत्त्वभेनज्ञो न र वा एवं विदि किं चन रज ऋाध्वंसत"इति। रजो ऽविद्या नाध्वंसनं न संक्षेष(३)मेवंविदि करोति(४) ।

<sup>(</sup>१) रूपाया आपे-पा० २ | 3 |

<sup>(</sup>२) जीवाविति-पा० १ | 3 |

<sup>(</sup>३) नाश्चेषण--पा० ३ ।

<sup>(</sup>४) करोतांत्यर्थः --पा० १ | ३ |

एतावतेव विद्योपसंचाराञ्जीवस्य ब्रह्मात्मतापरतास्य बच्चत-इत्याच । "तावता चे"ति । चेादयित । "क्यं पुन"रिति। निराकरोति । "उच्चते । नेयं श्रुति"रिति । श्रनश्नन् जी-वे। ब्रह्माभिचाकश्चीतोत्युक्ते श्रद्धेतः यदि जीवे। ब्रह्मात्मा नाश्चातिः क्यं तद्योसिन् भेक्तृत्वावगमः, चैतन्यसमाना-धिकरणं चि भेक्तृत्वमवभासतइति । तिन्नरासायाच श्रुतिः 'तयोरन्यः पिष्पचं खादत्ती"ति । एतदुक्तं भवति । नेदं भेक्तृत्वं जीवस्य तत्त्वते। ऽपि तु बुद्धिसत्त्वं सुखादिह्रपप-रिणतं चितिच्हायापत्त्योपपन्नचैतन्यमिव भुङ्को न तु तत्त्वते। जीवः परमात्मा भुङ्को । तदेतदध्यासभाष्ये कृतव्याख्यानम् । तदनेन कृत्वाचिन्तोद्वादिता ॥

### अन्तर उपपत्तेः॥१३॥

नन्तस्तद्वर्भीपदेशादित्यनेनैवैतद्गतार्थम् । सन्ति खख्व-नाप्यम्वतत्वादया (१) ब्रह्मधर्माः प्रतिबिम्बजीवदेवताखसंभ-विनः । तसाद्वस्नधर्भीपदेशाद्वस्नीवान विविधितम् । साक्षा-च ब्रह्मश्रब्दोपादानात् । उच्यते ।

एष 'हम्यतर्त्येतत् प्रत्यचेथे प्रयुज्यते ।
परोचं ब्रह्म न तथा प्रतिबिम्बे त् युज्यते ॥
उपक्रमवभात्पूर्वमितरेषां चि वर्णनम् ।
क्रतं न्यायेन येनैव स खल्वचानुषज्यते(२) ॥
च्रतं पिबन्तावित्यच चि जीवपरमात्मानै। प्रथमावगता-

<sup>(</sup>१) प्यमृतत्वाभयत्वादयो-पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) न्युन्यते-पा० १।

विति तदनुरिषिन गुचाप्रवेशादयः पश्चादवगता व्याख्याताः, तद्दिद्वापि य एषे। चिण पुरुषे। द्वयातद्दित प्रत्यक्षाभिधानात् प्रथममवगते कायापुरुषे तदनुरिषेनास्तत्वाभयत्वाद्वयः स्त्रत्या कथं चिद्वाख्येयः। तत्र चास्त्रत्वं (१) कितप्यथ्यावस्थानाद्, अभयत्वमचेतनत्वात्, पुरुषत्वं पुरुषाकारत्वात्, आत्रात्वं किनीनिकाया आपनात्, (२) ब्रह्मद्भपत्वमक्त्रत्वादियोगात्। एवं वामनीत्वादयोण्यस्य स्तृत्येव कथं चिन्नेतव्याः। कं च खं चेत्यादि तु वाक्यमग्रीनां नाच्ययेवाक्यं नियन्तुमर्चति। आचार्यस्तु ते गितं वक्तेति च गत्वन्तराभिप्रायं, न तूक्तपरिश्रिष्टाभिप्रायम्। तस्ताच्चायापुरुष एवाचे।पस्य द्वि पूर्वः पचः। संभवमाचेण तु जीवदेवते उपन्यस्ते वाधकान्तरोपदर्श्वनाय चेष द्वय्यतद्वयस्थानाभावात्। अन्तस्वद्वर्मापदेशादित्यनेन निराक्तत्वात्। एवं प्राप्तउच्यते। 'य' 'एष' द्वि

श्रनिष्यन्नाभिधाने दे सर्वनामपदे सती । प्राप्य संनिचितस्यार्थं भवेतामभिधात्वणी ॥

संनिचितास पुरुषात्मादिश्रन्दास्ते च न यावत्स्वार्धम-भिद्धति तावत्सर्वनामभ्यां नार्धतुषोप्यभिधीयतद्दति कुत-सादर्थस्यापरोच्चता। पुरुषात्मश्रन्दी च सर्वनामनिरपेची स्व-रसतो जीवे वा परमात्मनि वा वर्तेते द्रति । न च त-योस्रचुषि प्रस्नच्दर्शनमिति निरपेचपुरुषपदप्रत्यायितार्थान-

<sup>(</sup>१) तत्रामृतत्वं---पा० १ | ३ | ४ |

<sup>(</sup>२) व्यापनात्-पा० १ । ३ ।

रोधेन य एव इति इच्छतइति च यथासंभवं व्याख्येयम्। व्याख्यातं च (१) सिद्धवदुपादानं शासाद्यपेत्तं विद्विषयं प्र-रोचनार्थम् । विदुषः ग्रास्त उपस्थिरेव दढनया प्रत्यच-बदुपचर्यते प्रग्रंसार्थमित्यर्थः । श्रपि च । तदेव चरमं प्र-थमानुगुणतया नीयते यस्नेतं प्रकाम्, ऋष्यं च । इच ल-म्हतत्वादया बच्चवयामकाय नेतुम्। निच खनत्ताश्रणा-वस्थानमान्रमस्तत्वं भवति । तथा सति किं नाम ना-**चृतं खादिति व्यर्थमस्तपदम् । भयाभये ऋपि चेतनधं**मैं। नाचेतने संभवतः । एवं वामनीत्वादया ऽप्यन्यत्र ब्रह्मणी नेतुमग्रक्याः । प्रत्यक्तव्यपदेशस्रोपपादितः । तदिदमुक्त'मुपपत्ते' रिति । एतदम्हतमभयमेतद्रह्मोत्युक्ते स्थादाग्रङ्गा, ननु सर्व-गतस्येश्वरस्य कसादिग्रेषेण चशुरेव स्थानमुपदिग्यतद्तिः त-त्परिचरित श्रुतिः। "तद्यद्यप्यस्मिन् सर्पिनेदिकं वा सि-च्चित वर्त्मनी एव गच्छती"ति । वर्त्मनी पश्चस्थाने । एत-दुर्क्त भवति । निर्नेपस्येश्वरस्य निर्नेपं चनुरेव स्थानमनुद्ध-पमिति । तदिदमुत्रां "तथा परमेश्वरानुह्रप"मिति । "संय-द्वामादिगुणोपदेशस्य तिसन्" ब्रह्मणि "कस्पते" घटते, स-मेवेतार्थत्वात् । प्रतिबिम्बादिषु त्वसमवेतार्थः । वननीयानि संभजनीयानि ग्रोभनोयानि पुष्यपानानि वामानि। संयन्ति संगुक्कमानानि वामान्यनेनेति संयद्दामः परमात्मा । त-त्कारणलात् पुण्यपाचीत्पक्ते । तेन पुण्यपाचानि संगक्क-न्ते । स एव पुष्यफलानि वामानि नयति लोकमिति वा-

<sup>(</sup>१) च भाष्यकृता-पा० ३ ।

मनीः । एव एव भामनीः । भामानि भागानि तानि नः यित लेकिमिति भामनीः । तदुक्तं श्रुत्या । 'तमेव भान्त-मनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वमिदं विभाति' इति ॥

#### स्थानादिव्यपदेशाच ॥ १४ ॥

स्रामकोत्तरिमदं खत्रम् । स्रामक्कामास । कयं पुनिरिन्ति । स्थानिने हि स्थानं मसदृष्टम् । यथा यादसामद्याः । तत्कथमत्यस्यं चसुरिधष्ठानं परमात्मनः परममस्त इति म्रद्धार्थः । परिस्रिति । "स्रत्रेच्यत"इति । स्थानान्यादयो येषां ते स्थानादयो नामक्रपप्रकारास्तेषां व्यपदेभात् सर्वगतस्यैकस्थानिनयमा नावकस्पते । न तु नानास्थानत्वं नभसद्व नानासूचीपामादिस्थानत्वम् । विभेपतस्तु ब्रह्मणस्तानितान्युपासनास्थानानीति तैरस्य युक्ते।
व्यपदेमः ॥

त्रिव च प्रक्ततानुसारादिष ब्रह्मीवाच प्रत्येतव्यः न तु प्र-तिविम्बजीवदेवता इत्याच सूचकारः ।

## सुखविशिष्टाभिधानादेव च ॥१५॥

एवं खलूपाख्यायते । उपकोसलो (१) च नै कामलायनः सत्यकामे जाबाले ब्रह्मचर्यमुवासः तस्याचार्यस्य दादम् व- र्षाप्यग्रीनुपचचारः स चाचार्यो ऽन्यान् ब्रह्मचारिणः स्था- ध्यायं ग्राचित्वा समावर्तयामास, तमेवैकमुपकोसलं न स-मावर्तयति स्था, जायया च तत्समावर्तनायार्थितोपि तदच-

<sup>(</sup>१) उपकोशको-पा० २ | ४ |

ममवधीर्याचार्यः प्रीषितवान्, ततो ऽतिदूनमानसमग्निपरिच-रणकुत्रालमुपकोसलमुपेत्य चया ८ग्नयः करूणापराधीनचेत-सः अद्धानया ऽसी दढभक्तये समेत्य ब्रह्मविद्यामूचिरे प्रा-षो। ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्मेति, त्र्रश्रोपकोसल उवाच, वि-जानाम्य इं प्राणी ब्रह्मेति, स हि द्वनात्मा विभ्रतिमत्तया ब्रह्मारूपाविभीवाद् ब्रह्मीति किंतु कंच खंच ब्रह्मीत्ये-तम्न विज्ञानामि, निच्च विषयेन्द्रियसंपर्केजं सुखर्मानत्यं खोकिसिइं (१) खं च भूताकाशमचेतनं ब्रह्म भवितुम<del>र्थे</del>ति, भ्रयेनमानयः प्रत्यूचुः, यदाव कं तदेव खं यदेव खं तदेव कमिति । एवं संभ्योक्ता प्रत्येकं च स्वविषयां विद्यामूच् पृथिव्यग्निरस्नमादित्य इत्यादिना पुनस्तएनं संभ्योचुः ए-षा सेाम्य तेसादिद्या प्रत्येकमुक्ता खनिषया निद्या स्त्रात्म-विद्या चासाभिः (२) संभ्रय पूर्वमुक्ता प्राणा ब्रह्म नं ब्रह्म खं ब्रह्मीत, त्राचार्यसु ते गतिं वक्ता ब्रह्मविद्येयमुक्ता-साभिर्गतिमाचं त्वविशिष्टं नेक्तिम् तत्तु विद्याफलप्राप्तये जाबानस्तवाचार्ये। वच्चतीत्युक्ता ८ग्नय उपरेमिरे । एवं व्य-विख्यते यदाव कं तदेव खं यदेव खं तदेव किमित्येतद्या-चष्टे भाष्यकारः । "तत्र खंग्रब्द'इति । "प्रतीकाभि-प्रायेणे"ति । त्रात्रयान्तरप्रत्ययस्यात्रयान्तरे चेपः प्रतीकः । यथा ब्रह्मग्रब्दः परमात्मविषया नामादिषु चिप्यते । इ-दमेव तद्रह्मा चोर्य यन्नामेति । तथेदमेव तद्रह्म यहूता-

<sup>(</sup>१) मनित्यं कं छोकसिद्धं---पा० ४ |

<sup>(</sup>२) च याऽस्माभि:--पां० २ | ४ |

काशमिति प्रतीतिः स्यात् । न चैतस्प्रतीकत्विमष्टम् (१) । नैकिकस्य राखस्य साधनपारतन्त्रयं चियण्पुता चामयस्तेन सच वर्ततद्वित सामयं खुखम् । तदेवं व्यतिरेको देशपमु-क्कोभयान्वये गुणमाच । 'इतरेतरविग्रेषितौ त्वि'ति । तद-र्थयोर्विभोषितत्वाक्तव्दावि विभोषितावु चेते । सुखम्बस्-मानाधिकरणे। चि खंग्रव्हे। भूताकाश्रमधं परित्यच्य ब्र-द्वाणि गुणयोगेन वर्तते । तादशा च खेन सुखं विश्वि-ष्यमार्षं (२) सामयाद्यावृत्तं निरामयं भवति । तस्राद्यप-न्नमुभयोपादानम् । ब्रह्मग्रब्दाभ्यासस्य प्रयोजनमाच । "तत्र दितीय" इति । ब्रह्मपदं कंपदस्रोपरि प्रयुज्यमानं श्रिरः, एवं खंपदस्यापि ब्रह्मपदं शिरो ययोः कंखंपदयोस्ते ब्रह्मश्च-रसी, तयोभीवो ब्रह्मश्रिरस्वम् । ऋसु प्रस्तुते किमा-यातमित्यत त्राच । "तदेवं वाक्योपक्रम"इति । नन्वग्निभः पूर्वं निर्दिश्यतां ब्रह्म, य एषे। चणीत्याचार्यवाक्ये ऽपि तदे-वानुवर्तनीयमिति तु कुत इत्याच । "त्राचार्यसु ते गतिं क्रोति च गतिमाचाभिधान"मिति । यद्यप्येते भिन्नवक्तृणी वाक्ये तथापि पूर्वेण वक्ता एकवाक्यतां गमिते गतिमाचा-भिधानात् । किमृत्तं भवति । तुभ्यं ब्रह्मविद्या ऽसाभिर-पदिष्टा, तदिदस्तु गतिनीक्ता तां च किं चिद्धिकमाध्येयं पूरियत्वा ८८ चार्यी वच्छतोति । तदनेन पूर्वासंबद्घार्थान्तर-निवन्ना वारितेति । ऋषैवमिमिमरपदिष्टे प्रीषित ऋाचार्यः

<sup>(</sup>१) न चैतदिष्टम्--पा० ४ ।

<sup>(</sup>२) विशेष्यमाणं--पा० २ | 3 | ४ |

कालेनाजगाम, जागतस वीच्छोपकोशलमुवास, ब्रह्मविदर्व ने सीम्य (१) मुखं प्रसन्धं भाति, को उनु त्वामनुश्रशासेति, उपकोश्रससु हीणा भीतस्य को नु मामनुशिष्याद् भगवन् प्रीषिते स्वयीत्वापाततीपद्माय (२) निर्वध्यमानेः यथावद्गी-नामनुशासनमवीचन्, तदुपशुत्य चाचार्यः सुचिरं क्रिष्टचप-को प्राप्ते समुपजातस्याई इदयः प्रत्युवाचः सोम्य किल तु-भ्यमग्रयो न ब्रह्म साकस्येनावीचन् तदचं तुभ्यं साकस्ये-न वच्चामि, यदनुभवमाचात्म्याद्यथा पुष्करपनाग्रत्रापे न ञ्चिष्यन्तएवमेवंविदि पापं कर्म म श्चिष्यतद्गति, एवमुक्त-क्खाचार्यत्राचापकां प्रजः, ब्रवीतु में भगवानिति, तस्त्री चा-वाचाचौँचिरादिकां गतिं वक्तुमनाः, यदुक्तमग्रिभिः प्राणे ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्मिति तत्पूरणाय (३) य खोर्चणि ए-क्षे। इच्यते इत्यादि । एतदुत्तं भवति । त्राचार्येण ये यत् सुखं ब्रह्माशिस्थानं संयदामं वामनीभामनीत्येवंगुणकं माणसिवनमुपासने ने सर्वे ऽपहतपामाना उन्यत्कर्म कुर्वन्तु मा वा कार्षुः, श्रर्चिषमर्चिरभिमानिनों देवतामभिसंभवन्ति प्रतिपद्यन्ते, युर्चिषो ऽचरचर्देवताम् यङ्गः, यापूर्यमाणपक्षम्, प्राुक्तपश्चदेवताम्, ततः षषमासान् येषु मासेषूत्तरां दिश्रमेति स्विता, ते पपमासा उत्तरायणं, तद्देवतां प्रतिपद्यन्ते, तेभ्ये। मासेभ्यः संवन्सरदेवताम् तत चादित्यम् चादित्याचन्द्रम-

<sup>(</sup>१) 'सोम्य' इति २ | ३ | ४ नास्ति |

<sup>(</sup>२) अपज्ञायेत्यस्याप इत्येति विवरणं कल्पतरी ।

<sup>(3)</sup> तत्परिपूरणाय--पा० ३ । ४ ।

सं, चन्द्रमसे। विद्युतं, तत्र स्थितानेतान् पुरुषः कश्चिद्रह्म-नोकादवतीर्यामानवे। अमानव्यां चण्टै। भवे। ब्रह्माने।कभव इति यावत् स ताद्यः पुरुष एतान् सत्यने।कस्यं कार्यं ब्रह्म गमयति, स एष देवपथा देवैरिचरादिभिर्नेत्भिरूप-चित्रत इति देवपथः, स एव ब्रह्माणा गन्तव्येनोपचित्रत इति ब्रह्मपथः, एतेन पथा प्रतिपद्यमानाः सत्यंचाकस्यं ब्र-द्वा इमं मानवं मनोः सर्गे किं भृतमावते जनाजरामरण-पैानःपुन्यमाष्ट्रत्तिसात्वर्ता ऽऽवर्ती मानवा खोकस्तं नावर्त-न्ते। तथा च स्मृतिः।

'ब्रह्मणा सच ने सर्वे संप्राप्ते प्रतिसंचरे । परस्थान्ते क्रतात्मानः प्रविज्ञन्ति (१) परं पदम्' ॥ तदनेनोपाखानवाखानेन

## श्रुतोपनिषत्कगत्यभिधाना-

#### च ॥ १६॥

र्त्यपि इत्रं व्याख्यातम्॥

## अनवस्थितेरसंभवाच नेतरः॥१७॥

य रवे। चणीति नित्यवत् अतमनित्ये क्रायापुरुषे नावक-स्पते । कस्पनागीरवं चास्मिन् पत्ते प्रसञ्चतद्रत्याच । "न चोपासनाकाज"र्ति । "तथा विज्ञानात्मनोपी"ति । वि-ः वानाताना पि न प्रदेशे उपासना उन्यन दष्टचरी, ब्रह्म-

<sup>(</sup>१) आविशन्त-पा० २ ।

[च १ पा २ च १७] [ १८० ]

[भामती]

णसु तत्र शुतपूर्वेत्यर्थः। "भीषा" भिया "स्रसा"इस्राणः। श्रोषमतिरोस्तिगर्थम् ॥

अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धर्मव्य-

# पदेशात् ॥१८॥

खकर्मीपार्जितं देचं तेनान्यच नियक्कति । तत्तादिरश्ररीरसु नात्मान्तर्यामितां भजेत्॥

प्रवृक्तिनिमयलयणं हि कार्यं चेतनस्य ग्रारीरणः स्वग्रीरेन्द्रियादे। वा ग्रारेण वा वास्तादे। दृष्टं नाग्ररीरस्य मस्मणो भिवतुमर्चति । नि जातु वटाङ्गुरः कुटजवीजाक्वायते । तदनेन जन्माद्यस्य यत इत्येतदप्याचिप्तं वेदितव्यम् । तस्मात्यरमात्मनः ग्रारोन्द्रियादिरिचतस्यान्तर्यामित्वाभावात् (१) प्रधानस्य वा पृथिव्याद्यभिमानवत्या देवताया
वा ऽणिमाद्यैर्ययोगिनो योगिनो वा जीवात्मनो वा उन्तयामिता स्थात्। तत्र यद्यपि प्रधानस्यादृष्टत्वाश्रुतत्वामतत्वाविज्ञातत्वानि सन्तिः तथापि तस्याचेतनस्य दृष्टृत्वश्रोत्वत्वमन्त्वविज्ञातृत्वानां श्रुतानामभावाद् श्रनात्मत्वाचिष तश्रात्मति श्रुतरनुपपत्तेन प्रधानस्यान्तर्यामिता । यद्यपि प्रश्रिव्याद्यभिमानिनो देवस्यात्मत्वमित् श्रद्धत्वादयस्य सद्द
द्रस्टृत्वादिभिक्षपद्यन्ते, ग्रारोन्द्रियादियोगस्य, पृथिव्येव यस्थायतनमिग्नर्वोको मनोज्योतिरित्यादिश्रुतेः, तथापि तस्य
प्रतिनियतयमनाद् 'यः सर्वान् कोकानन्तरो यमयित यः

सर्वाणि भूतान्यनारो यमयति' इति अतिविरोधादनुपपत्तेः, वोगी तु यद्यपि खेकभूतविज्ञतया सर्वान् खेकान् सर्वा-णि च भूतानि नियन्तुमर्चति तचतचानेकविधदेचेन्द्रियादि-निर्माणेन स एकथा भवति चिथा भवतीत्यादिश्रुतिभ्यस्त-यापि जगद्यापारवर्जं प्रकरणादिति वच्छमाणेन न्यायेन वि-कारविषये विद्यासिद्वानां व्यापाराभावारक्षेपि नान्तर्यामी। तसात्पारिश्रेष्याज्जीव एव चेतनी देचेन्द्रियादिमान् द्रष्टु-लादिसंपन्नः स्वयमदम्यादिः स्वातानि वृत्तिविरोधादस्वतस्र देचनाज्ञे ऽप्यनाज्ञात् । च्यन्यथा ऽऽमुस्मिकफनोपभोगाभावेन क्षतिविप्रणात्राक्तताभ्यागमप्रसङ्गात् । य त्रात्मनि तिष्ठन्नि-ति चाभेदे ऽपि कयं चिद्वेदे।पचारात् स भगवः किषान्प्र-तिष्ठितः स्वे मिचनीतिवत् । यमातमा न वेदेति च स्वा-त्मनि वृत्तिविरोधाभिप्रायम् । यखात्मा ग्ररीरमित्यादि च सवैं स्वे मिइम्नीतिवद्योजनीयं, यदि पुनरात्मनोपि निय-न्तुरन्यो नियन्ता भवेद् वेदिता वा ततस्त्रश्राप्यन्य इत्य-नवस्था स्थात् । सर्वजेकाभूतनियन्द्रत्वं च जीवस्थाद्दर्दा-रा । तदुपार्जिनै। चि धर्माधर्मै। नियक्कत इत्यनया दारा जीवे। नियक्कति । एकवचनं च जात्यभिप्रायम् । तसा-ष्जीवारमैवान्तर्यामी. न परमारमेति। एवं प्राप्ते ऽभिधीयते।

देचेन्द्रियादिनियमे नास्य देचेन्द्रियान्तरम् । तत्कर्मीपार्जितं तचेत्तदिवद्यार्जितं जगत् ॥

श्रुतिसृतीतिसासपुराषेषु तावदन भवतः सर्वश्रसः सर्व-यक्तेः परमेसरसः जगदोनित्यमवगम्यते । न तत्रृथग्जन-

याधारण्यानुमानाभासेनागमविरोधिना प्रस्थमपन्होत्सम् । तथा च सर्वे विकारजातं तदविद्याप्रक्तिपरिषामसस्य प्र-रीरे ऋष्यामे वर्ततर्ति यथाययं प्रीयच्यादिदेवतादिकार्थ-करपैसानेव पृथिन्यादिदेवतादीन् प्रकोति नियन्तुम् । न चानवस्था । निच नियम्बन्तरं तेन नियम्यते, किंतु यो जीवे। नियम्ता चेाकसिदः स परमारमैवोपाध्यवच्छेदक-चिपतभेदस्या व्याख्यायतद्व्यसङ्घदावेदितं, तत्कुते। निय-म्बन्तरं, बुतञ्चानवस्था । तथा च माम्योतेस्ति द्रष्टेत्याद्या चपि त्रुतय उपपन्नार्याः । परमार्यते (न्तर्यामिणे (न्यस्य . जीवारमने। इष्टुरभावात् । ऋविद्याकिष्यतजीवपरमारमभे-दात्रयासु ज्ञानृज्ञेयभेदत्रुतयः प्रत्यशादीनि प्रमाणानि सं-सारान्भवे। विधिनिषेधग्राचाणि च। एवं चाधिदैवादिम्बे-कस्मैवान्तर्यामिणः प्रत्यभिज्ञानं समञ्जर्यं भवति, यः सर्वा-न् स्रोकान् यः सर्वाणि भ्रतानोत्यत्र य इत्येकवत्तनमुपपद्यते । चम्हतत्वं च परमात्मनि समच्चसं मान्यत्र । य चात्मनि तिष्ठिविद्यादे। चाभेदेपि भेदे।पचारक्रेशे न भविष्यति। त-शात्वरमात्मान्तर्यामी न जीवादिरिति सिद्दम्। पृथिव्या-दिस्तनयित्ननमधिदैवम्। यः सर्वेष नोकेव्वित्यधिनोकम्। यः सर्वेषु वेदेष्वित्यधिवेदम् । यः सर्वेषु यज्ञेष्वित्यधियज्ञ-म् । यः सर्वेषु भूतेव्वित्वधिभूतम् । प्राणाद्यात्मान्तमध्या-त्मम् । संज्ञाया चप्रसिद्दलादित्युपक्रममानं पूर्वः पत्तः ॥ "दर्भनादिकियायाः कर्तरि प्रवृत्तिविरेशधात्" । कर्तरि श्वात्मनि प्रवृत्तिविरोधादित्वर्थः ॥

अदृइयत्वादिगुणको धर्मोक्तेः॥२१॥

"अय परा यया तदसरमिशगस्वते"। "यत्तदहर्यं"(१) बुद्दीन्द्रियाविषयः। "अयाच्चं" कर्मेन्द्रियागोचरः। "अगोचं" कारणरिहतम्। "अवर्णं" ब्राह्मणत्वादिहीनम्। न केवलिमिन्द्रियाणामविषयः, इन्द्रियाण्यप्यस्य न सन्तोत्याहः। "अवसुरश्रेव"मिति। बुद्दीन्द्रियाण्युपन्तस्यति। "अपाणिपाद"मिति। कर्मेन्द्रियाणि। "नित्यं विभुं सर्वगतं सन्तिः दिनं प्रविणान्तात्। स्थादेतत्। नित्यं सित्कं परिणा- मि नित्यं, नेत्याहः। "अव्ययं" कूटस्थनित्यमित्यर्थः।

परिणामा विवर्ती वा सङ्पर्यापन्थते।
चिदातमना तु साङ्घ्यं जडानां नीपपदाते॥
जडं प्रधानमेवाता जगद्योनिः प्रतीयताम्।
योनिग्रन्दो निमित्तं चेत् सुतो जीवनिराक्रिया॥
परिणममानसङ्घा एव दि परिणामा दृष्टाः। यथोर्षनाभिन्नान्तपरिणामा सूतातन्तवस्तरसङ्घाः। तथा विवर्ताः
ग्रिपि विवर्तमानसङ्घा एव, न विद्ध्याः। तथा विवर्ताः
ग्रिपि विवर्तमानसङ्घा एव, न विद्ध्याः। यथा रञ्ज्विवर्ताधारोरगादयो रञ्जुसङ्घाः। न जातु रञ्जां सुद्धारः
इति विपर्यस्यन्ति। न च देमिपण्डपरिणामा भवति सूनातन्तुः, तत्कस्य देतोः, श्रत्यन्तवैद्ध्यात्। तसात्रधानमेव
जडं जडस्य जगते। योनिरिति युज्यते। स्वविकारानश्रुतद्दिति
नदस्वरम्। यः सर्वज्ञः सर्वविदिति चात्तरात् परात्परस्या(१)-

<sup>(</sup>१) यत्तद्देश्यं-पा० २ | 3 | एव मग्रीप |

<sup>(</sup>२) चाक्षरात् परस्या-पा० ३ ।

ख्यानम्। 'त्रज्ञरात्परतः पर' इति श्रुद्धेः। निच्च परसादा-रमना व्विविकारजातसा च परस्तात् प्रधानाहते ८ न्यह-खरं संभवति । ऋते। यः (१) प्रधानात्परः (२) परमात्मा स सर्ववित्, भूतयोनिस्त्वहारं प्रधानमेव तच सांख्याभिमतमे-वासु । श्रथ तस्याप्रामाणिकत्वात्र तत्र परितुष्यति, श्र-सु तर्चि नामक्पवीजग्रित्तभूतमव्याद्यतं भूतक्क्मं, प्रधी-यते चि तेन विकारजातमिति प्रधानं, तत्खेलु जडमनि-र्वाच्यमनिर्वाच्यस जडस्य नामरूपप्रपचस्योपादानं युज्यते साक्ष्यात् । न तु चिदात्मा निर्वाच्यो, विक्षेपो चि सः। श्रचेतनानामिति भाष्यं साह्यप्रतिपादनपरम् । स्वादेतत्। सार्नप्रधाननिराकरणेनेवैतदपि निराक्ततप्रायं तत्क्तोस्य श-द्वेत्यत श्राष्ट्र । "श्रपि च पूर्वनादृष्टलादी"ति । सिन बा-भकेसानात्रयणमिष तु वाभकं नास्तीत्यर्थः। तेन तदैश-तेत्यादावुपचर्यतां ब्रह्मणो जगद्योनिता ऽविद्याप्रक्त्याश्रय-लेन । इष त्विधाशक्तोरेव जगद्योनित्वसंभवे न दारदा-रिभावो युक्त इति प्रधानमेवाच वाक्ये जगद्योनिक्चतइ-ति पूर्वः पर्यः । ऋथ योनिग्रन्दो निमित्तकारणपरस्तथा-पि ब्रह्मीय निमित्तं न तु जीवारमेति विनिगमनायां न चे तुरस्तीति संग्रयेन पूर्वः पक्षः । ऋनेाच्यते । श्रवरस्य जगद्योनिभावमुक्ता द्यनन्तरम्।

यः सर्वे इति शुद्धां सर्वे जस्य स उच्यते ॥

<sup>(</sup>१) 'य' इति अभे तद्र्थपरामांश 'स' इति च १ । २ । ३ नास्ति ।

<sup>(</sup>२) परतः परः-पा० श । ३।

तेन निर्देशसामान्यात्मत्यभिज्ञानतः स्कृटम्। पाश्वरं सर्वविद्विश्वयोनिर्नाचेतनं भवेत्॥ चाशरात्परत रति श्रुतिस्वयाद्यते मता । चश्रुते यत्स्वकार्याणि तते। ऽव्याक्ततमचरम् ॥ नेच तिरोचितमिवास्ति किं चित् ॥ यत्तु साद्घ्याभा-वान चिदात्मनः परिणामः प्रपन्न इति । जाहा विवर्तस्तु प्रपन्दो ऽयं ब्रह्मणो अपरिणामिनः । ऋनादिवासनाङ्गृता न साद्धप्यमपेश्वते॥ न खलु बाह्यसारूप्यनिबन्धन एव सर्वे। विश्वम इति नियमनिमित्तमस्ति । स्रान्तराद्पि कामकोषभयान्मादस् प्रादेर्मानसादपराधा(१)त्साकृष्णानपेत्रात्तस्यतस्य विश्रमस्य दर्भनात् । अपि च चेतुमित विश्वमे तदभावादनुया-गो युज्यते । ऋनाद्यविद्यावासना(२)प्रवाचपतिमन्तु नानुयो-गमर्चेति । तसात्परमाताविवर्ततया प्रपन्नस्योनिर्मुजङ्गर्-व रज्जुविवर्ततया तद्योनिर्ने तु तत्परिणामतया । तसा-त्तद्रभेसर्विवित्त्वोक्तेर्लिङ्गाद् यत्तद्रेश्यमित्यच ब्रह्मेवोपदिश्य-ते चेयुलेन, न तु प्रघानं जीवात्मा वापास्मलेनेति सि-इम् । न केवलं लिङ्गादपि तु परा विद्येति समास्थाना-द्ष्येतद्व प्रतिपत्तव्यमित्याच । "ऋषि च हे विद्ये" इति । चिङ्गान्तरमास । "कस्मिनु भगव" इति । भोगा भोग्यास्तेभ्ये। व्यतिरिक्ते ओक्तरि । श्रविक्ति । दि जीवात्मा भाग्येभ्ये

<sup>(</sup>१) दपवारा—पा० २ | ३ |

<sup>(</sup>२) अनापविद्यातद्वासना-पा० १ । ३ ।

विषयेभ्ये। व्यतिरिक्त इति तण्जानेन न सवैं ज्ञातं भवति । समाख्यान्तरमाच । "अपि च स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठा"मिति । "अवा च्लोते ऽद्यदा यज्ञक्या अष्टादग्रे"ति । अवन्ते गच्छन्ति अस्थायिन इति अवाः । अत
एवाद्यदः । को ते यज्ञक्याः । क्यान्ते ऽनेनेति क्यं, यज्ञो
क्यमुपाधिर्येषां ते यज्ञक्याः । तच वोड्यार्त्वजः । च्यतुयज्ञनेनोपाधिना च्यत्विक्यान्दः प्रवृत्त इति यज्ञोपाधय च्यत्वजः । एवं यज्ञमानोपि यज्ञोपाधिरेव । एवं पत्नी, 'पत्युनी यज्ञसंयोग'इति स्मरणात् । तपते ऽष्टादम्य यज्ञक्या,
येष्वृत्विगादिष्त्तां कर्म यज्ञः, यदात्रयो यज्ञ इत्यर्थः । तच्च
कर्मावरं स्वर्गाद्यवरपान्तवात् । अपियन्ति, प्राप्नुवन्ति । "नचि द्यान्तदाष्टांन्तिकयो"रित्युक्ताभिप्रायम् ।

# विशेषणभेदव्यपदेशाभ्यां च नेतरी

#### 11 22 11

विश्रेषणं चेतुं व्याचण्टे। "विश्विनष्टि ची"ति। शारीरा-दित्युपलक्षणं, प्रधानादित्यपि द्रष्टव्यम्। भेदव्यपदेशं व्या-चण्टे। "तथा प्रधानादपी"ति। स्थादेतत्। किमागमिकं सांस्थाभिमतं प्रधानम्। तथा च ब्रष्टसमञ्जसं स्थादित्यत स्राह्म। "नाच प्रधानं नाम किं चि"दिति॥

#### रूपोपन्यासाच ॥२३॥

तदेतत् (१) परमतेनाशेपसमाधानाभ्यां व्याख्याय खमतेन व्याचन्टे । "चन्ये पुनर्मन्यन्त"इति । पुनः प्रब्दोपि पूर्वसा-दिशेषं द्योत्स्यवस्थेष्टतां सूचयति । जायमानवर्गमध्यपतित-स्याग्रिमूर्धोदिह्रपवतः सति जायमानत्वसंभवे नाकसाच्च-नकत्वकरूपनं युक्तम् । प्रकरणं खख्वेतदिश्वयोनेः, संनि-धिस्र जायमानानां, संनिधेस्र प्रकरणं बखीय इति जायमा-नपरित्यागेन विश्वयानेरेव प्रकरियना रूपाभिधानमिति चे-त्। न। प्रकरिणः शरीरेन्द्रियादिरिचनस्य विग्रचवत्त्वाविरी-धात्। न चैतावता मूर्धादिश्रुतयः प्रकरणविरोधान्खार्थत्या-गेन सर्वात्मतामाचपरा इति युक्तम् । श्रुतेरत्यन्तविप्रज्ञ-ष्टार्थात्रकरणाद्वचीयस्वात्। सिद्धे च प्रकरणिना ऽसंबन्धे जा-यमानमध्यपातित्वं जायमानग्रच्णे कारणमुपन्यस्तं भाष्य-क्तता । तसाद्विरप्यगर्भ एव भगवान् प्राणात्मना सर्वभू-तान्तरः कार्यो निर्दिग्यतइति साम्प्रतम् । तत्किमिदानीं सूचमनवधेयमेव, (२) नेत्याच । "ऋसिन्यश्व" इति प्रकरणात् ।

वैश्वानरः साधारणशब्दविशेषात्

#### ા રકા

प्राचीनप्राचसत्ययज्ञेन्द्र युम्नजनबुडिजाः समेत्य मोमांसां चक्रुः। "को न ज्यात्मा किं ब्रह्मे"ति। त्यात्मेत्युक्ते जीवा-त्मनि प्रत्ययो मा भूत्। ज्यत उक्तं किं ब्रह्मेति। ते च मी-

<sup>(</sup>१) एतत्-पा० १ । ३ ।

<sup>(</sup>२) सूत्रमवहेयमेव---पा० १ । २ ।

मांसमाना निश्चयमनिधगक्तना कैकोयराजं वैश्वानरिवद्या-विद्रमुपसेदुः । उपसदा चाचुः । "आत्मानमेवेमं वैश्वानरं संप्रत्यधोषि" सारसि "तमेव ना ब्रू हीत्युपकाय युद्धर्यवाय्वा-काणवारिष्ट्रथिवीना"मिति । अयमर्थः । वैश्वानरस्य भगवतो द्यी "र्मूर्घा स्तेजाः" "चचुर्विश्वरूपः" द्वर्यः, "प्राणा" वायुः, "पृथावर्त्मारमा," पृथावर्ता यस्य वायोः स पृथावर्त्मा, स ए-वाता सभावो यस स पृथम्वताता,"संदेहो" देहस म-ध्यभागः स त्राकाश्रो "वज्रनः" सर्वगतत्वात् "विसरेव रियः" चापः, यतोङ्घोन्नमन्नाच रयिर्घनं तसादापे। रयिरुक्ता-सासां च मूत्रीभूतानां विस्तः स्थानमिति वस्तिरेव रियरि-त्युक्तम् । "पादै।" "पृथिवी" तत्र प्रतिष्ठानात् । तदेवं वै-यानरावयवेषु द्युद्धर्यानिनाकाप्रजनावनिषु मूर्धचन्तुःप्राणसं-देचविस्तपादेष्वेकेकिसान् वैश्वानरबुद्या विपरीततयापासका-मां प्राचीनशालादीनां मूईपाताचनुष्ट(१)प्राणे।स्क्रमणदेचशी-र्षातावित्तभेदपादञ्चयीभावदूषणैरुपासनानां निन्दया मूर्घा-दिसमस्तभावमुपदिभ्यास्तायते । 'यस्त्वेतमेवं प्रादेशमाचम-भिविमान'मिति । स सर्वेषु चे केषु द्युप्रभृतिषु भूतेषु स्थाव-रजङ्गमेषु सर्वेष्वात्मस देचेन्द्रियमनोबुद्धिजीवेष्वन्नमित्त स-र्वसंबन्धिफलमाप्रीतीत्यर्थः । स्रथास्य (२) वैश्वानरस्य भोक्तु-भीजनस्वाग्निचेाचतासंपिपादयिषया ऽऽच श्रुतिः । ''खर एव वेदिः," वेदिसारूप्यात् । "लोमानि वर्षिः," सास्तीर्णवर्षिः-

<sup>(</sup>१) पातान्धत्व—पा० १ | ३ |

<sup>(</sup>२) अधास्य वैश्वानरोपासकस्य-पा० १ ।

शास्त्रात्। "इद्यं गार्चपताः" । इदयाननारं "मना ऽमाद्यर्थपचनः" । 'श्राखमाद्यनीयः" । तच दि तद्वं प्रयते । ननु को न भातमा कि ब्रह्मोत्युपक्रमे भातमब्रह्म-ग्रव्हयोः परमातानि इद्धलेन तदुपरक्तायां बुद्दे। वैश्वानरा-ज्यादयः श्रन्दास्तदनुरोधेन परमातान्येव कयं चिन्नेतुं यु-ज्यन्ते न तु प्रथमावगता ब्रह्मात्मग्रन्दै। चरमावगतवैश्वा-नरादिपदानुरोधेनान्यथयिनुं युज्येते । यद्यपि च वाजसने-थिनां वैश्वानरविद्योपक्रमे वैश्वानरं ਞ वै भगवान सम्प्रति वेद तं ना ब्रुचीत्यत्र नात्मब्रह्मशब्दी सास्तथापि तत्समा-नायं झान्दोग्यवाकां तदुपक्रममिति तेन निश्चितार्थेन तद-विरोधेन वाजसनेयिवाकार्थी निस्नीयते । निस्नितार्थेन स-निश्चितार्थे व्यवस्थाप्यते, नानिश्चितार्थेन निश्चितार्थम् । क-र्भवच ब्रह्मापि सर्वभाखाप्रत्ययमेकमेव । न च दामूईत्वादि-नं जाठरभूताग्रिदेवताजीवात्मनामन्यतमस्यापि संभवति । न च सर्वक्रोकाश्रयफलभागिता । न च सर्वपाप्पप्रदाच इति पारिश्रेषात्परमारमैव वैश्वानर इति निश्चिते कुतः पुनरि-यमाग्रद्धा । ''ग्रब्दादिभ्या ऽन्तः प्रतिष्ठानान्नेति चेदि"ति । ष्ठच्यते । तदेवीपक्रमानुरे।धेनान्यथा नीयते, यन्नेतुं प्रका-म्। श्रश्रक्यो च वैश्वानराग्रिशब्दावन्यया नेतुमिति शक्कितु-रभिमानः । ऋषि चान्तः प्रतिष्ठितत्वं प्रादेशमाचत्वं च न सर्वेक्यापिने। ऽपरिमाणस्य च परब्रह्मणः संभवतः । न च प्राणाङक्यधिकरणता ऽन्यत्र जठराग्रेर्युज्यते । न च गार्च-पत्यादिश्वदयादिता ब्रह्मणः संभविनी । तसाद्यथायागं जा-

उरभूताग्रिदेवताजीवानामन्यतमा वैद्यवानरा, न तु ब्रह्म। तया च ब्रह्मात्मग्रब्दावुपक्रमगतावष्यन्यया नेतव्या । सुमूई-लादयस सुतिमाचम्। अय वा अग्निशरीराया देवता-या रिश्वर्ययोगाद् द्युमूईत्वादय उपपद्यन्तद्रित शक्कित्रभि-र्संधिः । श्रवोत्तरम् । "न" । कुतः । "तथा दृष्ट्युपदे-श्रात्"। श्रद्धा चरममनन्यथा सिद्धं प्रथमावगतमन्यथय-ति । न त्वत्र चरमस्यानन्यथासिद्धिः प्रतीकोपदेशेन वामने। बह्मीतिवत् तदुपाध्युपदेशेन वा मनोमयः प्राणश्ररीरो भा-रूप इतिव दुपपत्तेः। व्युत्पत्त्या वा वैश्वानराग्निशब्दयोर्ज्ञा-वचनतास्रानन्यथासिद्धः । तथा च ब्रह्माश्रयस्य प्रत्ययस्रा-श्रयान्तरे जाठरवैप्रवानराष्ट्रये चेपेण वा जाठरवैप्रवानरे।पा-धिनि वा ब्रह्मण्युपास्त्रे वैश्वानरधर्माणां ब्रह्मधर्माणां च स-मावेश उपपदाते । ऋसंभवादिति स्वावयवं व्याचष्टे । "य-दि चेच परमेप्रवरे। न विवच्छेते"ति । पुरुषमपि चैनमधी-यतइति सूत्रावयनं व्याचष्टे । "यदि केवल एवे"ति ्रा न ब्रह्मीपाधितया नापि प्रतीकतयेत्यर्थः। न केवलमन्तःप्रतिष्ठं पुरुषमपीत्यपेरर्थः । त्रात एव यत्पुरुष इति पुरुषमनूख न वैप्रवानरो विधीयते । तथा सति पुरुषे वैप्रवानरदृष्टि-क्पदिश्योत। एवं च परमेप्रवरदृष्टि जाउरे वैप्रवानरदृषी-पदिश्यतर्ति भाष्यं विरुध्येत । श्रुतिविरोधस्य । "स यो चैतमेवमिं वैक्रवानरं पुरुषं पुरुषविधं परुषे उन्तः प्रति-ष्ठितं वेदे"ति वैद्रवानरस्य हि पुरुषत्ववेदनमचानूद्यते. न तु पुरुषस्य वैभवानरत्ववेदनम्। तस्रात् स रघोधिवैभवा-

नरा बहिति यदिति यदः पूर्वेण संबन्धः पुरुषइति तन पुरुषहरूदेश इति युक्तम् ॥

# अत एव न देवताभूतं च ॥२७॥

स्रत एवैतेभ्यः (१) स्रुतिस्तृत्यवगतद्युमूईत्वादिसंवन्धसर्व-बोकास्रयफबभागित्वसर्वपापप्रदाचात्मब्रह्मपदे।पक्रमेभ्यो चे-तभ्य इत्यर्थः । 'यो भानुना पृथिवीं द्यामृतेमा'मिति मन्स्रव-चे।पि न केवबीज्ज्यप्रकार्यावभवमात्रस्य भूताग्रेरिममीदशं मिस्मानमाचापि तु ब्रह्मविकारतया ताद्रूप्येचेति भावः ॥

# साक्षादप्यविरोधं जैमिनिः॥२८॥

यदेतत्प्रक्ततं मूद्दांदिषु चुबुकान्तेषु पुरुषावयवेषु युप्रभृतीन् पृथिवीपर्यन्तां बैं छोक्यात्मानो वैप्रवानरस्थावयवान् संपाद्य
पुरुषविश्वतं किष्पतं तदिभप्रायेणेदमुस्यते, 'पुरुषविश्वं पुरुषे
ऽनाः प्रतिष्ठितं वेदे'ति । स्त्रनावयवसंपन्त्या पुरुषविश्वलं
कार्यकारस्यमुद्दायस्पपुरुषावयवमूद्दांदिचुबुकान्तः प्रतिष्ठानास्व पुरुषे उनाः प्रतिष्ठितत्वं समुद्दायमध्यपतितत्वान्तदवयवानां समुद्दायनाम् । स्त्रनेव निदर्शनमास् । "यथा वृश्वे
प्राखा"मिति । प्राखाकाण्डमू चस्कान्यसमुद्दाये प्रतिष्ठिता
प्राखा तन्मध्यपतिता भवतीत्यर्थः । समाधानान्तरमास् ।
"स्रथ वे"ति । स्रन्तः प्रतिष्ठत्वं माध्यस्थं तेन द्वसाक्षितं सस्वयति । एतस्त्रां भवति । वैसानरः परमात्मा चरान्तरसासीति । पूर्वपिश्वणो ऽनुश्रयमुन्मू खयित । "निश्वितं चे"-

<sup>(</sup>१) अंत एवोकेम्य:--पा० १ । २ ।

ति । विश्वात्मकासार् वैद्रवानरः प्रत्यगातमा, विद्रवेषां वारं नरस्तिहकारत्वाहिप्रवप्रपश्चस्य विद्रवे नरा जीवा वा ऽऽत्माने। ऽस्य नादात्म्येनेति ॥

## अभिव्यक्तेरित्याइमरथ्यः ॥ २९ ॥

साक खोने। प्रस्तान भाव प्राप्त का नामनुग्र प्रायान ने। पि परमेश्वरः प्रादेशमा चमात्मानमित्यन क्रीत्या । "प्रतिमान च्यापी" ति । प्रतिकानो मानां परिमाणमितमा वः। "उपासका ग्रीमिति यावत्। व्याख्या क्रारेण प्रस्ता विश्वेष वे" ति ॥

### संपत्तेरिति जैमिनिः॥ ३१॥

मूर्द्दान्तमुपक्रम्य चुबुकान्तो हि कायप्रदेशः प्रादेशमानः।
तन्त्रेव नैचेक्यात्मना वैश्वानरस्यावयवान् संपादयन् प्रादेशमानं वैश्वानरं दर्शयति । प्रानैव जावानश्रुतिसंवादमाहः
सूनकारः ॥

## आमनन्ति चैनमस्मिन् ॥३२॥

"श्रविमुक्तो," श्रविद्योपाधिकस्पितावक्कदे जीवात्मनि,स-खक्विमुक्तः, तिसन् प्रतिष्ठितः परमात्मा तादात्स्यात् । श्रत एव दि श्रुतिः । श्रनेन जीवेनात्मनित । श्रविद्याक-विपतस्वेन भेदमाश्रित्याधाराधेयभावः । "वरणा"धूः ग्रोध-मतिरोद्दितार्यम् ॥

इति श्रीवाचस्त्रितिमञ्जविर्याचे ग्रारीरक्रमीमांस्राभाष्यः विभागे भामत्या प्रथमस्राध्यायस्य दितीयः पादः ॥

# द्युभ्वाद्यायतनं स्वशब्दात् ॥१॥

इइ ज्ञेयलेन ब्रह्मोपिक्यियते । तन पारवत्त्वेन सेतुत्वाङ्गेदे षष्ट्याः प्रयोगतः । द्यभ्वाद्यायतनं युक्तं नाम्टतं ब्रह्म कर्षि चित् ॥ पारावारमध्यपाती दि सेतुः ताभ्यामविक्टयमाने। जल-विधारको लोको दृष्टः, न तु बन्धचेतुमात्रम् । इडि(१)नि-गुड़ादिष्वपि प्रयोगप्रसङ्गात् । न चानविष्ठत्नं ब्रह्म सेतुभा-वमनुभवति । न चास्त्रतं सङ्ग्रह्मास्तरस सेतुरिति युज्यते । न च ब्रह्मणोन्यदम्हतमस्ति, यस्य तत्मेतुः स्वात् । न चा-भेदे षष्ट्याः प्रयोगो दृष्टपूर्वः । तदिदमुक्तम् । "ऋत्वत-स्रोष सेत्रिति अवणा"दिति । ऋस्तस्येति अवणात्, सेतु-रिति त्रवणा,दिति योजना । तनामृतस्वेति त्रवणादिति वि-ग्रद्तया न व्याख्यातम् । सेतुरिति श्रवणादिति व्याचष्टे । "पारवानि"ति । तथा च पारवत्यमृतव्यतिरिक्तो सेतावनु-श्रीयमाणे (२) प्रधानं वा सांख्यपरिकाल्पतं भवेत्। तत्खलु सकार्योपिकतमर्योदनया पुरुषं यावदगच्छद्भवति पारवत्, भवित च द्युभ्वायतनं तत्प्रक्ततित्वात्, प्रक्तत्यायतनत्वाच वि-काराणां, भवति चात्मा ऽऽत्मग्रव्यस्य स्वभाववचनत्वात्, प्र-कामात्मा प्रदीप इतिवत् । भवति चास्य ज्ञानमपवर्गीपया-गि, तदभावे, प्रधानाद्विवेकोन पुरूषस्थानवधारणादपवर्गानुप-पत्तेः । यदि त्वस्मिन्प्रमाणाभावेन न परितुय्यति, श्रस्तु तर्सि

<sup>(</sup>१) यत्र तु दारुणि छिद्रिते निमाधाणां पादमीतनं तह्वदिः । इति कल्पतदः ।

<sup>(</sup>२) तेतावाशीयमाणे-पा० १ | 3 |

नामरूपबीजशक्तिभूतमव्याद्यतं भृतद्यदमं द्यभ्वाद्यायतनं, त-सिन्प्रामाणिके सर्वस्थाक्तस्थापपत्ते । एतदपि प्रधानापन्या-सेन मूचितम्। त्रय तु साक्षाक्कृत्युत्तं द्युभ्वाद्यायतनमा-द्रियसे, ततो वायुरेवास्तु । 'वायुना वै गौतम सूत्रेणायं च नोकः परस्र नोकः सर्वाणि च भूतानि संद्यानि भवन्ती'ति श्रुतेः । यदि त्वातमशब्दाभिधेयत्वं न विद्यतइति न परितु-व्यक्ति, भवतु तर्वि शारीरखस्य भोक्तुर्भीग्यान् सुप्रभृतीन् प्रत्यायतनत्वात् । यदि पुनरस्य द्युभ्वाद्यायतनस्य सर्वज्ञश्रुते-रचापि न परितुष्यसि, भवतु तता चिरप्यगर्भ एव भगवान् सर्वज्ञः द्वनात्मा द्युभ्वाद्यायतनम्। तस्य द्वि कार्यत्वेन पा-रवत्तं चान्टतात्परब्रह्मणे। भेदस्रेत्यादि सर्वमुपपद्यते । श्र-यमपि वायना वै गौतम द्वेषेति अतिमुपन्यस्वता द्वितः। तसादयं द्युप्रभृतीनामायतनमिति । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । द्मभ्वाद्यायतमं परब्रह्मीव, न प्रधानात्याक्ततवायुगारीर चिर-प्यगर्भाः । कुतः । खग्रव्हात् ।

धारणाद्दा ऽन्द्रतत्वस्य साधनाद्दा ऽस्य सेतुता ।
पूर्वपश्चे ऽपि मुख्यार्थः सेतुग्रब्दो हि नेष्यते ॥
निह्न मृद्दारमया मूर्तः पारावारमध्यवर्ती पाथसां विधारको लोकसिद्दः सेतुः प्रधानं वा ऽत्याक्ततं वा वायुर्वा जीवा वा स्त्रज्ञातमा वा ऽभ्युपेयते । किं तु पारवत्तामात्रपरो
लाखणिकः सेतुग्रब्दोभ्युपेयः । सोसाकं पारवत्तावर्जं विधरणत्वमात्रेण योगमात्राद्वृद्धं परित्यज्य (१) प्रवत्र्यित । जीवा-

<sup>(</sup>१) परित्यन्य गुभ्वाद्यायतने—पा० ३ ।

नाममुतत्वपदपाप्रिसाधनत्वं वात्मज्ञानस्य पारवत एव ख-श्र्विच्यति । त्रमृतग्रब्द्श्व भावप्रधानः । यथा 'ह्येकयोर्डि-वचनैकवचने' इत्यच दिलैकले ह्योकप्रब्दार्थी, अन्यथा ह्ये-केव्विति स्वात् । तदिदमुक्तं भाष्यक्रता "त्रमृतत्वसाधनत्वा"-दिति । तथा चाम्टतस्रोति च सेतुरिति च ब्रह्मणि यु-भ्वाद्यायतन्त्रपपत्योते । स्रत्र च खप्रब्दादिति तन्त्रोच-रितमाता ग्रव्हादिति च सदायतना इति सक्कव्हादिति च ब्रह्मप्रब्दादिति च द्वचयति । सर्वे च्चोतेस्य स्वप्रब्दाः।स्या-देतत् । त्रायतनायतनवङ्गावः सर्वे ब्रह्मोति च सामानाधि-करण्यं चिरण्यगर्भे ऽप्युपपद्यते। तथा च स एवात्रास्त-म्तलस्य सेतुरित्याशङ्खा श्रुतिवाक्येन सावधारणेनोत्तरमा-इ। "तत्रायतनायतनवद्गावश्रवणा"दिति । विकाररूपे ऽनृते ऽनिर्वाच्चे ऽभिसन्धा ऽभिसन्धानं यस्य स तथाक्तः । भेदप्र-पर्चं सत्यमभिमन्यमान इति यावत् । तस्यापवादे। देाषः श्रूयते । "च्ह्यो"रिति । "सर्वे ब्रह्मीत त्वि"ति । यसर्वे-मविद्यारोपितं तत्सवं परमार्थतो ब्रह्म । न तु यद्रह्म तत्स-र्विमित्यर्थः । "त्रपर त्राह्रे"ति । नात्र द्युभ्वाद्यायतनस्य से-तुता (१) येन पारवत्ता स्थात् किंतु जानयेति यज् ज्ञानं कीर्तितं, यस वाचे। विमुच्चयेति वाग्विमोकः, तस्यास्तत्व-साधनलेन सेतुताच्यते। तच्चाभयमपि पारवदेव। न च प्राभान्यादेष इति सर्वनाम्ना द्यभ्वाद्यायतनमात्मेव परा-च्रायते, न तु तज्ज्ञानवाग्विमाचने इति साम्प्रतम् । वाग्दि-

<sup>(</sup>१) सेतुतीच्यते—पा० १ । २ । ३ ।

मोचनात्मज्ञानभावनयोरेव विधेयत्वेन प्राधान्यात्। श्वात्म-नसु द्रव्यस्याच्यापारतया ऽविधेयत्वात्। विधेयस्य व्यापारस्वैव व्यापारवते ऽस्टतत्वसाधनत्वात्। न चेदमैकान्तिकं यद्यधा-नमेव सर्वनास्ता पराम्हश्यते। क्व चिदयोग्यतया प्रधानमु-त्रस्वच्य योग्यतया गुणो ऽपि पराम्हश्यते॥

# मुक्तोपसृष्यव्यपदेशात् ॥२॥

युभाद्यायतनं प्रक्रत्याविद्यादिदोषमुक्तौरूपद्धयं व्यपदिश्यते 'भिद्यते इदयग्रन्थि'रित्यादिना । तेन तद् युभ्वाद्यायतन-विषयमेव । ब्रह्मण्य मुक्तोपद्धप्यत्वं 'यदा सर्वे प्रमुच्यन्त' इ-त्यादौ श्रुत्यन्तरे प्रसिद्धम् । तस्मान्मुक्तोपद्धप्यत्वाद् युभ्वाद्या-यतनं ब्रह्मीति निस्चीयते । इदयग्रन्थिस्याविद्यारागदेषभयमो-हाः । मोचस्य विषादः, श्रोकः, परं हिरप्यगर्भाद्यवरं यस्य तद्भात्र तथाक्तम् । तसिन्ब्रह्माण् यदृष्टं दर्शनं तसिंस्तदर्थ-मिति यावत् । यथा 'चर्मणि दीपिनं इन्ती'ति चर्मार्थिन-ति गम्यते । नामद्धपदित्यप्यिद्याभिप्रायम् । 'कामा येस्य इदि स्थिता' इति कामा इत्यविद्यामुप्रच्चयित ॥

## नानुमानमतच्छब्दात् ॥ ३ ॥

नानुमानमित्युपचयणं नाव्याक्ततमित्यपि द्रष्टव्यं चेते। व-भयचापि साम्यात्॥

### प्राणभृच ॥ ४ ॥

चैनातक्कव्दलं चेतुरनुकृष्यते । ख्यं च भाष्यक्षद्वंतुमाच ।

[ १८० ] [चा १ पा ३ च. 8]

[भामती]

"न चोपाधिपरिच्छिन्नस्ये"ति । "न सम्यक् संभवति" ना-ज्ञसिमत्यर्थः । भाग्यत्वेन चि ज्ञायतनत्वमितिक्तस्म् । स्या-देतत् । यद्यतच्छव्दत्वादित्यचापि चेतुरनुक्रष्टव्या, चन्त क-स्नात्पृथग्योगकरणं, यावता न प्राणमृदनुमाने इत्येक एव योगः कसाच क्षत इत्यत ज्ञाच । "पृथगि"ति । भेदव्य-पदेशादित्यादिना चि प्राणभृदेव निषिध्यते, न प्रधानं, त-चैक्योगकरणे दुर्विज्ञानं स्थादिति ॥

## प्रकरणात् ॥६॥

न खलु चिरप्यगर्भादिषु ज्ञातेषु सर्वे ज्ञातं भवति किं तु ब्रह्मप्येवेति ॥

# स्थित्यदनाभ्यां च॥ ७॥

यदि जीवा चिरण्यगर्भी वा दुभ्वाद्यायतनं भवेत्, ततस्तप्रक्रत्यानश्रन्नन्यो श्रभिचाकश्रीतीति परमात्माभिधानमाकस्मिकं प्रसच्येत । न च चिरण्यगर्भ उदासीन,सस्यापि भेक्तित्वात् । न च जीवात्मैव दुभ्वाद्यायतनं, तथा सति (१) स एवाच कथ्यते तत्कथनाय च ब्रह्मापि कथ्यते,
श्रन्थथा सिद्दान्ते ऽपि जीवात्मकथनमाकस्मिकं स्यादिति
वाच्यम् । यते। ऽनिधगतार्थाववोधनस्वरसेनाम्नायेन प्राणभृन्माचप्रसिद्दजीवात्माधिगमायात्यन्तानवगतमसीकिकं बश्राववोध्यतद्ति सुभाषितम् । "यदापि पेङ्गुपनिषत्छतेन व्याख्यानेने"ति । तच श्वनश्रन्नन्यो श्रभिचाकश्रीतीति

<sup>(</sup>१) तथा च---पा० १ | २ | ३ |

जीव उपाधिरिहितेन रूपेण ब्रह्मस्वभाव उदासीनी ऽभीक्षा दिश्चितः । तदर्थमेवाचेतनस्य बुद्धिसत्त्वस्थापारमार्थिकं भी-कृत्वमुक्तम् । तथा चेत्यंभृतं जीवं कथयतानेन मन्त्रव-र्णेन सुभ्वाद्यायतनं ब्रह्मेव कथितं भवतिः उपाध्यविक्तन्न-स्व जीवः प्रतिषिद्धा भवतीति न पेक्तिब्राह्मणिवरीध इत्य-र्थः । "प्रपन्चार्थ"मिति । तन्मध्ये न पठितमिति क्रत्वाचि-न्त्योदमिषकर्णं प्रवृक्तमित्यर्थः ॥

# भूमा संप्रसादादध्युपदेशात् ॥८॥

नारदः खनु देविषः कर्मविदनात्मवित्तया ग्रोच्यमात्मानं मन्यमाना भगवन्तमात्मचमाजानिसद्धं मद्यायोगिनं सनत्नु-मारमुपससाद । उपसद्य चावाच, भगवन्ननात्मचताजनि-तग्राकसागरपारमुत्तारयत् मां भगवानिति । तदुपश्रुत्य सनत्नुमारेण नामब्रह्मात्युपाखेत्युक्ते नारदेन पृष्टं किं ना-क्वास्ति भ्रय इति । तच सनत्नुमारस्य प्रतिवचनं वाग्वाव नाम्नो भ्रयसी । तदेवं नारदसनत्नुमारयार्भ्यस्य प्रनिवचनं वाग्वाव नाम्नो भ्रयसी । तदेवं नारदसनत्नुमारयार्भ्यस्य प्रविचचनं वाग्वाव नामने वागिन्द्रयमपत्रस्य मनःसंकच्यचित्तथ्यानिच्यान्वचान नायवायुसद्विततेजोनभःसराग्राप्राणेषु पर्यवसिते । कर्तत्याकर्तव्यविवेकः संकच्यः तस्य कारणं पूर्वापरविषयनिम्तत्रप्रयाजनिद्धपणं चित्तम् । स्ररः, स्ररणम् । प्राणस्य च समस्तित्रयाकारकप्रजभेदेन पिचाद्यात्मत्वेन च रथारनाभिद्यान्तेन सर्वप्रतिष्ठत्वेन च प्राणभ्रयस्वदिर्भना ऽतिवादिन्त्वेन च नामादिप्रपच्चादाग्रान्ताङ्ग्यस्वमुक्का ऽपृष्ट एव ना-

रदेन सनत्सुमार एक यन्येन 'एव तु वातिवदित यः सहोनातिवदितिति सह्यादीन्द्रतिपर्यन्तानुक्कोपिददेश, सुखं त्वेव विजिज्ञासितव्य'मिति । तदुपश्रुत्य नारदेन सुखं भगवो विजिज्ञासित्य'मिति । तदुपश्रुत्य नारदेन सुखं भगवो विजिज्ञासित्युक्ते सनत्कुमारो यो वै भ्रमा तत्सुखिमित्युपक्रस्य
भूमानं व्युत्पादयांवभ्रव, यत्र नान्यत्पश्यतीत्यादिना । तदीद्दशे विषये विचार त्रारभ्यते । तत्र संश्रयः, किं प्रापो। भूमा स्यादाचे परमात्मेति । भावभिववेशसादात्म्यविवस्या सामानाधिकरएयं संश्रयस्य बीजमुक्तं भाष्यक्रता।
तत्र

एतिसान्यन्यसन्दर्भे यदुक्ताङ्ग्यसे। ऽन्यतः । उच्यमानं तु तङ्ग्य उच्यते प्रश्नपृर्वकम् ॥

न च प्राणात्निं भ्रेय इति पृष्टं, नापि भ्रमा वा ऽसा-इ (१) भ्र्यानिति प्रत्युक्तम् । तसात्प्राणभ्रयस्वाभिधानानन्त-रमपृष्टेन भ्रमोच्यमानः प्राणस्थैव भिवतमर्चति । ऋषि च भूमेति भावा न भिवतारमन्तरेण श्रक्यो निरूपियतुमिति भवितारमपेश्रमाणः प्राणस्थानन्तर्येण बुद्धसंनिधानाक्तमेव भवितारं प्राप्य निर्वृणोति । यस्योभयं चित्रार्तिमार्केदित्य-चार्तिरिवार्तं चितः । यथाद्यः । 'स्वयामचे चिवषा विशेष-ण'मिति । न चात्मनः प्रकरणादात्मेव बुद्धस्य इति त-स्थैव भूमा स्थादिति युक्तम् । सनत्कुमारस्य नामब्रह्मोत्य-पास्रेति प्रतीकोपदेशस्यपेणोक्तरेण नारदप्रश्रस्थापि तिद्वषय-लेन परमात्मोपदेशप्रकरणस्थानुत्यानात् । अतिद्वषयत्वे चेा-

<sup>(</sup>१) बैतस्माट्-पा० २ | ३ |

त्तरस्य प्रश्नोत्तरयोर्वैयधिकरप्येन विप्रतिपत्तरप्रामाप्यप्रस-ष्ट्रात् । तसादसित प्रकरणे प्राणस्थानन्तर्यात्तस्यैव भूमेति युक्तम् । तदेतत्सं प्रयवीजं दर्भयता भाष्यकारेण सूचितं पूर्वपश्वसाधनमिति न पुनरुक्तम् । न च भूयोभूयः प्र-श्रात्यरमात्मैव नारदेन जिज्ञासित इति युक्तम् । प्राणा-पदेशानन्तरं तस्थापरमात्तदेवं प्राण एव भूमेति स्थिते यद्य-निदिरोध्यापाततः प्रतिभाति तत्तदनुगुणतया नेयं, नीतं च भाष्यकृता । स्वादेतत् । एष तु वातिवदतीति तुश्रन्देन प्रा-षदिर्भिना ऽतिवादिना (१) व्यवक्तिय सत्येनातिवादिनं वद-न्कयं प्राणस्य भूमानमभिद्धीतेत्यत त्राच्। "प्राणमेव वि"-ति । "प्राणदर्भिनञ्चातिवादित्व"मिति । नामाद्यामान्तम-तीत्य वदनशीलत्विमत्यर्थः । एतदुक्तं भवति । नायं तुश्रव्सः प्राणातिवादित्वाद्यविक्तिनितः (२) ऋपि तु तदितवादित्वम-परित्यञ्च प्रत्युत तदनुकृष्य तसीव प्राणस्य सत्यस्य त्रव-षमननश्रद्दानिष्ठाकृतिभिर्विज्ञानाय निस्रयाय सत्येनातिवद-तीति प्राणवतमेवातिवादित्वमुखते । तुत्रव्दे नामाद्यति-वादित्वाद्यविक्तिनति । न नामाद्यात्रान्तवाद्यतिवादी, श्रिप तु सत्यप्राणवाद्यितवादीत्यर्थः । ऋत्र नागमानार्थे।पदेशा-भ्यां सत्यस्य श्रवणम् श्रयागमाविरोधिन्यायनिवेशनं ननं मत्वा च गुरुशिष्यसब्बद्धाचारिभरनुद्धशुभिः सद् सं-वाद्य तत्त्वं श्रद्धत्ते । श्रद्धानन्तरं च विषयान्तरदेशषदर्शी वि-

<sup>(</sup>१) ऽतिवादित्वं-पा० २ | 3 |

<sup>(</sup>२) प्राणातिवादित्वं व्यवच्छिनति,-पा० २ !

रक्तस्ततो व्यावृक्तः तत्त्वज्ञानाभ्यामं करोति सेयमस्य क्र-तिः प्रयक्तः । त्रयः तत्त्वज्ञानाभ्यासनिष्ठा (१) भवति, यद-नत्तरमेव तत्त्वविज्ञानमनुभवः प्रादुर्भवित । तदेतद्वान्त्रा अ-ष्याजः । 'भूतार्थभावनाप्रकर्षपर्यन्तजं योगिज्ञान'मिति । भावनाप्रकर्षपर्यन्तो निष्ठा तसाज्जायते तत्त्वानुभव इति । तसात्प्राण एव भूमेति प्राप्ते ऽभिधीयते ॥ एष तु वा ऽति-बदित यः सत्येनातिबदतीत्युक्ता भूमोत्यते, तत्र सत्यश्रब्दः परमार्थे निरूढवृत्तिः श्रुत्या परमार्थमाच । परमार्थस प-रमात्मेव । तता च्चान्यदिकारजातमनृतं कया चिद्पेखया क्यं चित्सत्यमुच्यते । तथा चैष तु वा ऽतिवदित यः सत्येनातिवदतीति ब्रह्मणा <sup>ऽ</sup>तिवादित्वश्रुत्या ऽन्यनिरपेश्वया चिङ्गादिभ्या बचीयस्या ऽवगिमतं कयमिव संनिधानमात्रात् श्रुत्याद्यपेश्वादितदुर्बनात्कयं चित्राणिविषयत्वेन प्रकां व्या-ख्यातुम् । एवं च प्राणादूर्ध्वं ब्रह्मणि भूमावगम्यमाना न प्राणिविषयो भवितुमर्हित, किंतु सत्यस्य परमात्मन एव । एवं चानात्मविद ज्यात्मानं विविदिषोर्नोरदस्य प्रश्ने परमात्मा-नमेवासी व्याख्यास्थामीत्यभिसन्धिमान् सनन्तुमारः सोपा-नारोच्चणन्यायेन स्थूलादारभ्य तत्तङ्कमत्युत्पादनक्रमेण भूमा-नमतिदुर्ज्ञानतया परमसूच्यां व्युत्पादयामास । न च प्र-अपूर्वताप्रवासपितिने। तरेण सर्वेण प्रश्नपूर्वेणैव भवितव्यमि-ति नियमोस्तीत्यादिसामेन भाष्येष व्युत्पादितम् । विज्ञा-नादिसाधनपरम्परा मननश्रहादिः, प्राणान्ते चानुश्रासने ता-

<sup>(</sup>१) स्यासे **ऽस्य** निष्टा—पा० ३ ।

वनात्रेणैव प्रकरणसमाप्तर्न प्राणस्थान्यायत्तते च्येत । तदिभिधाने चि सापेश्वलेन न प्रकरणं समाप्येत । तसान्नेदं प्राणस्य प्रकरणम् त यदायत्तः प्राणस्तस्य स चात्मेत्यात्मन एव प्रकरणम् । शङ्कते । "प्रकरणान्त" इति । प्राणस्य प्रकरणसमाप्तावित्यर्थः । निराकरोति । "न, स भगव" इति । संदंश्वन्यायेन चि भूम्त एतत्प्रकरणं, स चेद्रूमा प्राणः प्राणस्यैतत्प्रकरणं भवेत् । तच्चायुक्तमित्युक्तम् ॥

न केवनं श्रुतेर्भूमात्मता परमात्मनः निङ्गादपीत्याच स-वकारः ॥

## धर्मोपपत्तेश्व ॥ ९ ॥

यदिप पूर्वपशिषा कयं चिन्नीतं तदनुभाष्य भाष्यकारे। दूषयति । "योष्यसे। सुषुप्तावस्थाया"मिति । सुषुप्तावस्था-यामिन्द्रियाद्यसङ्गात्मैव । न प्राणः "परमात्मप्रकरणात्"। "त्रान्यदाते" विनश्वरमित्यर्थः । त्रातिरोस्तितार्थमन्यत् ॥

# अक्षरमम्बरान्तधृतेः॥ १०॥

श्रश्राव्दः समुदायप्रसिद्धाः वर्णेषु रूढः । परमात्मिन चावयवप्रसिद्धाः योगिकः । श्रवयवप्रसिद्धेश्व समुदायप्रसि-द्विवेचीयसीति वर्णा एवाश्वरम् । न च वर्णेष्वाकाप्रस्रोतत्व प्रातत्वे नापपद्येते, सर्वस्थैव रूपधेयस्य नामधेयात्मकत्वात् । सर्वे चि रूपधेयं नामधेयसंभिन्नमनुभूयते, गौरयं वृश्चो-यमिति । न चेषपायत्वात्तत्संभेदसंभवः । नचि धूमोपाया व- क्रिधोर्धूमसंभिन्नं विक्रमवगाचते, धूमायं विक्रिरिति, किं तु वैयधिकरण्येन धूमादक्रिरिति । भवति तु नामधेयसंभिन्नो ह्रपधेयप्रत्यया डित्यायमिति । ऋपि च प्रव्दानुपायेपि ह्रप-धेयप्रत्यये चिङ्गेन्द्रियजनानि नामसंभेदो दृष्टः । तसान्नाम-संभिन्नाः पृथिव्यादयोम्बरान्ता नाम्ना यथितास विद्वास् नामानि चें।कारात्मकानि तह्याप्तत्वात् । तद्यथा प्रद्युना सर्वाणि पर्णानि संहणानि (१) एवमें।कारेण सर्वा वागि-ति श्रुतेः । त्रात ॐकारात्मकाः पृथित्यादयोम्बरान्ता इति वर्णा एवाखरं न परमात्मेति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधी-यते ॥ ऋशरं परमात्मैव, न तु वर्णाः । कुतः । ऋम्बरान्त-धृतेः। न खच्चम्बरान्तानि पृथिव्यादीनि वर्णा धारयितुमर्च-न्ति, किं तु परमात्मैव । तेषां परमात्मविकारत्वात् । **न च** नामधेयात्मकं रूपधेयमिति युक्तम् । सरूपभेदादुपायभे-दादर्शक्रियाभेदाच । तथाचि । ग्रब्दलसामान्यात्मकानि श्रीचयाच्चाष्यभिधेयप्रत्ययार्थिकयाणि नामधेयान्यनुभूयन्ते । रूपधेयानि तु घटपटादीनि घटत्वपटत्वादिसामान्यात्मका-नि चसुरादीन्द्रियग्राच्चाणि मधुधारणप्रावरणाद्यर्थिकयाणि च भेदेनानुभूयन्ते इति कुतो नामसंभेदः । न च डित्यो-यिमिति प्रान्दसामानाधिकरण्य(२)प्रत्ययः । न खनु प्रान्दा-त्मकोयं (३) पिण्ड इत्यनुभवः, किंतु या नानादेशकास-

<sup>(</sup>१) संतृष्णान-पा० ४ । अयमेव युक्तः ।

<sup>(</sup>२) ज्ञब्द्समानाधिकरण:--पा० २ | 3 |

<sup>(</sup>३) खळु डित्थात्मकोयं---पा० १ | २ | ३ | ४ |

संग्रतः पिण्डः सीयं संनिष्टितदेशकान इत्यर्थः। संज्ञा तु यृष्टीतसंबन्धेरत्यन्ताभ्यासात्पिण्डाभिनिवेशिन्येव संस्कारोद्दी-धसंपातायाता स्मर्थते। यथाज्ञः।

'यत्संज्ञासारणं तत्र न तदप्यन्यचेतुकम्। पिण्ड एव हि दृष्टः सन्संज्ञां सार्यितुं खमः ॥ संज्ञा हि सार्यमाणापि प्रत्यशत्वं न वाधते। संजिनः सा तटस्था चि न रूपाच्छादनश्रमा' ॥ इति । न च वर्णातिरिक्तो स्फोटात्मनि ऋचौिकिको ऽशरपदप्र-सिद्धिरस्ति लोके । न चैष प्रामाणिक इत्यपरिष्टात्प्रवेद-यिष्यते । निरूपितं (१) चासाभिस्तत्त्वविन्दैः । तसाच्छोच-याद्याणां वर्णानामम्बरान्तधृतेरनुपपत्तः समुदायप्रसिद्धिबा-भनाद् अवयवप्रसिद्धा परमान्मैवाश्वरमिति सिद्धम् ॥ ये तु प्रधानं पूर्वपत्तयित्वा ऽनेन छत्रेण परमात्मैवात्तरमिति सिद्धा-न्तयन्ति, तैरम्बरान्तधृतेरित्यनेन कथं प्रधानं निराक्रिय-तद्दति वाच्यम् । ऋयं नाधिकरणत्वमाचं धृतिः, ऋषि तु प्रशासनाधिकरणता । तथा च श्रुतिः । 'एतस्य वाचरस्य प्र-श्रासने गार्गि द्धर्योचन्द्रमसै। विधृतै। तिष्ठत' इति । तथा-प्यम्बरान्तधृतेरित्यनर्थकम् । एतावदक्तव्यम् । ऋत्तरं प्रशा-सनादिति । एतावतैव प्रधाननिराकरणसिद्धेः । तसादणीच-रतानिराक्रियेवास्यार्थः । न च स्थृ चादीनां वर्षेष्वप्राप्तेरस्थू-चिमत्यादिनिषेधानुपपत्तेवीर्षेषु ग्राह्मैव नास्तीति वाच्यम् । न-च्चवध्यं प्राप्तिपूर्वका एव प्रतिषेधा भवन्ति, च्यप्राप्तेष्वपि नि-

<sup>(</sup>१) निवेदितं-पा० २ | 3 | ४ |

ह्यानुवादानां दर्भनात् । यथा नान्तरिष्ठे न दिवीत्यग्रिचय-ननिषेधानुवादः । तस्राद्यत्विं चिदेतत् ॥

# सा च प्रशासनात् ॥ ११ ॥

प्रशासनमाज्ञा चेतनधर्मी नाचेतने प्रधाने वा ऽव्याक्यते वा संभवति । न च मुख्यार्थसंभवे कूचं पिपतिषतीतिवद्गाक्त- त्वमुचितमिति भावः ॥

# अन्यभावव्यावृत्तेश्र ॥ १२ ॥

प्रमन्तिविधरणात्तरस्थेश्वराद्यद्रस्यक्षां वा प्रधानं वा ऽव्याक्षतं वा तेषामन्येषां भावो उन्यभावस्तमत्वन्तं व्यावर्तय-ति श्रुतिः । तद्वाएतद्त्तरं गार्गीत्यादिका । त्रनेनेव सूत्रे-ण जीवस्याप्यत्तरता निषिद्वेत्यत त्राच । "तथे"ति । नान्य-दित्यादिकया चि श्रुत्या ऽऽत्मभेदः प्रतिषिध्यते । तथा चेा-पाधिभेदिभिन्ना जीवा निषिद्वा भवन्त्यभेदाभिधानादित्यर्थः । रतोपि न प्रारीरस्यात्तरप्रब्दतेत्याच । "त्रविष्ठ्यत्व"मिति । त्रत्वरस्य चशुराद्युपाधिं वारयन्ती श्रुतिरीपाधिकस्य जीव-स्याक्षरतां निषेधतीत्यर्थः । तस्माद्यर्णप्रधानाव्याकृतजीवाना-मसंभवात्संभवाच्च परमात्मनः परमात्मैवात्तरमिति सिद्दम् ॥

# ईक्षतिकर्मव्यपदेशात्सः॥ १३॥

कार्यब्रह्म जनप्राप्तिफलत्वादर्थभेदतः। दर्भनध्यानयोध्येयमपरं ब्रह्म गम्यते॥ ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति श्रुतेः सर्वगतपरब्रह्मवेदने तहावापत्ती स सामभिस्त्रीयते ब्रह्मखेकामिति न देशविशेपप्राप्तिस्पपद्यते । तसादपरमेव ब्रह्मोच ध्येयत्वेन चोद्यते ।
न चेत्रणस्य खोको तत्त्वविषयत्वेन प्रसिद्धेः परस्थैव ब्रह्मणस्वयाभावाद् ध्यायतेश्व तेन समानविषयत्वात्परब्रह्मविषयमेव ध्यानिति साम्प्रतम् । समानविषयत्वात्परब्रह्मविषयमेव ध्यानिति साम्प्रतम् । समानविषयत्वस्थैवासिद्धेः । परो
चि पुरुषो ध्यानविषयः, परात्परस्तु दर्शनविषयः । न च
तत्त्वविषयमेव सर्वत्र दर्शनम् । त्रनृतविषयस्यापि तस्य दर्शनात् । न च मननं दर्शनम् । त्रनृतविषयस्यापि तस्य दर्शनात् । न च मननं दर्शनम् । त्रन्वविषयमेवेति साम्प्रतम् । मननाद्वेदेन तत्रतत्र दर्शनस्य निर्देशात् । न च
मननमपि तक्षापरनामावस्यं तत्त्वविषयम्। यथाद्यः । 'तर्को
ऽप्रतिष्ठ' इति । तस्यादपरमेव ब्रह्मोच ध्येयम् । तस्य च
परत्वं शरीरापेच्येति। एवं प्राप्ते उच्यते ।

ईश्रणध्यानयोरेकः कार्यकारणभ्रतयोः । ऋर्ष चौत्सर्गिकं तत्त्वविषयत्वं तथेश्वतेः ॥

ध्यानस्य चि साचात्कारः पानम् । साचात्कारस्थात्मर्गतस्तत्त्वविषयः । क चित्तु वाधकोपिनपाते समारोपितगोचरे। भवेत् । न चासत्यपवादे प्रका उत्सर्गस्त्यत्तुम् । तथा
चास्य तत्त्वविषयत्वात्तत्कारणस्य ध्यानस्यापि तत्त्वविषयत्वम्।
म्वपि च वाक्यभेषेणैकवाक्यत्वसंभवे न वाक्यभेदे। यज्यते । संभवति च परपुरुषविषयत्वेनार्थप्रत्यभिम्नानात् समभिव्याचाराचैकवाक्यता । तदनुरेधिन च परात्पर इत्यव्य
परादिति जीवधनविषयं द्रष्टव्यम्। तसान्तु परः पुरुषे। ध्या-

तव्यस्य हरव्यस्य भवति । तदिदमुक्तम् । न चात्र जीवघनग्रब्देन प्रकृते । भिध्यातव्यः परः पुरुषः पराम्हण्यते, किं तु
जीवघनात् परात् परो यो ध्यातव्यो हष्टव्यश्च तमेव कग्रियतं जीवघना जीवः खिल्यभावमुपाधिवशादापन्नः स
उच्यते । स सामभिरुन्नीयते ब्रह्मलोकमित्यनन्तरवाक्यनिदिव्दो ब्रह्मलोको वा जीवघनः । स हि समस्तकरणात्मनः सूत्रात्मनो हिरण्यगर्भस्य भगवतो निवासभूमितया करण्परिवृतानां जीवानां तत्र संघात द्वति भवति जीवघनः । तदेवं निमात्रें।कारायतनं परमेव ब्रह्मोपास्यम् । ऋत एव चास्य देश्वविश्रेषाधिगतिः फलमुपाधिमत्त्वात् क्रमेण
च सम्यग्दर्शनोत्पत्तौ मुक्तिः । 'ब्रह्म वेद ब्रह्मवे भवती'ति तु निरुपाधिब्रह्मवेदनविषया श्रुतिः । ऋपरं तु ब्रह्मैकैकमात्रायतनमुपास्यमिति मन्तव्यम् ॥

### दहर उत्तरेभ्यः ॥ १४ ॥

"श्रय यदिदमसिन्ब्रह्मपुरे दहरं सूच्हां गुहाप्रायं पुण्ड-रोकसंनिवेशं वेश्व दहरा ऽस्मिन्नन्तराकाश्रससिन्यदन्त-सदन्वेष्टव्यम्" । श्रागमाचार्शेषदेशाभ्यां श्रवणं च, तद-विरोधिना तर्केण मननं च, तदन्वेषणं तत्पूर्वकेण चादर-नैरन्तर्यदीर्घकानासेवितेन ध्यानाभ्यासपरिपाकेण साह्यात्का-रो विज्ञानम् । विशिष्टं हि तज्ज्ञानं पूर्वेभ्यः । तदिच्छा विजिज्ञासनम् । श्रव संशयमाह । "तवे"ति । तत्र प्र-यमं ताबदेष संशयः । किं दहराकाश्वादन्यदेव किं चि-

[भामती]

दन्वेष्टव्यं विजिज्ञासितव्यं च उत दचराकाम इति। यदा-पि दद्यराकाग्रो उन्वेष्टव्यस्तदापि (१) कि भूताकाग्र आहे। शारीर चातमा किं वा परमात्मेति संग्रयद्वेतुं पृच्छति। "कुत" इति । तद्देतुमाच । "त्राकाश्रवस्त्रपुरश्रव्दाभ्या"-मिति । तत्र प्रथमं तावद्गूताकाण एव दचर इति पूर्वप-खयति । "तत्राकाग्रग्रब्दस्य भूताकाग्रे **रू**ढत्वादि"ति । ए-ष तु बज्जतरोत्तरसंदर्भविरोधात्तुच्छः पूर्वपश इत्यपरिताषेण पशान्तरमालम्बते पूर्वपश्ची । "ऋश वा जीवा दहर इति प्राप्तं" युक्तमित्यर्थः । तत्र

न्त्राधेयत्वादिग्रेषाद्वा (२) पुरं जीवस्य युज्यते । देचे न ब्रह्मणा युक्ता चेतुदयवियागतः ॥

श्रसाधारणेन चि व्यपदेशा भवन्ति । तद्यथाः खिति-जलपवनवीजादिसामग्रीसमवधानजन्मा ऽप्यङ्करः ग्रालिबी-जेन व्यपदिग्यते ग्राच्यङ्गर इति । न तु शिव्यादिभिः, ते-षां कार्यान्तरेव्वपि साधारण्यात् । तदिच ग्ररीरं ब्रह्म-विकारो ऽपि न ब्रह्मणा व्यपदेष्टव्यम् । ब्रह्मणः सर्विव-कारकारणवेनातिसाधारण्यात् । जीवभेदधर्माधर्मीपार्जितं तिद्यसाधारणकारणलाज्जीवेन व्यपदिग्यतर्ति युक्तम् श्रपि च ब्रह्मपुरइति सप्तम्यधिकरणे सार्यते, तेनाधेयेनानेन संबन्धव्यम् । न च ब्रह्मणः खे मिडिम्न व्यवस्थितस्यानार्धे-यस्याधारसंबन्धः कत्त्वते । जीवस्त्वाराग्रमात्र इत्याधेयो भ-

<sup>(</sup>१) स्तदा-पा० १ | २ | ३ | ४ |

<sup>(</sup>२) हिशेषाच-पा०१ | २ | ३ | ४ |

वित । तसाद ब्रह्मशब्दा इदिं परित्यच्य देचादिश्रंचणत-या जीवे याैगिका वा भाक्ता वा व्याख्येयः । चैतन्यं च भिक्तः। उपधानानुपधाने त् विश्रेषः । "वाष्यत्वं" गम्यत्वम् ॥ स्नादेतत् । जीवस्य पुरं भवतु प्रारीरं पुण्डरीकदचरगा-चरता त्वन्यस्य भविष्यति, वत्सराजस्य पुरद्दवोज्जयिन्यां मै-त्रस्य सद्मेत्यत त्राच । "तत्र पुरस्वामिन" इति । त्र्ययमर्थः । वेज्ञ खल्वधिकरणमनिर्दिष्टाधेयमाधेयविश्रेषापेकायां पुरस्ता-मिनः प्रज्ञतत्वात्त्रेनैवाधेयेन संबद्धं सदनपेशं नाधेयान्तरेण मंबन्धं कच्चयति । ननु तथापि प्ररीरमेवास्य भागायतन-मिति को इदयपुण्डरीके ऽस्य (१) विभेषो यत्तदेवास्य (२) सदोत्यत त्राच । "मनउपाधिकय जीव" इति । ननु म-नोपि चनतया सकनदेच्छत्ति पर्यायेणेत्यत आह । "मनस्र प्रायेणे"ति । त्राकाग्रग्रन्दश्चारूपत्वादिना सामान्येन जीवे भाक्तः । च्रस्तु वा भूताकाण्यवायमाकाण्रज्ञव्दे द्वरोस्ति-नन्तराकाग्रइति, तथाप्यदोष इत्याच । "न चाच दच्चरस्या"-काशस्या "न्वेद्यत्व" मिति । एवं प्राप्ते उच्यते । भूताकाशस्य तावन्न दचरत्वं यावान्वा ऽयमाकाश्रस्तावानेषान्तर्हदय ऋा-काग्र इत्युपमानविरोधात् । तथाचि । तेन तस्योपमेयत्वं रामरावणयुद्धवत् । त्रगत्या भेदमारोष्य गता सत्यां न युज्यते ॥

असि तु दसराकाश्रस्थ ब्रह्मत्वेन भूताकाशाईदेने।पमानस्य

<sup>(</sup>१) पुण्डरीकस्य-पा० १ | २ | ३ |

<sup>(</sup>२) यत एतदेवास्य-पा० १ | 3 |

गितः। न चानविक्त स्वपित्माणमविक्तं भवति। तथा सत्यवक्तेदानुपपक्तेः। न भूताकाश्रमानतं ब्रह्मणो ऽच विधीयते, येन ज्यायामाकाश्रादिति (१) श्रुतिविरोधः स्याद्, श्रपि तु भूताकाश्रोपमानेन पुण्डरीकोपाधिप्राप्तं दहरत्वं निवर्द्यते। श्रिप च सर्वण्वोक्तरे हेतवो दहराकाश्रस्य भूताकाश्रत्वं व्यासेधन्तीत्याह। "न च किष्पतभेद" इति। नापि दहराकाश्रो जोव इत्याह । "यद्यप्यात्मश्रव्द" इति॥

उपन्नेरिधष्ठानं ब्रह्मणी देश इस्वते । तेनासाधारणत्वेन देशे ब्रह्मपुरं भवेत् ॥

देचे चि ब्रह्मोपन्भ्यते इत्यसाधारणतया देचो ब्रह्मपुरभिति व्यपदिग्यते, न तु ब्रह्मविकारतया। तथा च ब्रह्मग्रन्थार्था मुख्या भवित । ऋतु वा ब्रह्मपुरं जीवपुरं तथापि
यथा वत्सराजस्य पुरे उज्जयिन्यां मैत्रस्य सद्म भवित, एवं
जीवस्य पुरे चत्युण्डरीकां ब्रह्मसदनं भविष्यित, उत्तरेभ्या
ब्रह्मिन क्रियो ब्रह्मणा ऽवधारणात् । ब्रह्मणा चि वाधकी
ग्रमाणे वनीयसि जीवस्य च साधको प्रमाणे सित ब्रह्मजिङ्गानि क्यं चिद्रभेदविवद्यया जीवे व्याख्यायन्ते । न
चेच ब्रह्मणा वाधकां प्रमाणं साधकां वा ऽस्ति जीवस्य ।
ब्रह्मपुरव्यपदेग्रस्थापपादिता ब्रह्मोपनिक्यस्थानतया । अभि
कीकास्वं चोक्तम् । तसात्सित संभवे ब्रह्मणि तिक्कणानां
नाबद्मणि व्याख्यानमुचितमिति ब्रह्मोव दचराकाग्रो न

<sup>(</sup>१) ज्यायानयमाकाशादिति—पा० १ । २ । ३ ।

जीवभूताकाणाविति । अवणमननमनुविद्य (१) ब्रह्मानुभूय चरणं चारसोषां कामेषु चरणं भवतीत्यर्थः । स्यादेतत् । द्दराकाग्रस्यान्येष्यत्वे सिद्दे तच विचारा युज्यते न तु तद्बेष्ट्यम् श्रिपि तु तदाधारमन्यदेव किं चिदित्युक्तमि-त्यनुभाषते । "यदप्येन"दिति । च्यनुभाषितं दूषयति । "अ-व ब्रूम" इति । यद्याकाशाधारमन्यद्न्वेष्ट्यं भवेत्तदेवे।परि युतादनीयमाकाश्रयुत्पादनं तु कोपयुच्यते इत्यर्थः । चोद-यति । "न स्वेतदपी"ति । आकाशकश्ममपि तदन्तर्वर्तिव-स्तुसङ्गावप्रदर्शनायैव । त्र्यथाकाशपरमेव कस्नान्न भवतीत्यत श्चाइ। "तं चेदं ब्रूयु"रिति। आचार्येण हि दहरा ऽिसन्न-न्रसमाग्रससिन्यदन्तस्तदन्वेष्ट्यं तदाव विजिज्ञासितस्यमि-खुपहिष्टे (म्लेवासिना ऽऽिचप्तं, किं तदच विद्यते यदन्वे-ष्ट्यम् । पुण्डरोकमेव नावत्मू स्मानरं नद्वसङ्घमाकामं स-क्सतमम्। तिसानसूक्सतमे किमप्रमस्ति नास्येवेत्यर्थः। र्तात्कमन्वेष्टव्यमिति । तद्सिन्नार्ह्ये पर्समाप्ते समाधा-नावसरत्राचार्यस्याकाश्रोपमानेष्प्रक्रमं वचः, उभे ऋसिन्दा-.वापृथिवी समाचिते इति । तसात्पुण्डरीकावरुद्वाकाशाश्रये द्यावापृथिव्यावेवान्वेष्टव्ये उपदिष्टे, नाकाम इत्यर्थः । प-रिचरित । "नैतदेवम्" । "एवं ही"ित । स्यादेतन् । एव-मेवैतस्रो खल्वभ्युपगमा एव दोषलेन चोद्यन्तइत्यत स्त्राइ। "तच वाक्यग्रेष" इति । वाक्यग्रेषा चि दचराकाग्रात्म-वेदनस्य फलवत्त्वं भूते, यच फलवत् तत्कर्तव्यतया चा-

<sup>(</sup>१) श्रवणमननाम्यामनुविद्य • पा० ४ ।

# [चारपा इच १४] . [ १११

द्यते, यच कर्तव्यं तदिक्ततीति, तदन्येष्टव्यं तदाव जिज्ञा-चितव्यमिति दचराकाप्रविषयमवितष्ठते । खादेतत् । द्या-वापृथिव्यावेवात्माना भविष्यतः, ताभ्यामेवात्मा जज्ञियष्यते, म्राकाग्रग्रब्दवत्। ततभ्रचाकाग्राधारी तावेव परास्टग्येते इ-त्यत चार । "चिसान्कामाः समाहिताः" प्रतिष्ठिता "एव म्बात्मापचनपाप्मे"ति । "त्रनेन प्रक्ततं द्यावापृथिवीसमाधाना-भारमाकाश्रमाक्रष्य"। द्यानापृथिन्याद्यभिभानन्यवित्तमपीति भ्रेषः । ननु सत्यकामज्ञानस्थैतत्फर्जः तदनन्तरं निर्देशाद्, (१) न तु दचराकाभवेदनस्येत्यत त्राच । "समुख्यार्थन चग्रब्देने"ति । च्रिस्मन्कामा इति च एष इति चैकवच-नान्तं न दे द्यावापृथिद्या पराम्रष्टुमईतीत दह्रराकाश ए-व पराम्रष्टव्य इति समुदायार्थः । तदनेन क्रमेण तिस-न्यदन्तरित्यत्र तक्कन्दो धनन्तरमणाकाश्रमतिनङ्घ इत्युग्छ-रीकं पराम्ट्रश्रतीत्युक्तं भवति । तिस्तिन् इत्पुण्डरीके यद-न्तराकाशं तदन्वेष्टव्यमित्यर्थः ॥

## गतिशब्दाभ्यां तथाहि दष्टं लिङ्गं

#### च॥१५॥

उत्तरेश्य इत्यस्य प्रपञ्चः। एतमेव दसराकाशं प्रक्रस्य बतासे कष्टिमिदं वर्तते (२) जन्तूनां तत्त्वावबे।धविकलानां यदेभिः खाधीनमपि ब्रह्म न प्राप्यते। तद्यथाः चिरन्तनि-

<sup>(</sup>१) तदनन्तरनिर्देशाद्,-पा० १ । २ ।

<sup>(</sup>२) प्रवर्तते -- पा० २ । ४ ।

इंडनिविडमचपिदितानां कलधीतशकलानां पथि पतिताना-मुपर्युपरि संचरिद्वरपि पान्यैर्धनायद्विर्यावखण्डनिवस्विभमे-चैतानि नोपादीयन्तर्राधिसन्धिमती साहुतमिव सखेदमिव श्रुतिः प्रवर्तते (१) 'इमाः सर्वाः प्रजा श्राहर हर्गक्तत्त्व एतं ब्रह्मनेक न विदन्ती'ति । खापकाने चि सर्व एवायं वि-दानविदाय जीवलाको इत्पुण्डरीकात्र्यं दचराकाणाख्यं ब्रह्मनोकं प्राप्ताप्यनाद्यविद्यातमःपटनपिचितद्यिटतया ब्रह्म-भूयमापन्ना ऽचमस्तीति न वेद सायं ब्रह्मलाकाञ्च्साङ्गीत-य प्रत्यचं जीवलेकास्य दचराकाश्रस्यैव ब्रह्मरूपलेकानामा-चतुः । तदेतदाच भाष्यकारः । "इतयं परमेश्वर एव **द**-इरो यसाह्हरवाकाभेष" इति । तदनेन गतिभन्दौ व्याख्या-तै। 'तयाचि दृष्ट'मिति सूचावयवं व्याचष्टे।"तया च्य-इरइजीवाना"मिति । वेदे च लेाके च "दृष्टम्" । यद्यपि सुषुप्रस्य ब्रह्मभावे चैािककं न प्रमाणान्तरमस्ति, तथापि वैदिकीमेव प्रसिद्धं स्थापयितुमुखने । "ईदगी नामेयं वै-दिकी प्रसिद्धिर्यक्षेकि ऽपि गीयते" इति । यथा श्रुत्यन्तरे यया च लोको तथेच ब्रह्मलेकिप्रब्दो ऽपीति योजना । 'लिङ्गं चे'ित सूत्रावयवव्याख्यानं चाद्यमुखेनावतारयित । "ननु कमनासननेकिमपी"ति । परिचरति । "गमयेद्यदि ब्रह्म-णो खेक" इति । ऋज तावित्रवादखपितन्यायेन षष्ठीस-मासात्कर्मधारया बसीयानिति स्थितमेव तथापी पष्ठी-समासनिराकरणेन कर्मधारयखापनाय चिङ्गमप्यधिकमसी-

<sup>(</sup>१) प्रवकृते—पा० १ | २ | ४ |

ति वृद्धमान सुनकारेष । तदापि लोकवेदप्रसिद्दाचरकं प्रालेक्यक्य निवासी जिल्ले कमलासनलोकप्राप्तिविपक्ष स्थानक्ष्रिक न च दचराकाणी ब्रह्मणी लोकः, किं तृ तद्द्योति । ब्रह्म च तल्लोकस्रित कर्मधारयः सिद्दो भवत्व लोकः । चत्युण्डरोकस्यः खल्वयं लोकः न व त्युण्डरोकस्यः खल्वयं लोकः न व त्युण्डरोकस्यः खल्वयं लोकः । यत्वल् पुण्डरोकस्यमन्तः करणं तसिन्दिप्रदे प्रत्याच्नेतरकरणानां योगिनां निर्मलद्वोदके चन्द्रमधे विस्वमितिस्वक्षं ब्रह्मावलोक्यतदित ॥

# धृतेश्व महिम्रो स्यास्मिन्नुपलब्धेः

#### ॥ १६ ॥

सैात्रा धृतिग्रब्दे। भाववत्तनः । धृतेश्व परमेश्रवर एव द-इराकाशः । त्रस्य धारणनश्चणस्य महिन्तो ऽसिन्नेवेश्व-रएव श्रुत्यन्तरेषूपन्त्रस्येः । निगदव्याख्यानमस्य भाष्यम् ॥

### प्रसिद्धेश्व ॥ १७ ॥

न चेयमाकाग्रग्रब्दस्य ब्रह्मणि सच्चमाणिनभुत्वादिगुण-योगादुक्तिः साम्प्रतिकी । यथा रश्राक्रमामा चक्रवाक इति सञ्ज्ञणा, किं त्वत्यन्तिक्देति सूच्छि । ये त्वाकाग्रग्रब्दे। ब्रह्मण्यपि मुख्य एव नभोविदित्याचक्रते, तैरन्यायश्चानेका-र्थत्वमिति चानन्यसभ्यः ग्रब्दार्थ इति च मीमासकानां मु-द्राभेदः क्रतः । सभ्यते द्याकाग्रग्रव्दादिभुत्वादिगुचनोगेनापि त्रह्म । न च त्रह्मप्येव संख्या क्रश्रीस त् तिनेव वृक्षया-गेन वर्ष्यतीति वाच्यम् । खेरकाधीनावभारपानेन केन्द्रार्थ-संवत्यस्य वैदिकपदार्थप्रत्ययस्य तत्पूर्वकत्वात् । ननु 'बावा-नाम्ययमाकामसावानेषोन्तर्दय त्राकाम' इति व्यतिरेक-निर्देशास नश्चणा युक्ता। निष्ट भवति गङ्गायाः कूने वि-विश्वते गङ्गाया गङ्गेति प्रयोगः । तत्किमिदानीं पैार्षमा-स्या पैर्णिमास्या यजेतामावास्यायामवास्ययेत्यसाधुर्वेदिकः प्रयोगः । न च पैार्णमास्यमावास्याग्रब्दावाग्रेयादिषु मु-खी। यसीतं यत प्रब्दादर्घप्रतीतिस्तत समाणा, यत पु-नरन्यते। अर्थे निश्चिते ग्रव्दप्रयोगस्तच वाचकत्वमेवेति। त-द्युक्तम् । उभयस्यापि व्यभिचारात् । सोमेन यजेतेति श-ब्सदर्थः प्रतीयते । न चात्र कस्य चिक्काश्रणिकत्वस्टते वा-क्यार्थात् । न च 'य एवं विद्वान्पैर्णिमासीं यजते य एवं विदानमावास्या'मित्यच पार्णमास्यमावास्याग्रब्दै। न लाश्व-णिको । तसाद्यत्विं चिदेतदिति ॥

# इतरपरामर्शात्स इति चेनासंभवात्

### 11 26 11

सम्यक् प्रसीदत्यसिन् जीवा विषयेन्द्रियसंयोगजनितं का-लुष्यं जसातीति सुषुप्तिः । संप्रसादो जीवस्यावस्थाभदो, न नह्मसः । तथा प्ररीरात्समुखानमपि प्ररीराश्रयस्य जीव-स्य, न त्वनाश्रयस्य ब्रह्मसः । तसाद्यया पूर्वे क्रिकांक्यप्रेष-गतैसिङ्गिक्रसावगन्यते दसराकात्र, एवं वाक्यप्रेवगताभ्या- तमोर्विरोचना देचानुपातित्वाच्छायाया देचएवातातत्त्विम-ति मला निजसदनमागत्य तथैवासुरानुपदिदेश । देवेन्द्र-स्वप्राप्तनिजसदना ऽध्वन्येव किं चिदिरखकरमघतया छा-यात्मनि ग्ररीरगुषदोषानुविधायिनि तंतं दे।षं परिभावयन् नाइमच क्रायात्मदर्शने भाग्यं पश्यामीति प्रजापितसमीपं समित्पाषिः पुनरेवेयाय । स्त्रागतस प्रजापतिना ऽऽगमन-कारणं पृष्टः पथि परिभावितं जगाद । प्रजापतिस्तु सुव्या-खातमप्यात्मतत्त्वमधीणकस्मषावरणतया नाग्रहीस्तत्पुनर-पि तत्प्रश्याय चरापराणि दात्रिंग्रतं वर्षाणि ब्रह्मचर्यम-थ प्रकीणकत्मवाय ते श्रहमेतमेवातमानं मूयो व्याख्या-स्वामी(१)त्यवाचत् । स च तथा चरितव्रह्मचर्यः सुरेन्द्रः प्रजापतिसुपससाद । उपसन्नाय चासौ प्रजापतिर्व्याचरे, य श्रातमा ऽपद्यतपाष्मादिचश्रणोश्रणि दर्भितः सेायं य एष सप्ते महीयमानी वनितादिभिरनेकधा स्त्रीपभागान् भुज्जा ना विचरतीति। ऋसिन्नपि देवेन्द्रो भयं ददर्भ। यदाप्ययं क्रायापुरुषवन्न ग्ररीरधर्माननुपतित, तथापि ग्रोकभयादि-विविधवाधा(२)नुभवाच तत्राप्यसि सस्तिप्राप्तिरित्युक्तवि मघवति पुनरपराणि चर हाचिंग्रतं वर्षाणि खक्कं (३) ब्र-द्धाचर्यमिद्।नीमप्यक्षीणमस्मवासीत्यूचे प्रजापितः । त्र्या-सिन्नेवंकारमुपसने मघवति प्रजापतिरुवाच । य एव श्रात्मा

<sup>(</sup>१) भूयो ऽनुस्याख्यास्यामी--पा० २ | 3 |

<sup>(</sup>२) विविधवेदना---पा० २ | 3 |

<sup>(3) &#</sup>x27;स्वच्छं' इति---१ | २ | 3 | ४ मास्ति |

suहतपामादिगुणो दर्भितो sकाणि च सप्ते<sup>,</sup> च स एष सो विषयेन्द्रियसंयोगविरचात्प्रसन्नः सुषुप्तावस्थायामिति । अ-चापि नेन्द्रो निर्ववार। यथा हि जायदा स्वप्नगते। वा ऽयमचमसीति इमानि भूतानि चेति विजानाति नैवं स-षुप्रः कि चिदपि वेदयते तदा खल्वयमचेतयमाना ऽभा-वं प्राप्तइव भवति । तदिच का निर्वृतिरिति । एव मु-क्तवित मघवित बताद्यापि न ते कल्सवस्यो ऽभूत्। त-त्युनरपराणि चर पच वर्षाणि ब्रह्मचर्यमित्ववीचत्र्यज्ञाप-तिः । तदेवमस्य मघोनिक्षिभः पर्यायैर्व्यतोयुः षणवितर्वर्षा-णि। चतुर्थे च पर्याये पञ्च वर्षाणीत्येकोत्तरं ग्रतं व-र्षाणि ब्रह्मचर्यं चरतः सदस्यशस्य संपेदिरे । स्रयासी ब्रह्मचर्यसंपदुन्म्दितकसमवाय मघवते य एवा ऽखणि यस खप्ने यस सुषुप्नावनुस्त्रूत एष त्रातमा ऽपत्रतपापादिगु-णा दर्शितः तमेव मघवन् मर्द्धं वै ग्ररीरमित्यादिना विस्पष्टं व्याचच्टे प्रजापतिः । श्रयमस्याभिसन्धिः । याविकां चि-त्त्रखं दुःखमागमापायि तत्सवं ग्ररीरेन्द्रियानः करणसंक न्धि, न त्वात्मनः । स पुनरेतानेव ग्ररीरादीन् श्र<mark>माद्य</mark>-विद्यावासनावशादातमत्वेनाभिप्रतीतस्तद्गतेन सुखदुःखेन म-दन्तमात्मानमनुमन्यमाना ऽनुतय्यते । यदा त्वयमपद् तपापादिसञ्चणमुदासीनमात्मानं देचादिभ्या विविक्तमनु-भवति, ऋयांस्य ग्ररीरवते।यग्ररीरस्य न देचादिधर्मसुख-डु:खप्रसङ्गो(१)स्तीति नामुतप्यते, क्रेवसमयं निजे चैतन्या-

<sup>(</sup>१) मुलदु:संभोगी-पा० १ | सुलदु:संयोगी-पा० ३ |

नन्दघने रूपे व्यवस्थितः समस्तने।ककामान् प्राप्ता भवति। एमखैन हि परमानन्दस्य मात्राः सर्वेद्रामाः, दुःखं त-विद्यानिर्माणमिति न विद्यानाप्रोति । ऋशीचितापनिषदां व्यामोच इच जायते. तेषामनुग्रचायेदमुपाख्यानमवर्तय,मेवं व्यवस्थित उत्तरा दाका संदर्भात्रा जापत्यादशिष च सप्ते च द्मवृष्ते च चतुर्थे च पर्याये एव संप्रसादोसाक्करीरादुत्या-येति जीवात्मैवापचतपामादिगुणः श्रुत्योच्यते। ने। खनु प-रस्याश्चिस्थानं संभवति, नापि सप्तार्यवस्थायागः, नापि प्र-रीरात्समुखानम् । तसाद्यस्थैतत्मवं सोपचतपापादिगुणः श्रुत्योक्तः । जीवस्य चैतन्सर्वमिति स एवापचतपामादिगु-णः श्रुत्योक्त इति नापचतपामादिभिः परं ब्रह्म गम्यते । ननु जीवस्थापद्यतपाप्रात्वादया न संभवन्तीत्युक्तम् । वच-माङ्गविष्यन्ति । किमिव वचनं न कुर्यात्, नास्ति वचनस्या-तिभारः । न च मानान्तरिवरोधः । निच जीवः पाप्ता-दिखभावः किंतु वाग्वुद्विग्ररीरारक्मसक्मवो ऽस्य पामाहिः ग्ररीराद्यभावे न भवति धूमइव धूमध्वजाभावइति ग्रङ्गा-र्थः । निराकरोति । "तं प्रतिब्रयात्। त्राविर्मृतस्बद्धपसु" । श्रयमभिसन्धः। पैार्वापर्यपर्याचीचनया तावदुपनिषदां ग्रा-इनुइमुक्तमेकमप्रपर्च ब्रह्म तदितिरिक्तं च सर्वे तदिवर्ती र-क्रोरिव भुजङ्ग इत्यन ताम्पर्यमवगम्यते। तथा च जीवा ऽप्य-विद्याकिष्णतदेचेन्द्रियाद्युपिचतं रूपं ब्रह्माणा न तु खाभावि-कः । एवं च नापचनपापात्वादयसास्त्रास्त्रविद्योपाधी संभ-विनः (१)। चाविर्मूतबद्धारूपे तु निरुपाधा संभवन्ता अञ्जाण

<sup>(</sup>१) संभवन्ति-पा० २ | ३

व न जीवस्य । एवं च बद्धीवापस्तपापादिगुणं श्रुत्युक्तमि-ति तदेव दसराकाग्री न जीव इति । स्वादेतत् । ख-इपाविभावि चेइ ह्याव न जीवः, तर्चि विप्रतिषिद्धमिद्मभि-धीयते, जीव श्राविभूतसद्भप इत्यत श्राष्ट्र । "भूतपूर्वग-ह्ये"ति । "उद्ग्ररावबाह्मणेने"ति । यथैव चि मघोनः प्रतिविम्बान्युदग्ररावखपजनापायधर्मकाण्यात्मचचणविरचात्रा-त्मा, एवं देचेन्द्रियाद्ययुपजनापायधर्मकं नात्मेलुदग्ररावद-ष्टान्तेन ग्ररीरात्मताया व्यत्यानं वाध इति । चादयति । "कर्य पुनः स्वं च इत्प"मिति । द्रव्यान्तरसंस्रष्टं सि ते-नाभिभूतं तसादिविच्यमानं व्यज्यते चेमतारकादि, कूटस्य-नित्यस्य पुनरन्येनासंसृष्टस्य कुते। विवेचनादभित्यक्तिः। न च संसारावस्थायां जीवा ऽनभिव्यक्ताे, दृष्ट्यादयाे चाचा खढ्पं, ते च संसारावखायां भासन्तर्ति कयं जीवद्धपं न भासतइत्यर्थः । परिचरति । "प्राग्विवेकज्ञानोत्पत्ते"रिति । श्रयमर्थः । यदाप्यस्य कूटस्यनित्यस्यान्यसंसर्गी न वस्तुने। ऽस्ति । यद्यपि च संसारावस्थायामस्य दृष्ट्यादिरूपं च-कास्ति, तथाप्यनिर्वाचानाद्यविद्यावज्ञादविद्याकस्पितैरेव दे-चेन्द्रियादिभिरसंसृष्टमपि संसृष्टमिव विविक्तमप्यविक्ति-मिव इज्वादिक्पमस्य प्रथते। तथा च देचेन्द्रियादिगतै-सापादिभिस्तापादिमदिव (१) भवतीति । उपपादितं चैतदि-सारेणाध्यासभाष्यइति नेचापपाद्यते । यद्यपि स्पिटिकादया जपानुसमादिसंनिदिताः, संनिधानं च संयुक्तसंयागात्मनम्,

<sup>(</sup>१) स्त्रापादिमानिय-पा० २ | 3 |

[भामती]

तथा च संयुक्ताः, तथापि न साचाक्वपादिकुसुमस्योगिन इत्येतावता दृष्टान्तिता इति । "वेदना" चर्षभयग्रोकादयः। दार्षान्तिके योजयति । "तथा देशादी"ति । संप्रसादो ऽसाक्करीरात्समुत्याय परं ज्योतिसपसंपद्य खेन रूपेणा-भिनिष्यद्यतद्द्येतद्विभजते । "श्रुतिक्वतं विवेकविद्यान"मिति। तदनेन अवणमंननध्यानाभ्यासाहिवेकज्ञानमुत्का तस्य विवे-कविज्ञानस्य फर्न केवनात्मरूपसाचात्कारः, सहरोणाभि विष्यक्तिः, स च साचास्कारो ष्टनिरूपः प्रपच्चमात्रं प्रवि-चापयन् खयमपि प्रपच्चरूपत्वात् कतकप्रज्वत् प्रजीयते(१)। तया च निर्मृष्टनिविनप्रपच्चजानमनुपसर्गमपराधीनप्रकाग-मात्मज्योतिः सिद्धं भवति । तदिदमुत्तं 'परं ज्योतिरूपसंपद्ये'-ति । श्रव चोपसंपत्तावुत्तरकालायामपि क्वाप्रयोगो मुखं व्यादाय खिपतीतिवकान्तव्यः। यदा च विवेकसाचात्कारः ग्र-रीरात्समुत्यानं, न तु जरीरापादानकं गमनम्, तदा तत्स-ज्ञरीरस्मापि संभवित प्रारम्भकार्यकर्मस्त्रयस्म पुरस्तादित्यासः। "तथा विवेकाविवेकमात्रेणे"ति। न कोवलं 'स्यो इ वै तत्प-रमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती'त्यादिश्रुतिभ्यो जीवस्य परमात्मनी ऽभेदः, प्राजापत्थवाकासंदर्भपर्यास्त्राचमयाप्येवमेव प्रतिपत्तस्य-मित्याच । "कुतस्वैतदेवं प्रतिपत्तव्य"मिति । स्वादेतत् । प्र-तिकायात्मवक्तीवं परमात्मना वसुता भिन्नमणमृताभया-तालेन द्याचित्वा पद्यात्परमात्मानममृताभयादिमना प्र-जापतिर्यादयति, न त्वयं जीवस्य परमात्मभावमाचन्ने हा-

<sup>(</sup>१) प्रविक्वायते—पा० २ | ४ |

यात्मनद्वेत्यतं आदः। "नापि प्रतिकायात्मायमचिनचित" इति । श्रिचि चितोष्यात्मैवोपिद्याते न कायात्मा । त-सादिसद्दे। दशन्त इत्यर्थः । किंच दितीयादिष्वपि पर्या-येष्वेतं त्वेवं ते भूयोनुव्याख्यासामीत्युपन्नमात्प्रथमपर्यायनि-दिंध्यो न कायापुरुषो अपि तु तता उन्यो द्रष्टात्मेति द-र्प्रयद्यन्यथा प्रजापतेः प्रतारकत्वप्रसङ्गादित्यत चाष । "त-ंथा हितीये ध्वी"ति । श्रय कायापुरुष एव जीवः सस्मा-न्न भवति । तथा च कायापुरुष एवैतमिति पराम्डग्यत-इत्यत त्राच। "किं चाचमदा खप्ने चितन"मिति। "किं चें"ति । समुच्चयाभिधानं पूर्वीपपत्तिसाहित्यं ब्रूते, तच ग्र-ंद्वानिराकरणदारेण । इत्यापुरुषा ऽस्थायी,स्थायी चायमा-त्मा चकास्ति, प्रत्यभिश्वानादित्यर्थः। "नाचं खल्वयमेवे"-ति । त्र्ययं सुवुप्तः । "सम्प्रति" सुवुप्तावस्थायाम् । ऋसमा-त्मानमचंकाराखदमात्मानम् । न जानाति । केन प्रका-रेण न जानातीत्रत श्राइ । "श्रयसहमसीमानि भूतानि चें"ति। "यथा जागृति खप्ने चें"ति। निह विज्ञानुर्विज्ञा-तेर्विपरिस्तेपो विदाते, श्रविनाशित्वादित्यनेनाविनाशित्वं सि-इवहेळ्कुर्वता स्त्रोलितसाताप्रत्यभिज्ञानमुक्तम् । य ए-वारं जागरित्वा सुप्तः स एवैतर्षि जागमीति । आचा-र्यदेशीयमतमाइ । "के चिन्ति"ति । यदि द्योतमित्यने-नानन्तरोक्तं चनुरिष्ठानं पुरुषं पराम्चय्य तस्यात्मत्वमुचे-त ततो न भवेष्ठायापुरुषः। न लेतदस्ति । वाक्योप-कमसूचितसा परमातानः परामर्शाद्, न खलु जीवाता- का ऽपचनपारमत्यदिगुवसंभव इत्यर्धः । तदेनद्वयति । "तेषामेत"मिति । **स्र**वेश्वम् । मतान्तरमा**र । "**श्वपरे त बादिन'' इति । यदि न जीक कर्ता भेक्ता च वस्तुतो भवेत्, ततस्तदात्रयाः कर्मविधय उपयुध्येरम् । सनकार-वचनं च नासंभवादिति कुप्येत । तत्खबु ब्रह्मणा गुणा-नां जीवे ऽसंभवमार । न चाभेदे ब्रह्मणो जीवानां ब्रह्म-मुखानामसंभवे। जीवेष्विति नेषामभिप्रायः । नेषां वादिनां श्चारीरकेणैवोत्तरं दत्तम् । तथाचि । पैार्वापर्यपर्याले।चनया वेदान्तानामेकमद्वयमात्मतत्त्वं, जीवास्त्वविद्योपधानकस्थिता इत्यच नात्पर्यमवगम्यते । न च वस्तुसते। ब्रह्मणे। गु-षाः समारापितेषु जीवेषु संभवन्ति । ना खलु वस्तुसत्या रज्जा धर्माः सेव्यत्वादयः समारापिते भुजङ्गे संभविनः। न च समारोपितो भुजङ्गो रज्ज्वा भिन्नः। तसान्न इ-त्रव्याकोपः । त्र्वविद्याकिष्यतं च कर्तृत्वभाकृत्वं यथा छा-कसिद्दमुपात्रित्य कर्मविधयः प्रवृत्ताः य्येनादिविधयद्व नि-षिहे ऽपि 'न चिंस्यात्सर्वा भूतानी'ति साध्यांग्रे अभिचारे ऽतिकामनिषेधं पुरुषमात्रित्याविद्यावत्पुरुषात्रयत्वाकावाये-खुक्तम् । तदिदमाच । "तेषांसर्वेषा"मिति । ननु बह्म चेद्र वक्तव्यं क्रतं जीवपरामर्शेनेत्युक्तमित्यत आह ।

### अन्यार्थरच परामर्शः ॥२०॥

जीवस्त्रोपाधिकविषतस्य ब्रह्मभाव उपदेष्ट्यो, न चासै। जी-वमपरास्त्रस्य प्रका उपदेष्टुमिति निष्णव्यवस्थासः जीवः प- रास्ट हरतङ्कावप्रविलयन तस्त्र पारमार्थिकं ब्रह्मभावं दर्श-वितुमित्यर्थः ॥

अष्प श्रुतेरिति चेत्तरुक्तम् ॥२१॥ नगद्याखातेन भाष्येण व्याखातम्॥

अनुकृतेस्तस्य च ॥२२॥

त्रभानं तेजसे। दृष्टं सृति तेजान्तरे यतः । तेजा धालन्तरं तसादनुकाराच गम्यते ॥

बलीयसा हि सौर्येण तेजसा मन्दं तेजश्रन्द्रतारकाद्यभिभूयमानं दृष्टं, न त तेजसा उन्येन । येपि पिधायकाः
प्रदीपस्य गृहचटाद्यो (१) न ते स्वभासा प्रदीपं भासयितुमीग्रते । श्रूयते च 'तस्य भासा सर्वमिदं विभाती'ति ।
सर्वग्रन्दः प्रकृतसूर्याद्यपेशः । न चातुन्त्यरूपे उनभानमित्यनुकारः (२) संभवति । निह गावा वराह्मनुधावन्तीति क्रप्राविहङ्गानुधावनमुपपद्यते गवाम्, श्रूपि तु ताद्यग्रस्करानुधावनम् । तस्ताद्यदिप 'यस्मिन्द्योः पृथिती चान्तरिक्तमोत'मित ब्रह्म प्रकृतं, तथाप्यभिभवानुकारसामर्थ्यनक्तेणेन
निज्ञेन प्रकरणवाधया तेजो धातुरवग्रस्यते, (३) न त ब्रह्मः
जिङ्गानुपपत्तेः । तत्र तं तस्येति च सर्वनामपदानि प्रदर्भनीयमेवावमुद्धन्ति । न च तक्कब्दः पूर्वेक्तिपरामर्थीति
नियमः समस्ति । निह 'तेन रक्तं रागात' 'तस्यापत्यम्'

<sup>(</sup>१) गृहकुद्यादयो---पा० २ I

<sup>(</sup>२) ऽनुभानमनुकारः-पा० १ । २ । ३ ।

<sup>(</sup>३) तेजों Sन्तरं गम्यते —पा० १ | तेजोधात्वन्तरमवगम्यते —पा० ३ |

#### चा.१ या. ३ व. २२) [ २२६ ]

इत्यादै। पूर्वीक्तं किं चिदस्ति । तसात्रमाणान्तराप्रतीतम् पि तेजीन्तरमजीकिकं ग्रव्हादुपास्यत्वेन गम्यतइति प्राप्ते । उच्यते ।

ब्रह्माप्येव चि तिलङ्गं न तु तेजस्यकीकिको । तस्मान्न तदुपास्यत्वं ब्रह्म चेयं तु गम्यते ॥

तमेव भान्तमित्यत्र किमलै।किकं तेजः करपश्चिता स्-र्योदीनामनुभानमुपपाद्यताम्, किं वा भारूपः सत्यसंक-च्य इति श्रुत्यन्तरसिद्धेन ब्रह्मणे। भानेन सूर्यादीनां भा-नम्पूपाद्यतामिति विशये न श्रुतसंभवे ऽश्रुतस्य कल्पना युज्यतद्रत्यप्रसिद्धं नालै।किकमुपास्यं तेजो युज्यते, ऋपि तु अतिप्रसिद्धं ब्रह्मीय ज्ञीयमिति, तदेतदाच । "प्राज्ञ एवा-रमा भवितुमर्चिति" । विरोधमाष । "समलाचे"ति । न-नु खप्रतिभाने सूर्यादयसासुषं तेजोपेक् न्ते, नन्नान्धेनैते द-श्यन्ते । तथा तदेव चाक्षुषं तेजा बाह्मसार्यादितेजन्राप्या-यितं इपादि प्रकाशयित नानाप्यायितःमन्धकारे ऽपि इपद-र्भनप्रसङ्गादित्यत च्याच । "यं भान्तमनुभायु"रिति । न-चि नेजान्तरस्य नेजान्तरापेशां व्यासेधामः, निं तु तङ्गान-मनुभानम्। न च जोचनभानमनुभान्ति स्र्योदय,स्तदिद्मु-क्तम् । "नि प्रदीप"इति । पूर्वपचमनुभाष्य (१) व्यभिचा-रमाच । "यद्युक्त"मिति । एतदुक्तं भवति । यदि खद्ध-पसाम्याभावमभिप्रेत्यानुकारो निराक्रियते, तदा व्यभिचारः। श्रथ क्रियासाम्याभावं, सो ऽसिदः। श्रस्ति चि वायुरज-

<sup>(</sup>१) डकमनुभाष्य-पा० ३ ।

होः खद्धपविसद्दशयोरपि नियतदिग्देशवचनिक्रयासाम्यम् । बङ्गायःपिण्डयोस्तु यद्यपि दचनिक्रया न भिद्यते तथापि ह्रयभेदेन (१) क्रियाभेदं कर्णयिला क्रियासाद्दश्यं व्याख्ये-यम्। तरेवमनुक्ततिरिति विभज्य तस्य चेति स्वावयवं वि-भजते । "तस्य चे"ति । "चतुर्घ"मिति । "ज्योतिषाम्", दः-र्याद्रीनाम् । "ब्रह्मञ्चातिः," प्रकाशकमित्यर्थः । तेजान्तरे-णानिन्द्रियभावमापन्नेन सूर्योदिनेजे। विभातीत्यप्रसिद्धम् । स-र्वश्रब्दस्य चि स्वरसतो निःश्रेषाभिधानं वृत्तिः । सा ते-जाधातावजीकिको रूपमाचप्रकाशको संकुचेत् । ब्रह्मक्रिः तु निःग्रेषजगदवभासके न सर्वग्रब्दस्य वृत्तिः संकुचतीति । "तत्र ग्रब्दमास्रस्त्र"ति । सर्वत्र खस्वयं तत्रग्रब्दः पूर्वेग्ना-परामर्श्री । 'तेन रक्तं रागा'दित्यादाविप प्रक्तते परिसान्प्र-त्यये ऽर्थभेदे ऽन्वाख्यायमाने प्रातिपदिकप्रक्वत्यर्थस्य पूर्ववृ-त्तलमस्तीति । तेनेति तत्परामणीन व्यभिचारः । तथा च पर्वनामश्रुतिरेव ब्रह्मीपस्थापयित । तेन भवतु नाम प्रक-रणाबिङ्गं बनीयः, श्रुतिस्तु निङ्गाद्वनीयसीति । श्रीतिमञ् ब्रह्मीव गम्यतद्ति । ऋषि चापेचितानपेचिताभिधानयार-पेचिताभिधानं युक्तं, द्रष्टार्थलादित्याच । "त्रनन्तरं च चि-रषमये परे कोग्र"इति। ऋसिन्दाको ज्योतिषा ज्योतिरिख्-क्तं, तत्र क्वयं तज्ज्ये।तिषां (२) ज्योतिरित्यपेचायामिदमुप-तिष्ठते । "न तच सूर्य"इति । स्वातन्त्र्येण त्रच्यमाने उनपे-

<sup>(</sup>१) द्रव्यावच्छेदेन--पा० २ ।

<sup>(</sup>२) तदेव ज्योतिषाम्-पा० २ ।

श्चितं स्वाददृष्टार्थमिति । "ब्रह्माण्यपि चैषां भागप्रतिषेषो ऽवक्तस्पतं'इति । ऋयमभिप्रायः । न तत्र स्वर्थो भातीति नेयं सितस्पतमी, यतः स्वर्थादीनां तिसान्सत्यभिभवः प्रती-यत, । ऋषि तु विषयस्पतमी । तेन न तत्र ब्रह्माणि प्र-काण्ययितव्ये स्वर्थाद्यः प्रकाण्यकतया भान्ति, किं तु ब्रह्मी-व स्वर्थादिषु प्रकाण्ययितव्येषु प्रकाण्यकत्वेन भाति, तस्र स-यंप्रकाण्यम् । "अग्रद्धो निष्ट ग्रह्मतद्वादिश्रुतिभ्य"इति ॥

## अपि च स्मर्यते ॥ २३ ॥

"न तङ्गास्यत"इति ब्रह्माणा ऽयाच्चात्यमुक्तं, "यदादित्य-ग्रत"मित्यनेन तस्यैव याचकत्वमक्तमिति ॥

### शब्दादेव प्रमितः॥ २४॥

माञ्जसा मानभेदो ऽस्ति परस्मिन्मानवर्जिते। भूतभव्येशिता जीवे नाञ्जसी तेन संशयः॥

किमङ्गुष्ठमात्रशुर्यनुग्रचाय जीवोपासनापरमतद्दाक्यमस्, तदन्रोधेन चेग्रानश्रुतिः कयं चिद्वाख्यायताम्, त्राचेखिदी-ग्रानश्रुत्यनुग्रचाय ब्रह्मपरमेतदस्तु, तदनुरोधेनाङ्गुष्ठमात्रश्रुतिः कयं चिन्नीयताम्, तत्रान्यतरस्यान्यतरानुरोधिवश्रये प्रथमान्-रोधो न्याय्य इत्यङ्गुष्ठश्रुत्यनुरोधेनेश्रानश्रुतिनैतव्या । ऋषि च युक्तं चृत्पुण्डरीकद्षरस्यानतं परमात्ममः । स्थान-भदनिर्देशात् । तद्वि तस्योपचिक्यस्थानं श्राख्यामद्दव कम-खनाभस्य भगवतः । न च तथेचाङ्गुष्ठमात्रश्रद्या स्थानभेदो निर्दिष्टः, परिमाणमाचनिर्देशात् । न च मध्यश्चात्मनीत्यव रथानभेदोवगम्यते । श्चात्मग्रब्दो द्वायं खभाववचनो वा ब्र द्वावचनो वा खात् । तत्र खभावस्य खभवित्रधीननिद्धपण-तया खस्य च भवितुरनिर्देशात्र ज्ञायते कस्य मध्यद्दति । न च जीवपरयोरस्ति मध्यमञ्जषेति नैष स्थाननिर्देशो वि-स्थष्टः, स्थष्टस्तु परिमाणनिर्देशः । परिमाणभेदश्च परिमान-संभवतीति जीवात्मैवाङ्गुष्ठमात्रः, स खस्वन्तःकरणाद्युपा-धिकस्पितो भागः परमात्मनो, उन्तःकरणं च प्रायेण इ-त्कमस्कोश्वर्स्यानं, इत्कमस्कोश्रश्च मनुष्याणामङ्गुष्ठमात्र इति तदविक्वित्री जीवात्मा उत्यङ्गुष्ठमात्रो नभद्दव वंश्वप-र्वाविक्वित्रमरिक्षमात्रम् । श्विप च जीवात्मनः स्थष्टमङ्गुष्ट-मात्रत्वं स्थिते ।

'त्रज्जुष्ठमानं पुरुषं निश्चकर्ष यमा बनात्'। इति । निष्ठ सर्वेशस्य ब्रह्मणा यमेन बनानिष्कर्षः कल्पते । यमा ष्टि जगीः

हरिगर्वश्रगो ऽिस न खतन्त्रः

प्रभवति संयमने ममापि विष्णुः' इति ।

तनाङ्गष्टमात्रत्वस्य जीवे निस्थयाद् त्रापेचिकं किं चिद्भूत-भव्यं प्रति जीवस्थेग्रानत्वं व्याख्येयम् । एतदै तदिति च प्र-त्यच्चजीवस्वपं पराम्ट्रश्रतीति । तसाज्जीवात्मैवाचीपास्य इति प्राप्ते ऽभिधीयते ।

प्रश्नोत्तरत्वादीं ज्ञानश्रवणस्माविज्ञेषतः । जीवस्म ब्रह्मा रूपत्वप्रत्यायनपरं वचः ॥ इच चि भूतभद्यमाचं प्रति निरक्षुग्रमीग्रानत्वं प्रतीयते।
प्राक् पृष्टं चात्र ब्रह्मः ग्रन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादित्यादिना । तदनन्तरस्य संदर्भस्य तत्प्रतिवचनतोचितेति एतद्द
तदिति ब्रह्माभिधानं युक्तम् । तथा चाङ्गुष्ठमात्रतया यद्यपि जीवे। ऽवगस्यते तथापि न तत्परमेतद्दाक्यं, निं त्वङ्गुष्ठमात्रस्य जीवस्य ब्रह्मारूपताप्रतिपादनपरम् । एवं निरक्षुग्रमीग्रानत्वं न संकोचियत्य्यम् । न च ब्रह्मप्रश्नोत्तरता
चात्या, तेन यथा तत्त्वमसीति विज्ञानात्मनस्त्वंपदार्थस्य
तदिति परमात्मनैकात्वं(१) प्रतिपाद्यते, तथेचाप्यङ्गुष्ठपरिमितस्य विज्ञानात्मन देशानश्रुत्या ब्रह्मभावः प्रतिपाद्यतद्ति
सुक्तम् ॥

## हृ स्योक्षया तु मनुष्याधिकारत्वा-

### त् ॥ २५ ॥

'सर्वगतस्यापि परब्रह्मणो इदये ऽवस्थानमपेक्ये"ति जी-वाभिप्रायम् । न चान्यः परमात्मन इच यचणमर्चतीति न जीवपरमेतद्दाकामित्यर्थः । "मनुष्यानेवे"ति । जैवर्णिकाने विति । "त्रर्थित्वा"दिति त्रान्तः संज्ञानां मोजमाणानां च काम्येषु कर्मस्विधकारं निषेधित । "ग्राक्तत्वा"दिति । तिर्यग् देवर्षीणामग्रक्तानामधिकारं निवर्तयति । "उपनयनादिग्राः बाच्चे"ति । ग्रद्धाणामनिधकारितां दर्गयति । "यदप्रक्तं पर् रिमाणोपदेशात्मुतेस्थे'ति । यद्येतत्परमात्मपरं किमिति ति

<sup>(</sup>१) परमात्मैकत्वम्-पा० ३ ।

[भामती] [ २३१ ] [ऋ१पा ३ छ २५४]

जीव इचेष्यते । ननु परमात्मैवेष्यताम्, उत्थते च जी-वः, तसाज्जीवपरमेवेति भावः । परिचरति । "तत्प्रत्युष्य-त" इति । जीवस्य षि तत्त्वं परमात्मभावः, तदक्तव्यम्, न च तज्जीवमनभिधाय प्रकां वक्तुमिति जीव उष्यतइ-त्यर्थः ।

## तदुपर्यपि बादरायणः संभवात्

#### ॥ २६ ॥

देवर्षीणां ब्रह्मविज्ञानाधिकारिचन्ता समन्वयं चेणे ऽसं-गतेल्याः प्रासिक्षकीं संगतिं दर्भियतुं प्रसङ्गमाद । "अङ्गुष्ठमात्रश्रुति"रिति । स्यादेतत् । देवादीनां विविधवि-चित्रानन्दभागभागिनां वैराग्याभावान्तार्थित्वं ब्रह्मविद्याया-मिल्यत आद । "तत्रार्थित्वं तावन्मोच्चविषय"मिति । च्या-तिभ्रययोगस्य स्वर्गाद्युपभागे ऽपि भावादित्वं वैराग्यमिल्य-र्थः । ननु देवादीनां विग्रह्माद्यभावेनेन्द्रियार्थसंनिकर्षजायाः प्रमाणादिवृत्त्तरेनुपपत्तरिवदत्त्तया सामर्थ्यभावेन नाधिकार इत्यत आद । "तथा सामर्थ्यमपि तेषा"मिति । यथा च मन्त्रादिभ्यस्तदवगमस्तथोपरिष्टादुपपादिय्यते (१) । ननु (२) भ्रद्भवदुपनयनासंभवेनाध्ययनाभावात्त्रेषामनिधकार इत्याद्य (३) । "न चोपनयनभाषेणे"ति । न खलु विधिवद्गुक्मुखाङ्गुद्धा-माणा वेदः फलवत्क्रमब्रह्माबोधचेत्,रिप त्वध्ययनात्ररक्तालं

<sup>(</sup>१) उपपाद्यिष्याम:--पा० १।

<sup>(</sup>२) न\_च---पा० १ | ३ |

<sup>(3)</sup> इत्यत आह—पाः २ | 3 |

निगमनिरुक्तव्याकरणादिविदितपदतदर्थसंगतेरिधगतश्राव्द-न्यायतत्त्वस्य पुंसः सार्यमाणः स च मनुष्याणामिच जन्म-नीव देवादीनां प्राचि भवे(१) विधिवदधीत(२) स्त्रान्माय इच जन्मनि सार्यमाणा ८त एव स्वयं प्रतिभाता वेदः सं-भवतीत्यर्थः। न च कर्मानिधकारे ब्रह्मविद्यानिधकारे। भ-वतीत्याच । "यद्पि कर्मखनधिकारकारणमक्त''मिति । वस्तादीनां चि न वस्ताद्यन्तरमस्तिः नापि भुम्वादीनां भु-म्बाद्यन्तरमस्ति । प्राचां वसुभृगुप्रभृतीनां चोणाधिकारत्वेने दानीं देविषित्वाभावादित्यर्थः॥

# विरोधः कर्मणीति चेनानेकप्रति-पत्तेर्दर्शनात् ॥ २७ ॥

मन्त्रादिपदसमन्वयात्रतीयमानार्थः प्रमाणान्तराविरोधे स त्युपेयोः न तु विरोधे । प्रमाणान्तरविरुद्धं चेदं विद्यच्व-त्त्वादि देवताया ससाद्यजमानः प्रसार इत्यादिवदुपचरि-तार्थी मन्त्रादिर्व्याख्येयः । तथा च विद्यचाद्यभावाक्त्रब्दी-पिस्तार्थी ऽर्थीपिस्तो वा ग्रन्थे देवतेत्वचेतनत्वास्रीवास्याः(३) क चिद्प्यधिकार इति ग्रङ्कार्थः । निराकरोति । "न"। "कस्मादनेक इपप्रतिपत्तेः" । सैव कुत इत्यत त्र्याच । "द र्श्वनात्"। श्रुतिषु स्मृतिषु च । तथा द्वीकस्थानेककायिन

<sup>(</sup>१) प्राग्भवे—पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) भीतिनाम-पा० २ ।

<sup>(</sup>३) नास्याः —पा० १ | ३ |

मीणमदर्भनादा न युज्यते, बाधदर्भनादा (१) । तनादर्भ-नमसिद्धं, श्रुतिस्मृतिभ्यां दर्शनात् । निच्च सीकिकोन प्र-माणेनादृष्टत्वाद्गामेन दृष्टमदृष्टं भवति । मा भूद्यागादीना-मपि खर्गादिसाधनत्वमदद्यमिति । मनुष्यग्ररीरस्य मातापि-ह्मंयागजलनियमा दस्ति पिचेः संयोगे कुतः संभवः सं-भवे वा ऽनिम्नतोपि भूमः स्यादिति बाधदर्भनिमिति चेत्। इन किं ग्ररीरत्वेन चेतुना देवादिग्ररीरमपि मातापितः-संयोगजं सिषाधयिषि । तथा चानेकान्तो चेताभासः । खेदजोड्जिक्जानां (२) ग्ररीराणामनद्वेतुत्वात् । इच्छामात्रनि-र्माणलं देखादीनामदृष्टचरमिति चेत्, न । भूतापादान-लेनेकामात्रनिर्माणलासिद्धः । भूतविश्वनां **स**ेदेवादीनां नानाकायिकीर्षावग्राङ्गतिकयात्पत्ती भूतानां परस्परसं-योगेन नानाकायसमुत्पादात् । इष्टा च विश्वन इच्छावशा-दश्ये क्रिया, (३) यथा विषविद्याविद इच्छामानेण विषश्क-चप्रेरणम् । न च विषविद्याविदे। दर्भनेनाधिष्ठानदर्भनाह्य-विचतविप्रक्रष्टभूतादर्श्वनाद्देवादीनां कथमधिष्ठानमिति वा-चम् । काचाभ्रपटचिपिचितस्य विप्रक्रष्टस्य भामग्रनैस्ररा-देर्दर्भनेन व्यभिचारात् । श्रमक्ताश्च दृष्टयो देवादीनां का-चाभ्रपटलादिवनमद्दीमद्दीभरादिभिनं व्यवधीयन्ते । न चा-स्रदादिवत्तेषां ग्ररीरित्वेन व्यविष्ठतिष्रक्षष्टादिदर्ग्रनासंभवे।

<sup>(</sup>१) बाधनाद्वा--पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) द्विदादीनी-पा॰ १ |

<sup>(3)</sup> दृष्टश्च विज्ञान इच्छावज्ञाद्वश्ये कियोत्पादः--पा॰ १ | 3 |

(१) ऽनुमीयतद्दित वाष्यम् । श्वागमविरोधिना ऽनुमानस्रो-त्यादायोगात् । श्रन्तर्भानं चाश्चनादिना मनुजादीनामिव तेषां प्रभवतासुपपद्यते, तेन संनिष्टितानामपि न कात्रदेशे दर्भनं भविष्यति । तसात्सृक्तमनेकप्रतिपत्तेरिति । "तथा-चि कति देवा इत्युपक्रम्ये"ति । वैश्वदेवशक्षस्य चि नि विदि कति देवा इत्युपक्रम्य निविदेवोत्तरं दत्तं ग्राक्स्याय याज्ञवल्कोन "वयश्व वी च प्रता वयश्व वी च सहस्रे"-ति । निविन्नाम श्रस्मानदेवतासंस्थावाचकानि मन्त्रप-दानि । एतदुक्तं भवति, वैश्वदेवस्य निविदि कति देवः श्रस्यमानाः प्रसंख्याता इति शाकान्येन पृष्टे याज्ञनन्कः स्रोत्तरं त्रयस्य वी च श्रतेत्यादि । यावत्संस्थाका वैस देवनिविदि संख्याता देवासाएतावन्त इति । पुनस्य ग्राकः स्येन कतमे तद्दति संस्थेयेष पृष्टेषु याज्ञवस्त्रास्थीत्तरं म चिमान एवैषामेते त्रयिषंश्रत्वेत देवा इति । ऋष्टी वसव एकादम रहा दादमादिला इन्द्रय प्रजापितस्रीत चय-चिंग्रहेवाः। तत्राश्चिस पृथिवी च वायुसान्तरिसं चादित्य-य द्याय चन्द्रमाय नश्चाणि चेति वसवः। एते हि प्रा-णिनां कर्मफवाश्रयेण कार्यकारणसंघातरूपेण परिणमन्ती जगदिदं सर्वे वासयन्ति, तसादसवः । कतमे रुहा इति द्रभेमे पुरुषे प्राणाः । बुद्धिकर्मेन्द्रियाणि दम्म । एकादम् च मन इति । तदेतानि प्राणाः, तदुक्तिस्वात् । ते हि प्रायणकाच उत्कामन्तः पुरुषं रोदयन्तीति रहाः । कतम-(१) द्र्शनाभाषी -पा० २ |

ब्रादित्या इति बादश्रमासाः संवत्सरस्यावयवाः पुनःपुनः प-रिवर्तमानाः प्राणभृतामायृषि च कर्मफलोपभागं चादापय-नीत्यादित्याः। श्रमनिरिन्द्रः सा वि वनं सा चीन्द्रस्य परमा र्र्गता तया चि सर्वान् प्राणिनः प्रमापयति तेन स्तनयित्नु-रश्निरिन्द्रः । यज्ञः प्रजापितरिति, यज्ञसाधनं च यज्ञरू-पं च पश्चवः प्रजापतिः । एतएव चयस्त्रिंग्रह्वाः षणणाम-ग्रिपृथिवीवाय्वन्तरिक्षादित्यदिवां मिसमाना न तता भि-द्यन्ते । षडेव तु देवाः । ते तु षडिग्रं पृथिवीं चैकीक्त-त्यान्तरिशं वायुं चैकीक्रत्य दिवं चादित्यं चैकीक्रत्य चया नोकाचय एव देवा भवन्ति । त्रय एव च त्रयो ऽसप्रा-णयोरन्तर्भवन्ता ऽन्नप्राणी है। देवे। भवतः । तावप्य(१) धर्द्धी देव एकः। कतमोध्यद्धः। योयं वायुः पवते। क-थमयमेक एवाध्यर्द्धः, यदस्मिन्सति सर्वमिदमध्यर्धादुद्धं प्रा-प्रोतीति । तेनाध्यह्नं इति । कतम एक इति, स एवा-थर्द्दः प्राण एको ब्रह्म । सर्वदेवातात्वेन वृचन्वाद्वह्म तदे-र सदित्याच्यते परोक्षाभिधायकोन ग्रन्देन, तसादेकस्यैव देवस्य मिसमवशास्यगपदनेकदेवरूपतामास श्रुतिः । सृति-ष निगद व्याख्याता । ऋषि च पृथग्जनानामणुपाया-नुष्ठानवन्नात्राप्ताचिमादौत्रयोणां युगपन्नानाकायनिर्माणं स्नू-यते, तच केव कथा देवानां स्वभावसिद्वानामित्याच । "प्राप्ताणिमाद्यैत्र्यर्याणां योगिना"मिति । त्र्याणमा जिमा मिश्मा प्राप्तिः प्राकाम्यमीणित्वं विज्ञत्वं यत्रकामावसायिते

<sup>(</sup>१) ताबेवा-पा० १ | 3 |

ह्यैत्रयंणि । "त्रपरा व्याख्ये"ति । त्रनेकत्र कर्मणि युगपदक्रभावप्रतिपत्तिरङ्गभावगमनं, तस्य दर्भनात् । तदेव
परिस्तुटं दर्भयितं व्यतिरेकं तावदाद्य । "क चिदेकं"इति ।
न सनु वज्जपु श्राहेष्वेको बाह्मणो युगपदङ्गभावं गक्तुमर्चति । एकस्यानेकत्र युगपदङ्गभावमाद्य । "क चित्तेक" इति । यथैकं बाह्मणमुद्दिश्य युगपत्रमस्कारः कियते वज्जभिस्तथा स्वस्थानस्थितामेकां देवतामुद्दिश्य वज्जभिर्यज्ञमानैर्नानादेशावस्थितर्युगपद्विस्त्यञ्चते, तस्यास्य तचासंनिद्धिताया त्रायाङ्गभावे। भवति । त्रस्ति दि तस्या युगपदिप्रक्रद्यानेकार्थीपन्यस्तामध्यमित्यपपादितम् ॥

### शब्द इति चेनातः प्रभवात्प्रत्य-

### क्षानुमानाभ्याम् ॥ २८ ॥

गात्वादिवत्पूर्वावमग्रीभावादुपाधेरण्येकस्याप्रतीतेः पाचकादिवद् स्राकाग्रादिग्रब्दवद् व्यक्तिवचना एव वस्वादिग्रब्दाः
तस्यास्र नित्यत्वात्तया सद संबन्धा नित्यो भवेत् । विग्रद्वादियोगे तु सावयवत्वेन वस्वादीनामनित्यत्वात्ततः पूर्वं वस्वादिग्रब्दो न स्वार्थेन संबद्ध स्नासीत्स्वार्यस्यैवाभावात् ।
ततस्योत्पन्ने वस्वादे। वस्वादिग्रब्दसंबन्धः प्रादुर्भवन् देवदत्तादिग्रब्दसंबन्धवत्पुरुषबुद्दिप्रभव इति तत्पूर्वको वाक्यार्थप्रत्ययोपि पुरुषबुद्धाधीनः स्यात् । पुरुषबुद्धिस्य मानान्तराधीनजनमेति मानान्तरापेश्वया प्रामाप्यं वेदस्य व्याद्वन्येतेति ग्रद्वार्थः । स्वत्रम् । "न" "द्यतः प्रभवाद्"वस्रत्वादिजातिवा-

वकाक्कवात्रजातीयां व्यक्तिं विकीर्षितां बुद्दावानिक्य तस्याः प्रभवनम् । तदिदं तत्प्रभवत्वम् । एतदुन्नां भवति । यद्यपि न ग्रब्द उपादानकारणं वखादीनां ब्रह्मोपादानलात् तथा-पि निमित्तकारणमक्तेन क्रमेण । न चैतावता प्रब्दार्थरं-बन्धस्मानित्यत्वं वसुत्वादिजानेवी तदुपाधेवी यया कया चि-दाक्तत्या ऽविकिन्नस्य नित्यत्वादिति । इममेवार्थमाकोपसमा-धानाभ्यां विभजते । "ननु जन्माद्यस्य यत" इति । ते निगदन्याख्याने । तत् किमिदानीं खयंभुवा वाङ् निर्मिता कालिदासादिभिरिव कुमारसंभवादि, तथा च तदेव प्रमा-णान्तरापेचवाम्यत्वादप्रामाण्यमापिततमित्यत श्राच । "उ-त्सर्गीष्ययं वाचः संप्रदायप्रवर्तनातमकः" इति । संप्रदायो ग्-रुशिष्यपरम्परया ऽध्ययनम् । एतदुक्तं भवति । खयंभुवे। वेदकर्तृत्वेपि न कालिदासादिवत् स्वतन्त्रत्वमपि तु पूर्वस्-ष्वानुसारेण। एतचासाभिरूपपादितम्, उपपादियव्यति चाग्रे भाष्यकारः । ऋषि चाद्यत्वेप्येतद् इग्यत तहर्शनात् प्राचा-मपि कर्तृणां तथाभावा ऽनुमीयतद्वयाच । "श्रपि च चि-कीर्षित"मिति । त्राचिपति । "किमात्मकं पुन"रिति । अयमभिसन्धः । वाचकश्रब्दप्रभवत्वं दि देवानामभ्युपेत-व्यम्, श्रवाचकोन तेषां बुद्दावनाखेखनात् । तत्र न तावद-खादीनां वकारादया वर्णा वाचकास्तेषा प्रत्युचारणमन्य-त्वेनाशक्यसंगतिग्रस्तात्, श्रग्रशीतसंगतेश्व वाचकत्वेतिप्रस-क्रात् । श्रपि चैते प्रत्येकं वा (१) खार्यमभिद्धीरन् मिखित्वा

<sup>(</sup>१) 'बा'--१ | २ नारित |

वा । न तावत् प्रत्येकम्, एक(१)वर्षे।चारणानन्तरमर्थप्रत्य-यादर्भनात्, वर्णान्तरोच्चारणानर्थक्यप्रसङ्गाच । नापि मि-**बिताः, तेषामेकवक्तुप्रयुज्यमानानां रूपते। व्यक्तिते। वा प्र-**तिचणमपवर्गवता (२) मिथः साचित्य(३)संभवाभावात् । न च प्रत्येकसमुदायाभ्यामन्यः प्रकारः संभवति । न च स्व(४)-इपसाचित्याभावेपि वर्णानामाग्रेयादीनामिव संस्कारदारक-मिस्त साहित्यमिति साम्प्रतं, विकरपासहत्वात् । को नु ख स्वयं संस्कारोभिमतः, किमपूर्वं नामाग्नेयादिजन्यमिव, किं वा भावनापरनामा स्मृतिप्रभव(पू)बीजम् । न तावत् प्रथमः कल्पः। निष प्राव्दः स्वरूपतोङ्गतो वा ऽविदितो ऽविदित-संगतिरर्थधीचेतुरिन्द्रियवत् । उच्चरितस्य बिधरेणागृचीतस्य युचीतस्य वा ऽयुचीतसंगतेरप्रत्यायकत्वात् । तस्मादिदिते। विदितसंगतिर्विदितसमस्तज्ञापनाङ्गय ग्रब्दा धूमादिवत् प्र-त्यायको ८भ्युपेयः । तथाचापूर्वाभिधानोस्य संस्कारः प्रत्या-यनाङ्गमित्यर्थप्रत्ययात्रागवगन्तव्यः । न च तदास्यावगमापा-योखि । ऋर्यप्रत्ययात्तु तदवगमं समर्थयमानो दुरुत्तरमित-रेतराश्रयमाविश्रति । संस्कारावसायादर्धप्रत्ययःस्तुतस्य तद-वसाय इति । भावनाभिधानस्तु संस्कारः स्टितिप्रसवसाम-र्थ्यमात्मनी, न च तदेवार्थप्रत्ययप्रसवसामर्थ्यमपि सवितुंम-

<sup>(</sup>१) एकैक-पा० २ |

<sup>(</sup>२) मपवर्गिणाम्-पा० २ |

<sup>(3) &#</sup>x27;साहित्य'---१ | २ नास्ति |

<sup>(</sup>४) 'स्व' १ | २ | 3 नास्ति |

<sup>(</sup>५) प्रसव—पा०१ २ | २ | ३ |

र्इति । नापि तस्यैव सामर्थ्यस्य सामर्थ्यान्तरम् । निष्ठ यैव बक्रेर्ट्चनम्रिकः सैव तस्य प्रकामनम्रक्तिः। नापि द्चन-श्रक्तेः प्रकाशनशक्तिः । ऋषि च व्युक्तमेणीचिरितेभ्या वर्णे-भ्यः सैवास्ति सृतिबीजं वासनेत्यर्थप्रत्ययः प्रसञ्चेत. न चास्ति । तसाम्न कयं चिदपि वर्णा ऋर्यधोच्रेतवा, नापि तदरिक्तः स्कोटात्माः तस्यानुभवानारोत्तात् । ऋर्यधियस्तु कार्यात्तदवगमे परस्पराश्रयप्रसङ्ग इत्युक्तप्रायम् । सत्तामा-नेण तु तस्य नित्यस्यार्थधी चेतुभावे सर्वदा ऽर्थप्रत्ययोत्पाद-प्रसङ्गो निरपेच्छ चेतोः सर्गतनत्वात् । तसादाचकाच्छ-न्दाद्वाच्चेत्याद इत्यनुपपन्नमिति । अत्राचार्यदेशीय त्राप्त । 'स्पोट मित्याचे''ति । स्टब्यामचे न वर्षाः प्रत्यायका इति, न स्कोट इति तु न म्हयामः । तदनुभवानन्तरं विदि-तसंगतेरर्घधीसमुत्पादात् । न च वर्षातिरिक्तस्य तस्यानुभवे। नास्ति । गौरित्येकं पदं गामानय शुक्रामित्येकं वाक्यमिति नानावर्णपदातिरिक्तैकपदवाक्यावगतेः सर्वजनीनत्वात् । न चा-यमसति बाधको एकपद्वाक्यानुभवः प्रक्यो मिथ्येति वक्तुम्। नाप्यापाधिकः। उपाधिः खस्वेकधीयाद्यता वा स्यात्,एका-र्थभीचेतुता वा। न तावदेकभीगोचराणां भवखदिरपनाग्रा-नामेकनिभीसः प्रत्ययः समस्ति। तथा सति भवखदिरपना-गा इति न जातु स्थात् । नाप्येकार्यधोचेतुता । तद्वेतुत्वस्य वर्णेषु व्यासेभात्। तद्वेतुत्वेन तु साचित्यकस्पने ऽन्यान्याश्रय-प्रसङ्गः । सार्चित्यानाद्वेतुन्वं तद्वेतुत्वाच सार्चित्यमिति । त-सादयमबाधिता ऽनुपाधिय पदवाकागीचर एकनिर्भासे। व-

र्णातिरिक्तं वाचकमेकमवलम्बतं स स्फोट इति, तं च ध्वनयः प्रत्येकं व्यञ्जयन्तापि न द्रागित्येव विश्वदयन्ति, येन द्राग-र्थभीः स्थान् । ऋषि तु रक्षतत्त्वज्ञानवद् यथास्वं दिनिच-**तुष्यञ्च**षड्दर्भनजनितसंस्कारपरिपाकसचिवचेते।खब्धजन्मनि चरमे चेतिस चकास्ति विश्रदं पदवाकातत्त्वमिति प्रागुत्य-न्नायास्तदनन्तरमर्थिषय उदय इति ने। तरेषामानर्थकां ध्व-मीनाम् । नापि प्राचां, तदभावे तज्जनितसंस्कारतत्परिपाका-भावेनानुप्रसाभावात् । अन्त्यस्य चेतसः कोवस्याजनकत्वात् । न च पदप्रत्ययवत् प्रत्येकमव्यक्तामर्याधयमाधास्यन्ति प्राच्चे। वर्णा, खरमस्तु तत्स्विवः स्फुटतरामिति युक्तम् । व्यक्ताव्य-क्तावभासितायाः प्रत्यक्षज्ञाननियमात् । स्रोटज्ञानस्य च प्र-त्यक्षतात् । त्रर्धिथस्त्यप्रत्यकाया मानान्तरजन्मने। व्यक्त एवे। पजने। न वा स्थान पुनरस्कृट इति न समः समाधिः। तसाजित्यः स्कोट एव वाचको न वर्णा इति । तदेतदाचा-र्यदेशीयमतं खमतमुपपादयत्रपाकरोति । "वर्षा एव तु न ग्रब्द" इति । एवं घ वर्षातिरिक्तः स्कोटो (१) ऽभ्युपेयेत, यदि वर्णानां वाचकत्वं न संभवेत्, स चानुभवपद्गतिमध्यासीत । दिधा चावाचकत्वं वर्णानां, चणिकत्वेनाग्रक्यसंगतिग्रचतादाः व्यस्तसमस्तप्रकारदयाभावादा । न तावत्प्रथमः कल्पः । व-र्णानां चणिकत्वे मानाभावात् । ननु वर्णानां प्रत्युचारणमन्यत्वं सर्वजनप्रसिद्धम् । न । प्रत्यभिज्ञानानुभवविरोधात् । न चा-सत्यप्येकत्वे ज्वाचादिवत्साद्दश्यनिवन्धनमेतत् प्रत्यभिज्ञान-

<sup>(</sup>१) स्कोटो वाचकत्वेना-- पा० २ |

मिति साम्प्रतम् । साद्दश्यनिवन्धनत्वमस्य वसवद्वाधकोपनि-पातादा ऽऽस्थोयेतः क चित्रज्ञवासादौ व्यभिचारदर्भनादा । तत्र क चिद्यभिचारदर्भनेन तदुत्येसायामुख्यते वृद्धेः स्वतः-प्रामाण्यवादिभिः ।

उत्प्रेचेत चि यो मोचादज्ञातमपि वाधनम् । स सर्वेत्रसम्बद्धिः संग्रास्त्राः सर्वे स्वेतः ॥ द्वि

स सर्वव्यवचारेष संप्रयातमा चयं व्रजेत् ॥ इति ।
प्रपिच्चतं चैतद्साभिन्धायकणिकायाम् । न चेदं प्रत्यभिज्ञानं गत्वादिजातिविषयं, न गादिव्यक्तिविषयं, तासां प्रतिनरं भेदोपचन्भात् । ऋत एव प्रव्यक्तिविषयं, तासां प्रतिनरं भेदोपचन्भात् । ऋत एव प्रव्यक्तिविषयं, तासां प्रतिनयते, सीमग्रमी ऽधोते न विष्णुग्रमीति युक्तम् । यथा कावाचीं च स्वस्तिमतीं चेचमाणस्य व्यक्तिभेदप्रथायां सत्यामेव
तदनुगतमेकं सामान्यं प्रथते, तथा किं गकारादिषु भेदेन प्रथमानेष्वेव गत्वमेकं तदनुगतं चकास्ति, किं वा यथा
गोत्वमाजानत एकं भिन्नदेग्रपरिमाणसंस्थानव्यक्त्युपधानभेदाङ्किनदेग्रमिवास्पमिव मचदिव दीर्घमिव वामनिमव तथा
गव्यक्तिराजानत एका ऽपि व्यञ्जकभेदात्तद्वर्मानुपातिनीव
प्रथतद्दित भवन्त एव विदाङ्गर्वन्तु । तच गव्यक्तिभेदमङ्गीक्तत्यापि यो गत्वस्थैकस्य परापधानभेदकस्पनाप्रयासः स वरं
गव्यक्तावेवास्तु किमन्तर्गदुना गत्वेनाभ्युपेतेन ।

यथाद्धः ।

<sup>(</sup>१) यत इत्यस्यामे 'व्यक्तिभेदानुभवो नास्ति, यदास्तीति, अमस्तिहिं' । इत्यपि-

तेन यत्प्रार्थ्यते जातेस्तद्वर्षादेव खण्स्यते (१) । व्यक्तिस्यं तु नादेभ्य इति गत्वादिधीवृँया ॥

न च सित्तमत्यादिवद् गव्यिक्तभेदप्रत्ययः स्पुटः प्रत्-चारणमिता । तथा सितं दग्र गकारानुदचारयचैव इति प्रत्ययः स्थात् । न स्थाइप्रक्तत्व उदचारयद्गकारमिति । न चैष जात्यभिप्राया ऽभ्यासा यया ग्रतकलिस्तित्तिरीनुपायुङ्क देवदत्त इति । ऋव चि सारसाडं क्रन्दतापि गकारादि-व्यक्ती चेक्कसोचारणाभ्यासप्रत्ययस्याविनिवृत्तेः । चेादकः प्रत्यभिज्ञानबाधकमुखापयित । "कयं च्चोकस्मिन् काले बद्र-नामुचारयता"मिति । यद्युगपदिरुद्वधर्मसंसर्गवत् तन्नाना। यया गवात्रादिर्दिग्रफैकग्रफकेसरगचकम्बचादिमान् । युग-पदुदात्तानुदात्तादिविरुद्धधर्मसंसर्गवां यायं वर्ण,स्तसान्नानां भ वितुमर्चति । न चादात्तादया व्यञ्जनधर्मा, न वर्णधर्मा इति संप्रितम् । व्यञ्जका द्वास्य वायवः । तेषामश्रावप्राले क्रयं तद्वर्माः श्रावणाः स्युः । इदं तावदच वक्तव्यं, नि गुणगाचरमिन्द्रियं गुणिनमपि गोचरयति, मा भ्वन् घ्रा-णरसनश्रीत्राणां गन्धरसग्रब्दगीत्रराणां तदनः पृथिव्युद-काकाणा गोचराः। एवं च मा नाम भ्रदायुगोचरं श्री-चम् । ततु षां खदात्तादीन् गोचरिययित । ते च प्रव्हासंस-गीगचात् प्रब्दधर्मलेनाध्यवसीयन्ते । न च प्रब्दस्य प्रत्य-भिज्ञानावधृतैकत्वस्य सद्भपत उदात्तादया धर्माः परस्पर-विरोधिनो ऽपर्यायेण संभवन्ति । तसाद्यथा मखस्यैकस

<sup>(</sup>१) छभ्यते-पा० २ |

मणिक्रपाणदर्पणाद्युपधानवशान्नानादेशपरिमाणसंस्थानभेदवि-भ्रम, एवमेकस्यापि वर्णसा व्यक्तकध्वनिनवन्धनायं विरुद्ध-नानाधर्मसंसर्गविश्रमा, न तु भाविका नानाधर्मसंसर्ग, इति खिते ऽभ्युपेत्य परिचारमाच भाष्यकारः । "श्रय वा ध्व-निक्तत" इति । स्रथवेति पूर्वपत्तं व्यावर्तयति । भवेतां नाम गुणगुणिनावेकेन्द्रियद्याच्चीः तथाप्यदेषः । ध्वनीनामपि ग्र-ब्दवक्कावणत्वात् । ध्वनिखद्धपं प्रश्नपूर्वमं वर्षेभ्याे निम्नर्ष-यति । "कः पुनरय"मिति । न चायमनिर्द्वीरितविश्रोषवर्णात्व-सामान्यमात्रप्रत्येया न तु वर्णातिरिक्ततदभिव्यञ्जनध्वनिप्र-त्यय इति साम्प्रतम् । तस्यानुनासिकत्वादिभेदभिन्नस्य गादि-व्यक्तिवत्प्रत्यभिज्ञानाभावाद्प्रत्यभिज्ञायमानस्य चैकत्वाभावेन सामान्यभावानुपपत्तेः । तसादवर्षात्मको वैष प्रब्दः प्रब्दा-तिरिक्तो वा ध्वनिः ग्रब्दयञ्जनः श्रावणे। ऽभ्युपेयः । उभ-यथापि चाचु व्यञ्जनेषु च तत्तद्ध्वनिभेदे।पधानेनानुनासि-कलादया ऽवगम्यमानासहर्मा एव प्रब्दे प्रतीयन्ते न तु स्तः ग्रब्दस्य धर्माः । तथा च येषामनुनासिकत्वादयो धर्माः परस्परविरुद्धा भासन्ते भवतु तेषां ध्वनीनामनित्यता । न-हि तेषु प्रत्यभिज्ञानमस्ति । येषु तु वर्णेषु प्रत्यभिज्ञानं न नेषामनुनासिकत्वादया धर्मा इति नानित्याः । "एवं च सित सालम्बना" इति । यदोष परस्यायचे। धर्मिण्ययञ्च-माणे तह्नमा .न शक्या यचीतुमिति । एवं नामास्तु तथा तुष्यतु परस्तवाष्यदेष इत्यर्थः । तदनेम प्रबन्धेन अणिक-लेन वर्णानामग्रकासंगतियद्यतया यदवाचकत्वमापादितं व-

र्णाना तदपाकतम् । व्यक्तसमक्तप्रकारदयासंभवेन तु यहा सिद्धतं तिवराचिकीर्षुराष्ट्र । "वर्षेभ्यसार्थप्रतीने"रिति । कर्षनामसृष्यमाण एकदेश्याच । "न कर्ष्ययामी"ति । नि-राकरोति । "न, श्रखा श्रपि बुद्दे"रिति । निरूपयत् ता-वद्गीरित्येकं पदमिति धियमायुक्तान् । किमियं पूर्वानुध-तान् गकारादीनेव सामस्येनावगाइते किं वा गकाराद्य-तिरिक्तं गवयमिव वराचादिभ्यो विजञ्चणम् । यदि गका-रादिषिचस्रणमवभासयेत्, गकारादिरूषितः (१) प्रत्यया न स्रात् । निच वराचधीर्मिचिषक्षितं वराचमवगाचते। पद-तत्त्वमेकं प्रत्येकमभिव्यञ्जयन्ता ध्वनयः प्रयत्नभेदभिन्नातु-च्यां चारणिनयादातया ऽन्योन्यविसद्यातत्तत्वद्यञ्जकाध-निसाद्ययेन खव्यञ्जनीयस्यैकस्य पदतत्त्वस्य मिथो विसद-श्रानेकपदसादय्यान्यापादयन्तः सादय्योपधानभेदादेकमण्य-भागमपि नानेव भागवदिव भासयन्ति मुखमिवैकं नियत-वर्णपरिमाणस्थानसंस्थानभेदमपि मणिक्वपाणदर्पणादया ऽने-कमनेकवर्षपरिमाणस्थानसंस्थानभेदम् । एवं च कस्पिता ए-बाख भागा वर्षा इति चेत् तित्किमिदानीं वर्षभेदानस्त्य-पि बाधके मिथ्येति वज्ञुमध्यवसितोसि । एकधीरेव ना-नात्वस्य बाधिकोति चेत्, इन्तास्यां नाना वर्णाः प्रथन्तइति मानात्वावभास एवैकालं कस्माच बाधते । प्रथ वा वनसे-नादिबुद्धिवदेकत्वनानात्वे न विरुद्धे । ना खलु सेनावनबुद्धि-गजपदातितुरगादीनां चम्पकाश्रीकिकिंग्रुकादीनां च भेद-

<sup>(</sup>१) भूषितः पा० २ |

मपनाधमाने खदीयेते अपि तु भिन्नानामेव सर्ता केन चिदेकोनीपाभिना ऽविकासानामेकत्वमापादयतः। न चैापा-धिक्रेनैकलेन खाभाविकां नानात्वं विक्थाते, नद्यौपचारिक-मग्नित्वं माणवकस्य स्वाभाविकनरत्वविरोधि । तसात्रात्येक-वर्षानुभवजनितभावनानिचयत्रअजनानि निखित्तवर्णावगाः चिनि स्मृतिज्ञानएकसिन् भासमानानां वर्षानां तदेकवि-ज्ञानविषयतया वैकार्यधोचेतृतया वैकलमैापचारिकमवग-नाव्यम् । न चैकार्यधीचेतुत्वेनैकत्वमेकत्वेन चैकार्यधीचेतु-भाव इति परस्पराश्रयम् । नच्चार्थप्रत्ययान्पूर्वमेतावन्तो वर्णा एकस्मृतिसमारोसियो न प्रथन्ते। न च तत्प्रथानन्तरं वृद्दस्मार्यभीनीन्नीयते, तदुन्नयनाच्च तेषामेकार्यभयं प्रति कारकलमेकमवगस्यैकपदलाध्यवसानमिति नान्यान्यात्रयम्। न चैकस्मृतिसमारोष्टिणां क्रमाक्रमविपरीतक्रमप्रयुक्तानाम-भेदे। वर्षोनामिति यथाकथंचित्प्रयक्तेभ्य एतेभ्या ऽर्धप्रत्यय-प्रसङ्ग इति वाच्यम् । उत्तं चि

यावन्तो यादशा ये च पदार्थप्रतिपादने ।
वर्णाः प्रज्ञातसामर्थ्यास्ते तथैवावबेधिकाः ॥ इति ।
ननु पङ्किःबुद्धावेकस्यामक्रमायामपि वास्तवो श्राखादीनामस्ति पङ्किःदिति तथैव प्रथा युक्ताः न च तथेच वर्णानां
नित्यानां विश्वनां चास्ति वास्तवः क्रमः प्रत्ययोपाधिन्तु भवेत् सचैक इति कुतस्त्यः क्रम एषामिति चेत् न । एकस्यामपि स्नृतौ वर्णक्रपवक्रमवस्पूर्वानुश्चततापरामर्शात् । तथाचि ।
जराराजेति पद्योः प्रथमन्योः स्नृतिधियोस्तन्वे ऽपि वर्णा-

क्रमविपरीतक्रमप्रयुक्तानामविश्रेषः स्मृतिबुद्धावेकस्यां वर्णाः नां क्रमप्रयुक्तानाम् । यथाज्ञः,

क्रमन्यनातिरिक्तत्वखरवाक्यश्रुतिसृतीः ॥ इति ।

भ्रोषमितरोचितार्थम् । दिद्माचमच स्वितं, विस्तरस् तत्त्विन्दाववगन्तव्य इति । त्र्यनं वा नैयायिकैर्विवादेन, सन्त्विनत्या एव वर्णास्तथापि गत्वाद्यवच्छेदेनैव सङ्गतियचे। ऽनादिश्व व्यवचारः सेत्स्यतीत्याच । "त्रथापि नामे"ति ॥

## अत एव च नित्यत्वम् ॥ २९ ॥

ननु प्राच्यामेव मीमांसायां वेदस्य नित्यत्वं सिद्धं तित्वं पुनः साध्यतद्रत्यत आह । "स्वतन्त्रस्य कर्तुरस्मरणादेव हि स्थिते वेदस्य नित्यत्व"द्दति । नद्यानित्याच्चगदुत्यनुमर्चिति तस्याप्युत्यत्तिमन्त्वेन सापेश्वत्वात् । तस्मान्नित्यो वेदे। जग-दुत्यत्तिचेतुत्वाद्, ईश्वरविदिति सिद्धमेव नित्यत्वमनेन दृढी-कृतम् । श्रेषमितिरोचितार्थम् ॥

## समाननामरूपत्वाचावृत्तावप्यविरेा-

## धो दर्शनात् स्मृतेश्व ॥ ३० ॥

ग्रङ्कापदोत्तरत्वात् स्वत्रस्य ग्रङ्कापदानि पठित "त्रयापि स्मादि"ति । त्र्यभिधानाभिधेयाविच्छेदे सि संबन्धनित्यत्वं भवेत्। एवमध्यापकाध्येत्वपरम्पराविच्छेदे वदस्य नित्यत्वं स्मा-

त्। निरम्बयस्य तु जगतः प्रविचये (१) ऽत्यन्तासतञ्चापूर्व-स्यात्यादे ऽभिधानाभिधेयावत्यन्तमुच्चित्राविति किमात्रयः संबन्धः स्यात् । ऋधापंकाध्येत्संतानविच्छेदे च किमास्रयो वेदः स्यात् । न च जीवास्तदासनावासिताः सन्तीति वा-चम्। ऋन्तः करणाद्युपाधिक चिता हि ते तदिक्केरे न स्थात्मर्चन्ति । न च ब्रह्मणस्तदासनाः तस्य विद्यात्मनः शुद्धस्वभावस्य तदयोगात् । ब्रह्मणयः दृष्ट्यादावन्तःकर-णाद्यस्तदविक्त्राय जीवाः प्रादुर्भवन्ता न पूर्वकर्मावि-द्यावासनावन्ता भवितुमर्चन्ति, अपूर्वत्वात्। तसादिरुद्धमि-दं ग्रब्दार्थसंबन्धवेदनित्यत्वं च्रष्टिप्रचयाभ्युपगमेनेति। अभि-भात्वयच्रणेनाध्यापकाध्येतारावृक्ती । ग्रङ्गां निराकर्तुं स्वत्रम-वतारयति । "तत्रेदमभिधीयते समाननामहृपत्वादि"ति । यद्यपि मचाप्रजयसमये नान्तःकरणादयः समुदाचरदुत्तयः मन्ति तथापि स्वकारणे ऽनिर्वाच्यायामविद्यायां चोनाः दः-च्येण प्रक्तिक्पेण कर्मविश्वेपकाविद्यावासनाभिः सद्दावितष्ठ-न्तरव । तथा च स्मृतिः ।

त्रासीदिदं तमाभूतमप्रज्ञातमन्त्रणम् । श्रप्रतन्धमिनज्ञेयं प्रसुप्तमिन सर्वतः ॥ इति ।

ते चावधिं प्राप्य परमेश्वरेच्छाप्रचोदिता, यथा कूर्मदेच-निजीनान्यङ्गानि ततो निसारिन्त, यथा वा वर्षापाये प्राप्त-स्टङ्गावानि मग्पडूकप्रारीराणि तदासनावासिततया घनघना-घनासारावसेकसुचितानि पुनर्मण्डूकदेचभावमनुभवन्ति। त-

<sup>(</sup>१) विप्रक्ये—पा० १ | 3 |

[म्र.१पा.१ स. ३०] [ ५४८ ]

[भामती]

था पूर्ववासनावज्ञात्पूर्वसमाननामरूपाण्युत्पद्यन्ते । एतदुन्न भवति । यदापीश्वरात्प्रभवः संसारमण्डलस्यः तथापीश्वरः प्रा-षाभृत्कमीविद्यासचकारी तदनुरूपमेव स्जन्ति । न च स-र्गप्रचयप्रवाचस्यानादितामन्तरेणैतदुपपद्यतः इति सर्गप्रचया-भ्युपगमेपि संसारानादिता न विषध्यतद्गति । तदिदम्न्त"मु-पपद्यते, चाष्युपसभ्यते चा"गमत इति । स्यादेतत् । भ-वलनादिता संसारस्य, तथापि मद्राप्रखयान्तरिते कुतः स-रणं वेदानामित्यत ऋाच । "ऋनादै। च संसारे यथा स्वापप्रवोधयो"रिति । यद्यपि प्राणमात्रावश्रेषतातन्निःशेष-ते (१) सुषुप्रप्रजयावस्थयार्विभ्रोष,स्तथापि कर्मविच्चेपसंस्कार-स्चित्रचयच्याविद्यावश्रोषतासाम्येन स्वापप्रचयावस्थयारभे-द इति द्रष्टव्यम् । ननु नापर्यायेण सर्वेषां सुवुप्ता(२)वस्या, केषां चित्तदा प्रवेशित तेभ्यश्च सुप्तेत्वितानां प्रचणधं-भवात प्रायणकाजविप्रकर्षयोख वासनोच्छेदकारणयोरभावेन सत्यां वासनायां सारणापपत्तेः प्रव्दार्थसंबन्धवेदव्यवचारान्-च्छेदो युज्यते। महाप्रलयस्वपर्यायेण प्राणभुन्मात्रवर्ती प्राय-णकालविप्रकर्षी च तच संस्कारमाचे केंद्र(३) हे स्तः इति सुषुप्रवत्पूर्वप्रवाधव्यवसारवदुत्तरप्रवाधव्यवसार इति चेादयति । "स्यादेतत्खाप"इति । परिचरति । "नैष दो-षः । सत्यपि व्यवसारोक्केदिनी"ति । त्र्यमभिसंधिः । न

<sup>(</sup>१) प्राणमात्रावशेषता तजिःशेषतेति-पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) स्वापा --पा० १ | 3 |

<sup>(3)</sup> छेदन--पा० ३ ।

तावत्प्रायणकाचिप्रकर्षे। सर्वसंस्कारोक्केदकी, पूर्वाभ्यस्त-समृत्यनुसंधानाज्जातस्य इर्षभयशोक्तसंप्रतिपत्तेः (१) । म-नुज(२)जन्मवासनानां चानेकजात्यन्तरसच्चव्यवचितानां पु-नर्मनुष्यजातिसंवर्तकोन कर्मणा ऽभिव्यक्त्यभावप्रसङ्गात् । त-सानिक्रष्टिभयामपि यत्र सर्व्याप प्रायणकालविप्रकर्षादै। पू-र्ववासनानुवृत्तिःस्तत्र केव कथा परमेश्वरानुग्रचेष धर्म-ज्ञानवैराग्यैश्वर्यातिश्रयसंपन्नानां चिरप्यगर्भप्रभृतीतां मचा-धियाम् । यथा वा चा च मनुष्येभ्य चा च क्रमिभ्या ज्ञा-नादीनामनुभूयते निकर्षः । एवमा मनुष्येभ्य एवा (३) च भगवता चिरण्यगभाजज्ञानादीनां प्रकर्षीप संभाव्यते । तथा च तदभिवदन्ते। वेदस्मृतिवादाः प्रामाण्यमप्रत्यूचमश्रु-वते । एवं चात्र भवतां चिरप्यगर्भादीनां परमेश्वरानुगृची-तानामुपपद्यते काष्पान्तरसंबन्धिनिखिचव्यवचारानुसंधानिम-ति । स्रगममन्यत् । स्यादेतत् । ऋसु कल्पान्तरव्यवृष्टारा-नुसंधानं तेषामस्यां तु इष्टावन्यएव वेदाः, ऋन्यएव चैषाम-र्थाः, त्र्रन्यएव वर्णात्रमाः । धर्माच्चानर्थी ऽर्श्रश्वाधर्मात् । त्र्र-नर्थसे सिता ऽर्थसानी सिता, ऽपूर्वत्वात् सर्गस्य । तसात्कत-मत्र कर्पान्तरव्यवद्यारानुसंधानेना,िकंचित्करत्वात् । तथा च पूर्वत्यवद्वारोच्छेदाच्छब्दार्थसंबन्धस वेदसानित्या प्रसच्ये-यातामित्यत च्याच । "प्राणिनां च सुखप्राप्तय" इति ।

<sup>(</sup>१) अनुपपत्तेरित्याधकम् । १ । ० ।

<sup>(</sup>२) मनुष्य-पा० १ | २ | ३ |

<sup>(</sup>३) भ्यक्षा---पा० ३ |

यथावसुस्वभावसामध्यें चि सर्गः प्रवर्तते, न तु स्वभाव-सामध्यमन्यथित्(१)मर्चति । निच जातु स्वसं तत्त्वेन जिद्यास्यते दुखं चापादिस्यते । न च जातु धर्माधर्मयोः सामध्येविपर्ययो भवति निच स्वत्पासध्येनियमाभावात् सर्वे सर्वसाङ्गवेदिति पिपासुरपि दचनमाद्य पिपासामुपप्रमये-त्, श्रीतार्ती वा तायमाद्य श्रीतार्तिमिति । तेन स्वध-न्तरेपि ब्रह्मस्त्यादिरनर्थदेतुरेवार्थदेतुस्य यागादिरित्यानुपू-व्यं सिद्धम् ।

एवं च यएव वेदा ऋसिन्करूपे तएव करूपान्तरे तएव चै-षामधीस्तएव च वर्णाश्रमाः । दृष्टसाधर्म्यसंभवे तद्देधर्म्यकः स्पनमनुमानागमविरुद्धम् ।

त्रागमासे स्यांसे भाष्यकारेण दर्जाताः । श्रुतिरम्हतिपुराणाख्यास्तदुत्कोपो ऽन्यया भवेत् ॥ तसास्युष्ठक्तं "समाननामक्ष्यत्वाचावृत्तावष्य"विरोध इति। 'स्रिज्ञिवं स्रकामयते'ति भाविनों वृत्तिमास्रित्य यजमान एवाग्निरच्यते । नद्याग्रेर्देवतान्तरमग्निरस्ति ॥

#### मध्वादिष्वसंभवादनधिकारं

## जैमिनिः ॥ ३१ ॥

ब्रह्मविद्यास्विधकारं देवर्षीणां ब्रुवाणः प्रष्टव्या जायते, किं सर्वात्त ब्रह्मविद्यास्वविग्रेषेण सर्वेषां किं वा कास्त चिदेव

<sup>(</sup>१) स्वभावसामध्ये अन्यभाषतुं -- पा० १ । २ ।

कोषां चित्। यदाविश्रेषेण सर्वातुः तते। मध्वादिविद्याखसं-भवः । "कथमसे वा ऽऽदित्या देवमध्वित्यत्र चि मनुष्या **ब्रादित्यं मध्वध्यासेनेा(१)पासीरन्'' । उपास्यापासकभावा** चि भेदाधिष्ठाने। न स्वात्मन्यादित्यस्य देवतायाः संभवति। न चादित्यान्तरमस्ति । प्राचामादित्यानामस्मिन् करूपे श्री-णाधिकारत्वात्। "पुनस्रादित्यव्यपाश्रयाणि पस्र रोस्तितादी-न्युपक्रान्ये"ति । च्ययमर्थः । च्यसै। वा च्यादित्या देवमध्य-ति देवनां मोदना(२)काध्विव मधु । श्रामरमधुसारूप्यमा-हास्य श्रुतिः । 'तस्य मधुने। द्यौरेव तिरश्चीनवंगः । श्र-निरिक्षं मध्वपूपः'। श्रादित्यस्य चि मधुनोपूपः पटलम-निरिश्वमाकाग्रं तत्रावस्थानात् । यानि च रोमाज्यपयःप्र-भृतीन्यग्री ऋयन्ते तान्यादित्यरिक्सभिरिग्नमंविनतैरूत्पन्नपा-कान्यस्तीभावमापन्नान्यादित्यमण्डनसङ्गन्त्रमधुपैनीयन्ते यथा चि भ्रमराः (३) पुष्येभ्य च्याइत्य मकरन्दं स्वस्थानमा-नयन्त्ये वस्टङ्मन्त्रा भ्रमराः प्रयोगसमनेतार्थसरणादिभिर्मः-म्वेदविचितेभ्यः कर्मकुसुमेभ्य त्राष्ट्रत्य तन्निष्यन्नमकर्न्दमा-दित्यमण्डलं लोचिताभिरस्य प्राचीन(४)रिम्मनाडीभिरानय-न्ति, तदम्हतं वसव उपजीवन्ति । ऋथास्यादित्यमधुने। द-श्विणाभी रिम्मनाडीभः गुक्ताभिर्यजुर्वेदविचितकर्मकुत्तुमेभ्य

<sup>(</sup>१) मध्वारोपेण-पा० २ l

<sup>(</sup>२) मोदहेतुत्वात्-पा० २ ।

<sup>(3)</sup> हि मधुपाः—पा० १ ।

<sup>(</sup>४) प्राचीभिः—पा०१।२।३।

श्राह्रवाग्नै। इतं सामादि पूर्ववदस्तभावमापत्नं यजुर्वेद(१) मन्त्रभ्रमरा चादित्यमण्डलमानयन्ति, तदेतदस्ततं रहा उ-पजीवन्ति । तथा(२)स्यादित्यमधुनः प्रतीचीभी रिसना-डीभिः क्रष्णाभिः सामवेद्विचित्रकर्मकुत्तुमेश्य त्राइत्याग्नी क्ततं सोमादि पूर्ववदस्ततभावमापत्रं साममन्त्रस्तोत्रश्रमरा त्रादित्यमण्डनमानयन्ति, तदसृतमादित्या उपजीवन्ति। ऋ-थास्यादित्यमधुन उदीचीभरतिक्रष्णाभी रिम्मनाडीभिरय-र्ववेदविचितेभ्यः कर्मकुसुमेभ्य त्राइत्याग्ना ज्ञतं सामादि पूर्ववदन्द्यतभावमापन्नमथर्वाङ्गरसमन्त्रभ्रमराः, तथाश्वमेधवा-चःस्तामकर्मकुसमादितिचासपुराणमन्त्रश्रमरा त्रादित्यमण्ड-समानयन्ति । ऋश्वमेधे वाचःस्तोमे च पारिप्तवं ग्रंसन्तीति श्रवणादितिचासपुराणमन्त्राणामप्यस्ति प्रयोगः । तदस्तरं मस्त उपजीवन्ति । अथास्य या त्रादित्यमधुन जर्ध्वा र-क्षिनाचो गोष्यास्ताभिरूपासनभ्रमराः प्रणवकुत्तुमादाइत्या-दित्यमण्डनमानयन्ति, तदस्रतमुपजीवन्ति साध्याः। ता एता चादित्यव्यपात्रयाः पच रोचिनादयो रिम्मनाच च्हगादि-संबद्धाः क्रमेणापदिश्येति योजना । एतदेवास्ततं दङ्घोपलभ्य यथास्वं समस्तैः करणैर्यग्रस्तेजदृन्द्रियसाकस्यवीर्यान्नाद्या-न्यस्तं तदुपनभ्यादित्वे तथान्ति । तेन खख्वस्तेन देवा-नां वस्वादीनां मोदनं विद्धदादित्यो मधु । एतदुक्तं भ-वित । न केवलमुपास्योपासकभाव एकस्मिन् विक्ध्यते

<sup>(</sup>१) वेद-नास्ति । १ । २ । ३ ।

<sup>(</sup>२) अय-पा०१।२।

ऽपि तु ज्ञात्क्रियभावस्य प्राप्यप्रापकभावस्वेति । "तथाप्रिः पाद"इति । स्विधिदेवतं (१) खख्वाकाभ्रे ब्रह्मदृष्टिविधानार्थ-मुक्तम् । स्वाकाभ्रस्य चि सर्वगतत्वं कृपादिचीनत्वं च ब्रह्मणा साकृष्यं, तस्य चैतस्याकाभ्रस्य ब्रह्मणस्रत्वारः पादा स्वग्न्यादये। ऽग्निः पाद इत्यादिना दर्भिताः । यथा चि ग्राः पादा न गवा वियुज्यन्ते, एवमग्न्यादये।पि नाकाभ्रेन सर्वगतेनेत्याकाभ्रस्य पादास्तदेवमाकाभ्रस्य चतुष्यदे। ब्रह्मद्विधाय स्वकृपेण वायुं संवर्गगुणकमुपास्यं विधातुं मचीकरोति । "वायुर्वाव संवर्ग"स्तथा स्वकृपेणवादित्यं ब्रह्मद्विधापस्यं विधातुं मचीकरोति । "स्वादित्ये। ब्रह्मत्याद्येग नाविध्येण सर्वेषां देवर्षीणां सर्वासु ब्रह्मविद्यास्विधकारः किं तु यथासंभविमिति । तचेदमुपतिष्ठते ।

## ज्योतिषि भावाच ॥ ३२ ॥

नैकिकौ स्वादित्यादिग्रन्दप्रयोगप्रत्यो ज्योतिर्मण्डनादिषु दृष्टि न नैतेषामस्ति नैतन्यं, नस्वतेषु दृष्टत्तादिवत्तदनुरूपा दृण्यन्ते नेष्ठाः । "स्यादेतन्मन्त्रार्थवादेतिष्वासपुराणनेकिभ्य" इति तत्र जयुभा ते दक्षिणमिन्द्रचस्तमिति च,
काणिरिन्द्र इदिति च । काणिर्मुष्टिः । तथा नृविधीवा वयोदरः सुबाद्धरम्थसे मदे । इन्द्रो वृत्राणि जिन्नते इति विग्रचवत्त्वं देवताया मन्त्रार्थवादा अभिवदन्ति । तथा
ष्विभीजनं देवताया दर्णयन्ति । अद्वीन्द्र पिव च प्रस्थित-

<sup>(</sup>१) आकाशो ब्रह्मीत-अधिकम्। 3 ।

स्येत्यादयः । तथेशानाम् । 'इन्ह्रो दिव इन्ह्र ईश्रे पृथिया इन्ह्रो त्रपामिन्ह्र इत्पर्वतानाम् । इन्ह्रो वृधाम् इन्ह्र इने-धिराणामिन्हः क्षेमे योगे चन्य इन्ह्र' इति । तथेशानमस्य जगतः स्वर्दश्मीशानमिन्ह्र तस्युष' इति । तथा वरिविस्-तारं प्रति देवतायाः प्रसादं प्रसन्नायास्य फलदानं दर्शयित 'त्राज्जितिभरेव देवान् ज्ञतादः प्रीणाति तस्मे प्रीता इषमू-जं च यक्तनी'ति । 'त्रप्त एवैनिमिन्हः प्रजया पश्चिभिसार्प-यतो'ति च । धर्मशास्त्रकारा ऋष्याजः ।

ते त्रप्तास्तर्पयन्त्येनं सर्वकामफर्नैः प्रुभैः । इति ।

पुराणवर्चासि च भ्र्यांसि देवताविश्व हादिपञ्चकप्रपञ्चमा-चश्चते। लेकिका अपि देवताविश्व हादिपञ्चकं स्वरिक्त चे-पचरित्त च। तथा हि। यमं दण्ड हस्तमा लिखित्त, वर्षणं पाश्च हस्तम्, इन्हं वज्ञ हस्तम्। कथ्यित्त च देवता हिव-भृङ्गाइति। तथेश्वनामिमामाङः। देवश्वामा देवश्वे निर्मित्। तथास्याः प्रसादं च प्रसन्नायाञ्च फलदानमाङः। प्रसन्नी-स्व पश्चपितः पुन्नोस्य जातः। प्रसन्नोस्य धनदो धनमनेन लब्धिमिति। तदेतत्पूर्वपश्ची दूषयित। "नेत्युच्यते। निर्द् तावस्रोको नामे"ति। न खलु प्रत्यशादित्यतिरिक्तो लेको नाम प्रमाणान्तरमस्ति, किंतु प्रत्यशादित्यतिरिक्तो लेको स्वा सत्यतामश्चते, तदभावे त्वन्थपरम्परावद् मूलाभावादि-स्वते। न चात्रविश्व हादो प्रत्यशादीनामन्यतममस्ति प्रमाः णम्। न चेतिचासादिमूलं भिवतुमर्चति तस्यापि पौक्षेयः त्वेन प्रत्यशाद्योश्वणात्। प्रत्यशादीनां चात्राभावादित्याह।

एवं प्राप्ते ऽभिधीयते।

"इतिचासपुराणमपी"ति । ननूक्तं मन्त्रार्थवादेभ्यो विद्य-हादिपञ्चकप्रसिद्धिरित्यत आह् । "अर्थवादा अपी"ति । विध्युद्देश्रेनैकवाक्यतामापाद्यमाना ऋर्थवादा विधिविषयप्रा-ग्रस्यु ज्ञापिरा न स्वार्थे प्रमाणं भवितुम ईन्ति । यत्परः ग्रन्दः स ग्रन्दार्थ इति चि ग्रान्दन्यायविदः, प्रमाणान्तरेण तु यत्र खार्थीपि समर्थ्यते यथा वायोः खेपिष्ठत्वम् । तत्र प्रमाणान्तरवशास्त्रोभ्युपेयते न तु शब्दसामर्थ्यात् । यत्र तु न प्रमाणान्तरमस्ति यथा विश्वचादिपञ्चको सीर्थः प्रव्दादे-वावगन्तव्यः । ऋतत्परञ्च श्रब्दो न तदवगमयितुमचिमिति तदवंगमायास्य तत्रापि तात्पर्यमभ्युपेतव्यम् । न चैकं वाक्य-मुभयपरं भवती,ति वाक्यं भिद्येत । न च संभवत्येकवा-काले वाकाभेदो युज्यते । तसात्रमाणान्तरानिधगतविद्य-षादिमत्ता ऽन्यपराच्छब्दादवगन्तव्येति मनेारयमात्रमित्यर्थः । मन्त्रास बीच्चादिवच्च्त्यादिभिस्तत्रतत्र विनियुज्यमानाः प्र-माणभावाननुप्रवेशिनः कथमुपयुज्यन्तां तेषुतेषु कर्मस्वित्यपे-कार्या इष्टे प्रकारे संभवति नाइष्टकस्पनाचिता। इष्ट्य प्र-कारः प्रयोगसमवेतार्थसारणं, स्मृत्वा चानुतिष्ठन्यनुष्ठातारः पदार्थान्। श्रीत्सर्गिकी चार्थपरता पदानामित्यपेचितप्रयोग-समवेतार्थसारणतात्पर्याणां मन्त्राणां नानिधगते विग्रचादा-विप तात्पर्यं युज्यतद्दति न तेभ्योपि तिसिद्धिः । तसाद्देव-ताविग्रच्वत्तादिभावग्राचकप्रमाणाभावात्प्राप्ता षष्ठप्रमाणगी-चरतास्त्रेति प्राप्तम् ।

## भावं तु बादरायणो अस्ति हि ॥३३॥

"तुश्रब्दः पूर्वेपक्षं व्यावर्तयती"त्यादि"भ्रतभानारादित्या-दिम्बप्यचेतनत्वमभ्युपगम्यत"इत्यन्तमितरे। चितार्थम् । "म-न्त्रार्थवादादिव्यवचारादि"ति । त्रादियच्योनेतिचासपुराण-धर्मश्राखाणि ग्रह्मन्ते । मन्वादीनां व्यवचारः प्रवृतिस्तस्य दर्भनादिति । पूर्वपश्चमनुभाषते । "यदप्युक्त"मिति । एकदे श्रिमतेन तावत्परिचरति । "ऋव ब्रूम"इति । तदेतत्पूर्वप-श्चिषमुत्याप्य दूषयति । "श्वनाच", पूर्वपक्षी । ग्राब्दी ख-क्वियं गतिः। यत्तात्पर्याधीनवृत्तित्वं नाम नह्यन्यपरः ग्र-ब्देा न्यवं प्रमाणं भवितुमर्हति । निष् श्वित्रिनिर्णेजनपरं श्वेता धावतीति वाक्यःमितः सारमेयवेगवद्गमनं गययितुम-र्चित । न च नञ्वति मद्यावाक्ये ऽवान्तरवाक्यार्थी विधि-इद्यः प्रक्यो व्वगन्तुम् । न च प्रत्ययमाचात्सेाऽप्यर्थी व्स भवतिः तत्प्रत्ययस्य भान्तित्वात् । न पुनः प्रत्यसादीनामियं गितः । नद्युदकाचरणार्थिना घटदर्भनायान्मीलितं चक्ष्र्व-टपटै। वा पटं वा क्वेवचं नापचभते। तदेवमेकदेशिनि पू-र्वपिज्ञणा दूषिते परमसिद्धान्तवाद्याः । "अवोच्यते । वि-षम उपन्यास"इति । त्र्ययमभिसंधिः । नोको विशिष्टार्थप-त्यायनाय पदानि प्रयुक्तानि तदन्तरेण न स्वार्थमानसारणे पर्यवस्यन्ति । निष खार्यसारणमात्राय लोको पदानां प्रयो-गो इष्टपूर्वः । वाक्यार्थे तु इभ्यते । न चैतान्यस्मारितस्वार्थानि साकादाक्यार्थं प्रत्याययितुमीग्राते इति स्वार्थसारणं वाक्यार्थ- भितये ऽवान्तरव्यापारः किष्पतः पदानाम् । न च यद्धैं यत् तत् तेन विना पर्यवस्तिति न स्वार्थमाः निभानेन पर्यवसानं पदानाम् । न च नञ्चित वाक्ये विधानपर्यवसानम् । तथा सित नञ्पदमनर्थकं स्थात् । यथाङः ।

साक्षाद्यद्यपि कुर्वेन्ति पदार्थप्रतिपादनम् । वर्णास्तथापि नैतस्मिन् पर्यवस्यन्ति निष्फसे ॥ वाक्यार्थमितये तेषां प्रवृत्ती नान्तरीयकम् । पाके ज्वालेव काष्ठानां पदार्थप्रतिपादनम् ॥ इति । सेयमेकस्मिन्वाक्ये गतिः । यत्र तु वाक्यस्यैकस्य वाक्या-नारेण संबन्धस्तच खेकानसारते। भूतार्थव्युत्पत्ती च सि-हायामेक्नेकस्य वाकास्य तत्त्विभिष्टार्धप्रत्यायनेन पर्यव-सितवृत्तिनः पञ्चात्कुतश्चिद्वेतोः प्रयोजनान्तरापेक्षायामन्वयः करपते । यथा 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता वायुमेव स्त्रेन भा-गधेयेने।पधावति स एवैनं भूतिं गमयति वायव्यं श्वेतमा-लभेते'त्यच । इच चि यदि न स्वाध्यायाध्ययनविधिः स्वा-ध्यायग्रब्दवाच्यं वेदराग्निं पुरुषार्थनामनेष्यत्ततो भूतार्थमा-चपर्यवसितार्थवादा विष्युद्देशेन नैकवाक्यतामगमिष्यन्। त-त्खाध्यायविधिवग्रात् कैमर्थ्याकाङ्कायां वृत्तान्तादिगोचराः सन्तस्तरात्यायनदारेण विधेयप्राश्मस्त्यं **च**खयन्ति, न पुन-रविविश्वितस्वार्था एवं तक्क्षणे प्रभवन्ति, तथा सति चक्षणेव न भवेत् । ऋभिधेयाविनाभावस्य तद्वीजस्याभावात् । ऋत एव गङ्गायां घोष इत्यच गङ्गाग्रब्दः स्वार्थसंबद्दमेव श्लीरं जशयति न त समुद्रतीरं तत्कस्य हेते। स्वार्धप्रह्यासम्य-

भावात् । न चैतत्सर्वं स्वार्थाविवसायां करूपते । स्रत ए-व यत्र प्रमाणान्तरविरुद्वार्था स्त्रर्थवादा दृश्यन्ते, यथादि-त्यो वै यूपा यजमानः प्रस्तर इत्येवमादयः । तच यथा प्र-माणन्तरविरोधी यथा च स्तुत्यर्थता तदुभयसिद्यर्थं गुण-बादि स्विति च तिसिद्धिरिति चासूचय क्रीमिनिः। तसायि व सोर्थीर्घवादानां प्रमाणान्तरविरुद्धस्तेत्र गुणवादेन प्राप्रस्यस-श्रणेति चिश्रतनश्रणा।यत्र तु प्रमाणान्तरसंवादस्तत्र प्रमाणा-न्तरादिवार्धवादादिप सोर्थः प्रसिध्यति । दयोः परस्परानपेश-योः प्रत्यक्षानुमानयोरिवैकचार्थे प्रवृत्तेः । प्रमाचपेत्तया त्वनु-वादकत्वं, प्रमाता चाव्युत्पन्नः प्रथमं यथा प्रत्यशादिभ्ये। ऽर्थम-वगच्छित न तथाम्नायतस्तत्र व्युत्पत्त्याद्यपेशव्वात्, न तु प्रमा-णापेश्वया, द्याः खार्थे ऽनपेश्वत्वादित्युक्तम् । नन्वेवं मानान्तर-विरोधे ऽपि कसाद्गुणवादे। भवति यावता ग्रब्दविरोधे माना-न्तरमेव कसान्न बाध्यते । वेदान्तैरिवादैतविषयेः प्रत्यसादयः प्रपञ्चगोत्तराः कसादार्थवादवदेदान्ता ऋषि गुणवादेन न नीयन्ते । ऋत्रोच्यते । खेाकानुसारता दिविधा चि विषयः श्रब्दानाम्, दारतञ्च तात्पर्यतञ्च । यथैकस्मिन् वाक्ये पदा-नां पदार्थी द्वारते। वाक्यार्थस्य तात्पर्यते। विषयः। एवं वा-क्यदयैकवाक्यतायामि यथेयं देवदत्तीया गैाः क्रेतव्येत्वेकं वाक्यमेषा बज्जशीरेत्यपरं तदस्य बज्जशीरत्वप्रतिपादनं दा-रम् । तात्पर्यं तु क्रोतव्येति वाक्यान्तरार्थे । तत्र यद्दारत-स्तत्प्रमाणान्तरविरोधे अन्यया नीयते। यथा विषं भक्षये-ति वाक्यं मा ऽस्य ग्रन्ते भङ्च्वेति वाक्यान्तरार्थपरं सत्।

यच तु तात्पर्यं तच मानान्तरिवरोधे पै। रुषेयमप्रमाणमेव भवति । वेदान्तास्तु पैर्वापर्यपर्याचेाचनया निरस्तसमस्तभे-दप्रपञ्चमस्मप्रतिपादनपरा ऋषीरूषेयतया स्वतःसिद्धतास्वि-कप्रमाणभावाः सन्तस्तात्त्विकप्रमाणभावात् प्रत्यशादीनि प्र-चाव्य सांत्रवसारिके तिसान् व्यवस्थापयन्ति । न चादिलो वै यूप इति वाक्यमादित्यस्य यूपत्वप्रतिपादनपरमपि तु य-पस्तुतिपरम् । तसात्प्रमाणान्तरिवरोधे दारीभूतो विषयो गुणवादेन नीयते, यत्र तु प्रमाणान्तरं विरोधकं नास्ति य-था देवताविग्रचादी तत्र दारतापि विषयः प्रतीयमाना न शकास्यक्तम्। नच गुणवादेन नेतुं, को चि मुख्ये संभ-वित गाणमात्रयेदितप्रसङ्गात् । तथा सत्यनिधगतविग्रसादि प्रतिपादयद् वाक्यं भिद्येतेति चेत्। श्रद्धा। भिन्नमेवैतदाक्यं, तथा सित तात्पर्यभेदोपीति चेत् । न । दारतोपि तदवगती तात्पर्यान्तरकरूपनाया श्रयोगात् । न च यत्र यस्त्र(१) न तात्पर्यं तस्य तचाप्रामाण्यं तथा सति विशिष्टपरं वा-कां विश्रेषणेष्वप्रमाणमिति विश्रिष्टपरमपि न स्वात्, विश्रे-षणाविषयत्वात् । विशिष्टविषयत्वेन तु तदाश्चेपे परसारात्र-यत्वम् । त्राक्षेपादिग्रेषण प्रतिपत्ती सत्यां विशिष्टविषयत्वं विभिष्टविषयत्वाच तदाक्षेपः । तसादिभिष्टप्रत्ययपरेभ्योपि पदेभ्या विश्रेषणानि प्रतीयमानानि तस्यैव वाक्यस्य विषय त्वेनानिच्छताय्यभ्युपेयानि यथा तथान्यपरेभ्ये। ऽप्यर्थवाद-वाक्येभ्यो देवताविद्यचादयः प्रतीयमाना ऋसति प्रमाणान्त-

<sup>(</sup>१) यस्य यत्र—पा० १ | ३ |

[अ.१पा ३ इ. ३३] [ २६० ] [भामती]

रविरोधे न युक्तास्यक्तुं निच मुख्यार्थसभवे गुणवादे। युज्य-ते। न च भूतार्थमप्यपारिषयं वचा मानान्तरापेक्षं स्वार्थे येन मानान्तरासंभवे भवेदप्रमाणिमत्यक्तम् । स्यादेतत् । तात्पर्येंक्ये ऽपि यदि वाक्यभेदः कथं तद्द्वीर्थेंकत्वादेकं वा-क्यम् । न । तचतच यथास्वं तत्तत्पदार्थविशिष्टैकपदार्थ-प्रतीतिपर्यवसानसंभवात् । स तु पदार्थान्तरविभिष्टः पदा-र्थ एकः क चिद्वारभूतः क चिद्वारीत्येतावान् विभ्रोषः । नम्बेवं सत्योदनं भुक्का यामं गक्कतीत्य चापि वाकाभेद-प्रसङ्गः । ऋन्यो चि संसर्ग चीदनं भुक्वेति, ऋन्यस्तु यामं गक्कतीति । न । एकत्र प्रतीतेरपर्यवसानात् । भुक्कीति चि समानकर्तृकता पूर्वकासता च प्रतीयते । न चेयं प्रती-निरपरकाचिकयान्तरप्रत्ययमन्तरेण पर्यवस्यति । तसाद्या-वित पदसमूचे पदाचिताः पदार्घसृतयः पर्यवस्यन्तिः, तावदे-कं वाक्यम् । अर्थवादवाक्ये चैताः (१) पर्यवस्यन्ति, विनैव विधिवाक्यं विशिष्टार्थप्रतीतेः । न च द्वाभ्यांद्वाभ्यां पदाभ्यां विभिष्टार्थप्रत्ययपर्यवसानात् पञ्चषपदवित वाक्ये एकस्मि-न्नानात्वप्रसङ्गः । नानात्वे ऽपि विश्रेषणनां विश्रेष्यस्थेकत्वात्, तस्य च सङ्ख्युतस्य प्रधानभूतस्य गुणभूतविश्रोषणानुरोधेना-वर्तनायागात् । प्रधानभेदे तु वाक्यभेद एव। तस्तादिधिवाक्या-दर्थवादवाक्यमन्यदिति वाक्ययोरेव स्वस्ववाक्यार्थप्रत्ययाविस-तव्यापारयोः पश्चात् कुतश्चिद्पेशायां परस्परान्वय इति सि-इम्। "ऋपि च विधिभिरे वेन्द्रादिदैवत्यानी"ति। देवतामुहिश्य

<sup>(</sup>१) बाक्ग्रेष्वेताः —पा० १ ।

चितरवमुख्य च तिह्रपयस्वत्त्वत्याग इति यागशरीरम् । न च चेतस्यनालिखिता देवताहेष्टुं प्रक्या न च स्वरूपरचि-ता चेतिस प्रकाते त्राचेखितुमिति यागविधिनैव तद्रूपापेचि-णा यादश्रमन्यपरेभ्यो ऽपि मन्त्रार्थवादेभ्यस्तद्रूपमवगतं त-दभ्युपेयते । रूपान्तरकस्पनायां मानाभावात् । मन्त्रार्थवा-द्योरत्यन्तपरोश्चन्तप्रसङ्गाच । यथा चि 'त्रात्या त्रात्यस्तो मेन यजेते'ति ब्रात्यखरूपांपेशाया यस्त्र पिता पितामचे। वा सोमं न पिबेत् स बात्य इति सिद्धवद्(१) ब्रात्यखरूपम-. वगतं ब्रात्यसोमविध्यपेश्वतं सदिधिप्रमाणकं भवति, यथा वा खर्गस्य रूपमजैकिकं खर्गकामा यजेतेति विधिनापेसितं सदर्थवादता ऽवगम्यमानं विधिप्रमाणकम्, तथा देवतारू-पमि । ननूहेभो रूपज्ञानमपेश्रते न पुना रूपसत्तामि , दे-वतायाः समारोपेणापि च रूपज्ञानमुपपद्यते इति समारो-पितमेव रूपं देवतायाः मन्त्रार्थवादैरुच्यते । सत्यं रूपज्ञा-नमपेशते। तच्चान्यते। ऽसंभवानान्त्रार्थवादेभ्य एवः तस्य तु रूपस्यास्ति बाधवो ऽनुभवारूढं तथाभावं परित्यज्यान्यया-लमननुभ्रयमानमसाम्प्रतं कश्पयितुम्। तसादिध्यपेश्वितमन्त्रा-र्थवादेरन्यपरेरपि देवतारूपं बुद्धावुपनिधीयमानं विधिप्रमा-णकमेवेति युक्तम् । स्यादेतत् । विध्यपेशायामन्यपरादपि वा-क्यादवगता ऽर्थः स्वीक्रियते, तदपेश्वैव तु नास्ति, प्रब्द्रूप-स्य देवताभाषात्, तस्य च मानान्तरवेद्यत्वादित्यतं चाच । "न च ग्रब्दमान"मिति । न कोवर्चं मन्नार्थवादतो वि-

<sup>(</sup>१) सिद्धवत्—नास्ति १ | २ |

यद्यादिसिद्धिरपि त्वितिद्यासपुराणने।कसारणेभ्ये। मन्त्रार्थ-वादमू जेभ्या वा प्रत्यकादिमू जेभ्या वित्याच । "इतिचासे" ति । "्रिस्चित्रते" । युज्यते । निगदव्याख्यानमन्यत् । तदेवं मन्त्रार्थवादादिसिंद्वे देवतावियचादै। गुर्वोदिपूजावद्देवतापू-जात्मको यागे। देवताप्रसादादिदारेण सफलो ऽवकल्पते श्चचेतनस्य तु पूजामप्रतिपाद्यमानस्य तदनुपपत्तिः । न चैवं यज्ञकर्मणे। देवतां प्रति गुणभावाद्देवतातः फलोत्पादे या-.गभावनायाः श्रुतं फलवत्त्वं यागस्य च तां प्रति तत्फलांग्रं वा प्रति श्रुतं करणत्वं चातव्यम् । यागभावनाया एव चि फलवत्या याग्रनशणस्वकरणावान्तरत्यापारत्वाद्देवताभाजनप्र-सादादीनां क्विकर्मणाद्व तत्तदवान्तरव्यापारस्य सस्याधि-गमसाधनत्वम् । च्याग्नेयादीनामिवात्यित्तपरमापूर्वावान्तरत्या-पाराणां भवन्मते स्वर्गसाधनत्वम् । तसात्कर्मणा ऽपूर्वावा-न्तरव्यापारस्य वा देवताप्रसादावान्तरव्यापारस्य वा फजव-च्वात् प्रधानत्वमुभयिसान्निप पश्चे समानम्, न तु देवताया विग्रचादिमत्याः प्राधान्यमिति न धर्ममीमांसायाः द्वनमपि वा शब्दपूर्वन्वाद्यज्ञकर्म प्रधानं गुणत्वे देवताशुतिरिति वि-रुध्यते। तस्मात्मिद्धाे देवतानां प्रायेण ब्रह्मविद्यास्विधकारः। शुगस्य तदनादरश्रवणात्तदाद्रवणा-

## त्सूच्यते हि ॥ ३४ ॥

श्रवान्तरसंगतिं कुर्वन्निधिकरणतात्पर्यमाच । ''यथा मनु-ष्याधिकारें'ति । ग्रङ्गाबीजमाच । ''तन्ने''ति । निर्मृष्टनि-

खिनदुःखानुषङ्गे भाष्ट्रितिकाचानन्दे कस्य नाम चेतनस्या-र्थिता नास्ति, येनार्थिताया श्रभावाच्छूहो नाधिक्रियेत। ना-प्यस्य ब्रह्मज्ञाने सामर्थ्याभावः । दिविधं चि सामर्थं नि-जं चागन्तुकं च । तच दिजातीनामिव ग्रूहाणां श्रवणा-दिसामर्थ्यं निजमप्रतिचतम् । ऋध्ययनाधानाभावादाग-न्तुकसामर्थ्याभावे सत्यनिधकार इति चेद्, इन्ताधानाभा-वे सत्यग्न्यभावादग्निसाध्ये कर्मणि मा भूदधिकारः, न च ब्र-न्नविद्यायामग्निः साधनमिति किमित्यनाचिताग्रया नाधि-क्रियन्ते । न चाध्ययनाभावात्तत्वाधनायामनधिकारो ब्रह्म-विद्यायामिति साम्प्रतम् । यते। युत्तं यदाचवनीये जुच्चे-त्याचवनीयस्य होमाधिकरणतया विधानात्तद्रपस्यानीकिक-तयानारभ्याधोतवाक्यविचितादाधानादन्यते। ऽनेधिगमादाधा-नस्य च दिजातिसंबन्धितया विधानात् । तत्माध्योप्रिरली-किको न गूद्रस्थासीति नाचवनीयादिसाध्ये कर्मणि गूद्रस्या-धिकार इति । न च तथा ब्रह्मविद्यायामचौकिकमस्ति सा-भनं यच्छूद्रस्य न स्थात् । ऋध्ययननियम इति चेत् । न । विकन्पासच्चतात् । तदध्ययनं पुरूषार्थे वा नियस्येत, यथा धनार्जने प्रतियचादि । ऋत्वर्धे वा, यथा त्रीचीनव-इन्तीत्यवघातः । न तावत् ऋत्वर्थे । निच खाध्यायो ऽध्ये-तव्य इति कं चित् कतुं प्रक्तत्य पठाते, यथा दर्भपूर्णमा-सं प्रक्रत्य द्रीचीनवचन्तीति। न चानारभ्याधीतमप्यव्यभिच-रितं ऋतुसंबन्धितया ऋतुमुपस्थापयति येन वास्येनैव ऋ-तुना संबध्येताध्ययनं, निष यथा जुङ्काद्यव्यभिचरितक्रतुसं-

बद्दमेवं स्वाध्याय इति । तसाम्नेष ऋत्वर्थे नियमा नापि पुरुषार्थे । पुरुषेक्काधीनप्रवृत्तिर्षि पुरुषार्थी भवति, यथा फर्जं तदुपायो वा । तदुपायेपि चि विधितः प्राक् सामा-न्यरूपा प्रवृत्तिः पुरुषेच्छानिबन्धमैव । इतिकर्तव्यतासु तु सा-मान्यता विश्रोषतस प्रवृत्तिर्विधिपराधीनैव । नस्त्रनिध-गतकरणभेद इतिकर्तव्यतास घटते । तसादिध्यधीनप्रवृत्ति-तया अङ्गानां ऋत्वर्थता । ऋतुरिति चि विधिविषयेण वि-धिं परामुश्रति विषयिणम् । तेनार्थ्यते विषयी क्रियत इति कालर्थः। न चाध्ययनं वा स्वाध्याया वा तदर्थं ज्ञानं वा प्रा-ग् विधेः पुरुषेच्छाधीनप्रवृत्तिर्येन पुरुषार्थः स्यात् । यदि चाध्ययनेनैवार्थावबे।धरूपं नियम्येत तता मानान्तर्विरोधः। तद्रूपस्य विनाप्यध्ययनं पुस्तकादिपाठेनाप्यधिगमात् । तसा-त्युवर्षं भार्यमितिवदध्ययनादेव फलं कल्पनीयम्। तथा चाध्य-यनविधेरनियामकत्वाक्कूद्रस्याध्ययनेन वा पुस्तकादिपाठेन वा सामर्थ्यमसीति से। ऽपि ब्रह्मविद्यायामधिकतः (१) । मा स्-दा ऽध्ययनाभावात्मर्वत्र ब्रह्मविद्यायामधिकारः (२) संवर्गवि-द्यायां तु भविष्यति । ऋचचारे त्वाग्रूह इति ग्रूहं संबेा-ध्य तस्याः प्रवृत्तेः । न चैष ग्रूहम्रब्दः कदाचिद्वयवयुत्प-च्या ऽग्रूहे वर्णनीयः । ऋवयवप्रसिद्धितः समुदायप्रसिद्धेरनपे-श्रतया बन्नीयस्वात् । तसाद्यथा ऽनधीयानस्वेष्टी निषाद-खपतेरिधकारे। वचनसामर्थ्यादेवं संवर्गविद्यायां ग्रूहस्था-

<sup>(</sup>१) अधिकियेत-पा० १ | 3 |

<sup>(</sup>२) विद्यास्वधिकार:--पा० १ | ३ |

धिकारे। भविष्यतीति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ब्रूमः । न श्रूद्र-स्याधिकारी वेदाध्ययनाभावादिति । त्र्ययमभिसंधिः । यदा-पि खाध्याया ५ध्येतव्य इत्यध्ययनविधिन किं चित्पाचवत्क-र्मीरभ्यास्त्रातो, नाष्यव्यभिचरितक्रतुसंबन्धपदार्थगतः, चि जुङ्गादिवत्स्वाध्यायां १८व्यभिचरितकतु संबन्धस्तवापि स्वा-ध्यायस्याध्ययनसंस्कारविधिरध्ययनस्यापेक्षितापायतामवगमय-न् किं पिण्डपित्वयज्ञवत्स्वभें वा स्वर्णं भार्यमिति व-दार्थवादिकं वा फर्ज करपियता विनियोगभङ्गेन खाध्या-येनाधीयीतेत्वेवमर्थः कल्पतां, किं वा परम्परया ऽप्यन्यते। ऽपेश्वितमधिगम्य निर्वृणोत्विति विश्वये, न दृष्टदारेण परम्प-रया ऽप्यन्यता ऽपेश्वितप्रतिचभ्मे च यथाश्रुतिविनियागाप-पत्ती च संभवन्यां श्रुतविनियोगभङ्गेनाध्ययनादेवाश्रुतादष्ट-फलकल्पनाचिता । दृष्टय साध्यायाध्ययनसंस्कारकोन चि संप्राप्यते प्राप्तस्य फलवत्कर्मब्रह्माववे।धमभ्युद्य-नःश्रेयसप्रयोजनमुपजनयति, न तु सुवर्णधारणादै। दृष्ट-दारेण परम्परयाप्यस्वपेक्षितं पुरूषस्यः तसादिपरिवृत्त्य सा-श्राद्वारणादेव विनियोगभङ्गेन फर्च करूपते। यदा चाध्यय-नसंस्कृतेन खाध्यायेन फलवत्कर्मब्रह्माववे।धेा भाव्यमाना ५-भ्युद्यनिःश्रेयसप्रयोजन इति स्थापितं तदा यस्याध्ययनं त-स्त्रैव कर्मब्रह्मावबोधो ऽभ्युदयनिःश्रेयसप्रयोजनो नान्यस्य यस्य चोपनयनसंस्तारसास्यैवाध्ययनं, स च दिजातीनामेवेत्यपन-यनाभावेनाध्ययनसंस्काराभावात् पुस्तकादिपठितस्वाध्यायज-न्यो ऽर्थावबाधः ग्रहाणां न फलाय कल्पतइति ग्रास्तीय-

सामर्थ्याभावाच गूद्रो ब्रह्मविद्यायामधिष्ठात इति सिद्दम्। "यज्ञे ऽनवकृप्त"इति यज्ञयचणमुपनजणार्थम् । विद्याया-अनवकृत इत्यपि द्रष्टत्यम् । सिद्दवदभिधानस्य न्यायपूर्वक-लान्यायस्य चाभयत्र साम्यात् । दितीयं पूर्वपश्चमनुभाषते । "यत्पनः संवर्गविद्याया"मिति । दूषयति । "न तिन्नक्रम्" । कुतः । ''न्यायाभावात्'' । न तावच्छूहः संवर्गविद्यायां साशाचायते । यथैतया निषादस्यपति याजयेदिति निषा-दख्यपितः किं त्वर्थवादगता ऽयं भूद्रशब्दः स चान्यतः सिद्धमर्थमवद्यातयति न तु प्रापयतीत्यध्वरमीमांसकाः । ऋसाकं त्वन्यपरादिप वाक्यादसित बाधके प्रमाणान्तरेणा-र्थेविगम्यमाना विधिना चापेशितः स्वीकियतएव । न्यायश्वा-स्मिन्नर्थे उत्तो बाधकः। न च विध्यपेक्षा ऽस्ति, दिजात्य-श्विकारप्रतिज्ञमेन विघेः पर्यवसानात् । विध्युद्देशगतन्वे त्वयं न्याया ऽपाद्यते वचनवनानिषादस्थपतिवन्न स्वेष विध्यद्देश-गत इत्युक्तम् । तस्मान्नार्थवादमाचाच्छू द्राधिकारसिद्विरिति भावः । ऋषि च किमर्थवादवजादिद्यामाचे ऽधिकारः ग्रू-द्रस्य करुणतां (१) संवर्गविद्यायां वा । न ताविद्यामाचर्-त्याद । "कामं चाय"मिति । निष संवर्गविद्यायामर्थवादः श्रुता विद्यामाचे धिकारिणमुपनयत्यतिप्रसङ्गात् । ऋतु तर्दि संवर्गविद्यायामेव ग्रुट्रसाधिकार इत्यत चार । "चर्यवाद-ख्यलादि"ति । तिकामेतच्छूहपदं प्रमत्तगीतं, न चैतद्युक्तं, तुल्यं दि संप्रदायिकमित्यत चाच । "प्रकाते चार्य ग्रू-

<sup>(</sup>१) कल्पते—पा० १ | २ | कल्पते—पा० ३ |

इक्रम् "इति। एवं किलानापाख्यायते। जानस्रुतिः पान्ता-यणा बज्जदायी श्रद्धादेया बज्जपाकाः प्रियातिथिर्वभ्रव । स च तेषुतेषु ग्रामनगरमृङ्गाटकेषु विविधानामन्नपानानां पू-र्णानितिथिभ्य त्रावस्थान्कारयामास । सर्वत एटीतेष्वाव-स्येषु ममाञ्चपानमर्थिन उपयोच्यन्त(१)इति । ऋथास्य रा-ची दानभीष्डस्य गुणगरिमसंतीषिताः सन्तेः देवर्षयी रं-सरूपमास्थाय तदनुयद्वाय तस्य निदाधसमये देाषा दर्म-तनस्यस्रोपरि मानामावधाजम्मुसीषामग्रेसरं इंसं संबोध्य पृष्ठते। त्रजन्नेकतमा संसः साङ्गतमभ्युवाच । भन्नासभन्नाच जानश्रुतेरस्य पास्त्रायणस्य द्युनिमं द्युनाकत्रायतं ज्याति-स्तना प्रसाङ्कीर्मैतत्त्वा धाशीदिति । तमेवमुक्तवन्तमयगामी इसः प्रत्युवाच । कं वरमेनमेततान्तं संयुग्वानमिव रैक-मात्य । ऋयमर्थः (२) । वर इति सापद्यसमवरमाद (३) च्चथ वा वरो वराकोयं जानश्रुतिः। कमित्याक्षेपे, यसाद्य वराकसासात्कमेनं किंध्रुतमेतस्यन्तं प्राणिमात्रं रैक्कमिव स युम्नानमात्य । युग्ना गन्त्री शकटी नया सच वर्ततर्हा सयुग्वा रैकस्तमिव कमेनं प्राणिमाचं जानश्रुतिमात्य। रै कस्य दि ज्योतिरसद्यं न त्येतस्य प्राणिमात्रस्य। तस्य रि भगवतः पुष्यज्ञामसंपन्नस्य (४) रैकास्य ब्रह्मविदे। धर्मे नैसे। क्यादरवर्तिप्राणभृत्मात्रधर्मीन्तर्भवति न पुना रैक्कधर्मकत्र

<sup>(</sup>१) उपभोक्ष्यन्ते—पा० 3 l

<sup>(</sup>२) 'अयमर्थः'—3 नास्ति ।

<sup>(3)</sup> सोपहासमुत्तरमाह--पा० ३ ।

<sup>(</sup>४) पुण्यज्ञानसंभारसंभृतस्य-पा० 3 l

कस्य चिद्वर्मी ऽवगाचतद्ति । अर्थेष चंसवचनादात्मना ऽत्यन्तनिकर्षमुत्कर्षकाष्टां च रैक्स्योपशुत्य विषसमानसी जानश्रुतिः कितवद्वाचपराजितः पैानःपुन्येन निःश्वसन्नुदेखं क्रथमपि निश्रीयमतिवाच्यांबस्व । तता निशान्त(१)पिग्र-नमनिभृतवन्दारुवृन्दपारअजुितसच्चसंविततं मङ्गचर्द्यनि-घीषमांकर्ष्य तन्यतनस्य एव राजैकपदे यन्तारमाष्ट्रयादिदे-श, रैकाइयं ब्रह्मविदमेकरितं सयुग्वानमतिविविक्तेषु तेषुतेषु विपिननगनिकुञ्चनदीपुचिनादिप्रदेशोव्यन्विष्य प्रयत्नेता ऽस्म-भ्यमाचल्वेति । स च तचान्वियन् क चिदितिविविक्ते देशे शकटस्वाधस्तात् पामानं कप्डूयमानं ब्राह्मणायनमहास्रीत्। द्या च रैकोयं भवितेति प्रतिभावानुपविश्य सविनयमप्रा-श्रीत् त्वमिस से भगवन् सयुग्वा रैक इति । तस्य च रै-कभावानुमितं च तैसौरिङ्गितैर्गार्चस्योक्तां धनायां चोन्नीय यन्ता राच्चे निवेदयामास । राजा तु तं निश्रम्य गर्वा षट्ग्रतानि निष्कं च चारं चाश्वतरीरयं चादाय सत्वरं रै-कं प्रतिचक्रमे । गत्वा चाभ्युवाद हे रैक गवां घट्राता-नीमानि निष्कस चारसायमस्तरीरय एतदादत्स्व, अनुमा-धि मां भगवित्रिति । ऋषैवमुक्तवन्तं प्रति साटोपं च सस्पृष्टं चीवाच रैकः । ऋच चारेत्वा ग्रुट्स तवैव सच ग्रीभिरस्ति-ति । ऋरेति निपातः साटोपमामन्त्रेषे । सारेष युक्ता इला गन्त्री रंथा चारेला गोभिः सच तवैवासु किमेत-

<sup>(</sup>१) निशावसान—पा० १ | २ | 3 |

सानेण मम धनेनाक स्ववितिने (१) गार्च स्थास्य निर्वाचान्ययोगिनेति भावः । स्राचर त्वेति तु पाठो ऽनर्थकतया च गोभिः सचेत्वत्र प्रतिसंबन्ध्यनुपादानेन चार्चार्येदू वितः । तदस्यामास्थायकायां प्रकाः प्रद्रप्रब्देन जानस्रुती राजन्योप्यवयवत्युत्पत्त्या वत्तुं, स चि रैकः परो चच्चतां चिस्थापियषु(२) रात्मना जानस्रुतेः प्रद्रदेति प्रुचं स्वयामास ।
कथं पुनः प्रद्रप्रब्देन प्रुगुत्पन्ना स्व्यतद्दति । उच्यते, "तदा
द्रवणात्" तद्याचष्टे "प्रुचमभिदुद्राव" जानस्रुतिः । प्रुचं
प्राप्तवानित्यर्थः । "प्रुचावा"जानस्रुतिः "द्रुद्रवे" प्रुचा प्राप्त
दत्यर्थः । स्रथवा प्रुचा रैकं जानस्रुतिर्दृद्राव, गतवान् ।
तस्मात्तदाद्रवणादिति तच्छब्देन प्रुग्वा जानस्रुतिर्व रैको।
वा पराम्हभ्यतद्व्यक्तम् ॥

## क्षत्त्रियत्वगतेश्वोत्तरत्र चैत्ररथेन

## लिङ्गात् ॥ ३५ ॥

"इतस्य न जातिग्रहो जानस्रुतिः। यत्कारणं" प्रकरण-निरूपणे क्रियमाणे स्रित्नियत्वमस्य जानस्रुतेरवगम्यते। चै-नरस्येन चिङ्गादिति व्याचचाणः प्रकरणं निरूपयित। "उ-त्तरत्र संवर्गविद्या वाक्यभ्रेषे" चैत्ररस्थेनाभिप्रतारिणा नि-स्रितस्रित्वयत्वेन समानायां संवर्गविद्यायां समभिव्याचारा-स्निङ्गात् संदिग्धस्रित्वयभावे। जानस्रुतिः स्रित्वये। निस्री-

<sup>(</sup>१) आकल्पान्तरवर्तिनी-पा० ३ |

<sup>(</sup>२) जिज्ञापयिषु:--पा०१ | २ | ३ |

यते । ऋष ६ ग्रीनकं च कापेयमभिप्रतारिषां च काश्व-र्भीनं षदेन परिविध्यमाणा ब्रह्मचारी विभिन्न इति प्रसि-इयाजकत्वेन कापेयेनाभिप्रतारिणो योगः प्रतीयते । ब्रह्मचा-रिभिश्या चास्राग्रूहलमवगम्यते(१)। निं जानु ब्रह्मचारी ग्रूह्राम्नं (२) भित्तते । याजकेन च कापेयेन यागाद्याच्या ऽभिप्रतारी । खित्वयत्वं चास्य चैत्ररियत्वात् । तस्माचैत्रर-थिनामैकः चत्त्रपितरजायतेति वचनात् । चैत्ररथित्वं चास्य कापेयेन याजकेन योगात् । "एतेन वै चित्ररघं कापेया श्वयाजयिन्निति" इन्दे।गानां दिराचे श्रूयते। तेन चित्ररयस्य याजकाः कापेयाः । एष चाभिप्रतारो चित्ररथाद्न्यः सन्नैव कापेयानां याज्येाभवति यदि चैत्ररिषः स्थात् समानान्त-यानां चि प्रायेण समानान्वया याजका भवन्ति । तसाची-चरियलादभिप्रतारी कांक्सीनः स्वस्त्रियः । तत्त्रमभिव्याचा-राच जानश्रुतिः श्रुत्वियः संभाव्यते। इतस्य स्रुत्वियो जा-नश्रुतिरित्याच "कनृप्रेषणादौत्रर्ययोगाच"। कनृप्रेषणे चार्य-संभवे च ताहमस्य वदान्यप्रष्ठस्यैत्र्यं प्रायेण चत्त्रियस्य दृष्टं यु भिष्ठिरादिवदिति ॥

संस्कारपरामर्शात्तदभावाभिलापा-

#### च ॥ ३६ ॥

न केवलमुपनीताध्ययनविधिपरामर्शेन न ग्रंहस्याधिका-

<sup>(</sup>१) अवगतम् — पा० १ | २ | ३ |

<sup>(</sup>२) शूद्रान्-पा० ३ ।

रः, विं तु तेषु तेषु विद्योपदेशप्रदेशेषूपनयनसंस्कारपरामश्रात् ग्रहस्य तदभावाभिधानाइस्निविद्यायामनिधकार इति ।
नन्धनुपनीतस्यापि ब्रह्मोपदेशः श्रूयते तान्द्यानुपनीयैवेति ।
नथा ग्रहस्यानुपनीतस्यैवाधिकारे। भविष्यतीत्यत श्राद्य ।
"तान् द्यानुपनीयैवेत्यपि प्रदर्शितैवे।पनयनप्राप्तिः" प्राप्तिपूर्वकत्वात्प्रतिषेधस्य येषामुपनयनं प्राप्तं तेषामेव तिन्निषिध्यते ।
नद्य दिजातीनामिति दिजातय एव निषिद्वोपनयना श्रिधकियन्ते न ग्रह्म इति ॥

## तदभावनिर्धारणे च प्रवृत्तेः॥ ३७॥

सत्यकामा इ वै जावानः प्रमीतिपत्वनः स्वां मातरं जवान नामप्रक्तत् (१) । अहमाचार्यकुने ब्रह्मचयं चिरव्यामि, त-इवीत् भवति किंगोचो ऽइमिति । सा ऽबवीत् । त्वज्ञन-कपरिचरणपरतया नाइमज्ञासिषं यद्गोचं तवित । स न्वा-चार्यं गौतममुपससाद । उपसदोवाच, हे भगवन् ब्रह्म-चर्यमुपेयां न्वयीति । स होवाच, नाविज्ञातगोच उपनी-यतद्दति किंगोचोसीति । अथावाच सत्यकामा नाइं वेद स्वं गोचं, स्वां मातरं जवानामप्रक्तं, सापि न वेदेति । त-दुपश्रुत्याभ्यधाद्गीतमः । नादिज्ञमन आर्जवं युक्तमीदशं वचस्तेनासिन्न श्रृद्धन्तसंभावनास्तीति त्वां दिज्ञाति(२)ज्ञमा-नमुपनेव्यद्त्युपनेतुमनुशासित् च जावानं गौतमः प्रवृक्षः । तेनापि श्रुद्धस्य नाधिकार इति विज्ञायते । "न सत्यादगा"

<sup>(</sup>१) लापप्रच्छ—पा०१।२।३।

<sup>(</sup>२) जाति-१।२। ३ नास्ति।

[स्रश्पा इस हर्ष] [ २०२ ]

इति । न सत्यमितकान्तवानसीति ॥

## श्रवणाध्ययनार्थप्रतिषेधात् स्मृते-

#### था। ३८॥

निगदव्याख्यातेन भाष्येण व्याख्यातम् । ऋतिरोचितार्थ-मन्यत् ॥

## कम्पनात् ॥ ३९॥

प्राणवज्रस्रुतिबलादाक्यं प्रकरणं च भङ्क्षा वायुः पञ्चवृ-त्तिराध्यात्मिको बाच्चश्वात्र प्रतिपादः। तथाचि, प्राणग्रब्दो मुख्या वायावाध्यात्मिके, वज्रग्रब्दश्वाग्रनी । त्रग्रनिश्च वायु-परिणामः । वायुरेव हि बाह्मो भूमज्योतिःस्बिलसंवितः पर्जन्यभावेन परिणता विद्युत्स्तनियम्बुवृष्ट्यग्रनिभावेन विव-र्तते । यद्यपि च सर्वं जगदिति स वायुकं प्रतीयते तथा-पि सर्वश्रब्द त्र्यापेशिकोपि न खाभिधेयं जन्दाति किंतु संकुचितवृत्तिर्भवति । प्राणवज्रशब्दै। तु ब्रह्मविषयत्वे स्वा-र्थमेव त्यजतः । तसात्सार्थायागादरं वृत्तिसंकोचः स्वार्थ-लेशावस्थानात् । ऋसृतश्रब्दोपि मरणाभाववचना न सार्वका-चिकं तदभावं ब्रूते, ज्यागजीवितयापि तदुपपत्तेः । यथा श्रम्हता देवा इति । तसात्प्राणवज्ञश्रुत्यनुरोधाद्वायुरेवात्र क्विश्विता न ब्रह्मेति प्राप्तम्। एवं प्राप्ते उच्यते। 'कम्पना'त् सवायुकस्य जगतः कम्पनात्, परमात्मैव श्रन्दात् प्रमित इति मण्डूकसुत्यानुषज्यते । ब्रह्मणी चि विभ्यदेतज्जगत्

हात्स्रं (१) खव्यापारे नियमेन प्रवर्तते न तु मर्यादामितव-र्तते। एतदुक्तं भवति। न श्रुतिसंकोचमाचं श्रुत्वर्घपरित्वागे चेतुरपि तु पूर्वीपरवाक्यैकवाक्यताप्रकरणाभ्यां संविधितः श्रु-तिसंकोतः। तदिदमुत्तं "पूर्वापरयोर्बन्यभागयोर्बह्मीव निर्दि-य्यमानमुपलभामचे इचैव कथमन्तराचे वायुं निर्दिश्यमानं प्रतिपद्येमचो"ति । तदनेन वाक्यैकवाक्यता दर्भिता । प्र-करणादपीति भाष्येण प्रकरणमृक्तम्। यत् खनु पृष्टं तदेव प्रधानं प्रतिवक्तव्यमिति तस्य प्रकरणम् । पृष्टादन्यसिंस्द्रच-माने प्रावमप्रमाणं भवेदसंबद्वप्रचापित्वात् । यत्तु वायुवि-ज्ञानात् क चिदम्टतत्वमभिच्तिमापेशिकं तदिति । श्रपपुन-र्म्हर्षु जयतीति श्रुत्या च्चापमृत्योर्विजय उक्ती न तु परम-मृत्युविजय इत्यापेश्विकत्वं तच तचेव प्रकरणान्तरकर**णेन** चेतुना । न केवलमपश्रुत्वा तदापेश्विकमपि तु परमातमा-नमभिधायातोन्यदार्तिमिति वाय्वादेरार्तलाभिधानात् । न-च्चार्ताभ्यासादनार्ते। भवतीति भावः॥

# ज्योतिर्दर्शनात् ॥ ४० ॥

ंत्रत्र हि ज्योतिः प्रब्दस्य तेजिस मुख्यलाइ साणि जघ-न्यलात् प्रकरणाच श्रुतेर्बलीयस्त्वात् पूर्ववच्छ्रतिसंकोचस्य चात्राभावात् प्रत्युत ब्रह्मज्योतिः पच्चे क्वाश्रुतेः पूर्वकाला-र्थायाः पीडनंप्रसङ्गात् । समुत्यानश्रुतेस्य तेज एव ज्योतिः । तयाचि, समुत्यानमुद्रमनमुच्यते न तु विवेकविज्ञानम् ।

<sup>(</sup>१) कृत्स्नं--१ | २ नास्ति |

उद्गमनं च तेजःपक्षे ऽर्चिरादिमार्गेणोपपद्यते । त्रादित्य-श्वार्चिराद्यपेश्वया परं ज्योतिर्भवतीति । तदुपसंपद्य तस्य समीपे भूला खेन रूपेणाभिनिष्यद्यते कार्येब्रह्मलेकप्राप्ती क्रमेण मुच्यते। ब्रह्मज्योतिःपक्षेतु ब्रह्म भूत्वा का परा सहपनिष्पत्तिः । न च देश्वदिविवित्तत्रश्चासहप्पराक्षात्का-रो वृत्तिरूपे। ऽभिनिष्यतिः। सा चि ब्रह्म भ्र्यात् प्राचीना न तु पराचीना सेयमुपसंपद्येति क्वाश्रुतेः पीडा। तस्मात्ति-सुभिः श्रुतिभिः प्रकरणबाधनात्तेज एवात्र ज्योतिरिति प्राप्त-म्। एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । परमेव ब्रह्म ज्योतिः ग्रब्दम् । कस्मात्, दर्भनात्। "तस्य चीच प्रकरणे" "ऽनुवृत्तिर्देग्यते"। यत् खलु प्रतिज्ञायते यच मध्ये पराम्ध्यते यच्चोपसं द्वियते स एव प्रधानं प्रकरणार्थः । तदन्तःपातिनस्तु सर्वे तद-नुगुणतया नेतव्याः । न तु श्रुत्यनुरे धिमाचेण प्रकरणादप-क्रष्टव्या इति चि चोकस्थितिः । ऋन्यथोपोप्राुयाजवाक्ये जामितादीषीपक्रमे तत्प्रतिसमाधानीपसंचारे च तदनाःपा-तिने। विष्णुरूपांत्रु यष्टव्य इत्यादयो विधिश्रुत्यनुरोधेन पृथग् विधयः प्रसच्येरन् । तत्किमिदानीं तिसः साऋस्रो-पसदः कार्या दादशाचीनस्रोति प्रकरणानुरोधात् समुदाय-प्रसिद्धिवलल्यमदर्गणाभिधानं परित्यज्यादीनग्रब्दः कथम-प्यवयवयुत्पत्त्या साइं ज्योतिष्टोममभिधाय तत्रैव दाद-श्रोपसत्तां विधत्ताम् । स चि क्रत्सविधानान्न कुतिश्चदिप **ष्टीयते क्रांतिरित्यचीनः शक्या वक्तुम् । मैवम् ।** त्र्यवयवप्र-सिद्धेः समुदायप्रसिद्धिर्वनीयसीति श्रुत्या प्रकरणवाधनान दा- दशोपसत्तामसीनगुषायुक्ती ज्योतिष्टोमे शकोति विधातु-म्। नाष्यते।पक्षष्टः सम्नचर्गणस्य विधन्ते । परप्रकरणे ऽन्य-धर्मविधेरन्याय्यत्वात् । ऋसंबद्वपदन्यवायविक्तिस्य प्रकर-णस्य पुनरनुसंधानक्षेत्रात् । तेनानपक्तष्टेनैव दादशाचीनस्ये-ति वाक्येन साइच्य तिस उपसदः कार्या इति विधिं स्तातुं दादशाचिविचिता दादशोपसत्ता तत्प्रक्वतिलेन च सर्वाचीनेषु प्राप्ता निवीतादिवदनूद्यते । तसादचीनश्रुत्या प्रकरणवाधे-पि न दादशाचीनस्रोति वाक्यस्य प्रकरणादपकर्षे। ज्योति-ह्टोमप्रकरणास्नातस्य । पूषाद्यनुमन्त्रणमन्त्रस्य यक्तिङ्गबना-त्रकरणवाधेनापकर्षस्तदगत्या । पैाष्णादे च कर्मणि तस्या-र्थवत्त्वादिच त्वपक्षष्टस्यार्चिरादिमार्गीपदेशे फलस्यापाय-मार्गप्रतिपादके ऽतिविश्वदे एव संप्रसाद इति वाक्यस्यावि-भदैकदेशमात्रप्रतिपादकस्य निष्प्रयोजनलात् । न च दा-दशासीनस्येतिवद्ययोक्तात्मध्यानसाधनानुष्ठानं स्तातुमेष सं-प्रसाद इति वचनमर्चिरादिमार्गमनुवदतीति युक्तम् । सु-तिलक्षणायां स्वाभिधेयसंसर्गतात्पर्यपरित्यागप्रसङ्गात् । दा-दशाचीनस्येति तु वाक्ये स्वार्थसंसर्गतात्पर्ये प्रकरणविच्छेद-ख प्राप्तानुवादमानस्य चाप्रयोजनत्वमिति खुत्यर्थी खस्यते । न चैतहाषभयात्मभदायप्रसिद्धिमुज्जङ्खावयवप्रसिद्धिमुपाश्रित्य साक्रस्यैव दादशोपसत्तां विधातुमर्चतिः चित्वदादश्रत्वयोर्वि-कच्चप्रसङ्गात्। न च सत्यां गती विकल्पा न्यायाः। साज्ञा-चीनपदयोख प्रक्ततज्योतिष्टोमाभिधायिनोरानर्थकप्रसङ्गा-त्। प्रकरणादेव तदवगतेः । इच तु स्वार्श्वसर्गतात्पर्वे

नाक्तदोषप्रसङ्ग इति पैविपर्यपर्यानोचनया प्रकरणानुरोधा-हूर्विमपि पूर्वकालतामपि परित्यच्य प्रकरणानुगुण्येन ज्यो-तिः परं ब्रह्म प्रतीयते । यत्तूत्तं मुमुचे।रादित्यप्राप्तिरभि-चितेति । नासावात्यन्तिको मेाकः किंतु कार्यब्रह्मना-कप्राप्तिः। न च क्रमम् ऋयभिप्रायं खेन रूपेणाभिनिष्यद्य-तइति वचनं नच्चोतत्प्रकरणोत्तां ब्रह्म तत्त्वविदुषा गत्युत्का-न्ती स्तः । तथा च श्रुतिः । 'न तस्मात्प्राणा उत्क्रामन्ति च्चनैव समवनीयन्त' इति । न च तद्दारेण क्रममृक्तिः । ऋचिरादिमार्गस्य चि कार्यब्रह्मचे।कप्रापकलं न तु ब्रह्म-भूयचेतुभावा, जीवस्य तु निरुपाधिनित्यग्रुद्धबुद्धश्रमा-वसासात्कारचेतुको मोस्रो कृतमर्चिरादिमार्गेण कार्यब्रह्म-क्रोकप्राप्त्या । अवापि ब्रह्मविदस्तदुपप<del>राः</del> । तसान्न ज्या-तिरादित्यमुपसंपद्य संप्रसादस्य जीवस्य खेन रूपेण पार-मार्थिकोन ब्रह्मणा ऽभिनिष्यत्तिराञ्जसीति श्रुतेरचापि क्रोगः। **ऋपि च परं ज्योतिः स उत्तमपुरूष इतीचै**नोपरिष्टादिशे-षणात्तेजसा व्यावर्खपरुषविषयत्वेनावस्थापना उज्योतिष्पदस्य परमेव ब्रह्म ज्यातिर्न तु तेज इति सिड्स् ॥

## आकाशो अर्थान्तरत्वादिव्यपदेशात्

#### 

यदाष्याकाशस्त्रिक्तादित्यत्र ब्रह्मालिङ्गदर्शनादाकाशः प-रमात्मेति व्युत्पादितं, तथापि तद्दव परमात्मचिङ्गदर्भना-भावात्रामरूपनिर्वचणस्य भूताकाग्रेप्यवकाग्रदानेने।पपत्तरक-

साच रुढिपरित्यागस्यायागात्। नामरूपे ऋन्तरा ब्रह्मेति च नाकाश्रस्य नामरूपयोर्निविचितुरन्तराचलमाचापि तु ब्र-स्मणस्तेन भ्रताकाशो नामक्पयोर्निर्विचता। ब्रह्म चैतयो-रन्तराचं मध्यं सारमिति यावत्। न तु निर्वेढिव बह्म श्रन्तरासं वा निर्वेष्ट्र। तसात्प्रसिद्धेर्धताकाश्रमेवाकाश्री न तु ब्रह्मीति प्राप्तम् । एवं प्राप्त उच्यते । परमेवाकाशं ब्रह्मः "कसादर्शन्तरलादिव्यपदेशात्" । नामरूपमाचनिर्वास-क.मिचाकाश्रमुच्यते । भूताकाशं च विकारत्वेन नामइ-पान्तःपाति सत्कथमात्मानमुद्दचेत् । निच सुश्रिक्षितोपि विज्ञानी खेन स्तन्धेनात्मानं वे। दुमुक्षइते । न च नाम-रूपश्रुतिरविश्रेषतः प्रवृत्ता भ्रताकाश्रवज्ञं नामरूपान्तरे सं-कीचियतुं सित संभवे युज्यते, न च निर्वादकत्वं निरद्गु-श्रमवगतं ब्रह्म चिङ्गं कथं चित्क्रोशेन परतन्त्रे नेतुम्चितम्। श्रनेन जीवेनात्मना ऽनुप्रविध्य नामरूपे व्याकरवाणीति च तत्स्रव्हत्वमतिस्पष्टं ब्रह्मासिङ्गमच प्रतीयते । ब्रह्मरूप-तया च जीवस्य व्याकर्तृत्वे ब्रह्मण एव व्याकर्तृत्वमुक्तम् । एवं च निर्विचतुरेवान्तराजने।पपत्तरन्यो निर्विचना ऽन्यचा-न्तरा जिस्त्यर्थभेदक रपनापि न युक्ता । तथा च ते नाम-रूपे यदाकाग्रमन्तरेत्ययमर्थान्तरव्यपदेश उपपन्ना भवत्या-काग्रस्य । तस्रादर्थान्तरत्र्यपदेशात्तया । तद्वस्ना तदस्रतमिति व्यपदेशाइहीं वाकाशमिति सिद्दम् ॥

# सुषुप्त्युत्क्रान्त्योर्भेदेन ॥ ४२ ॥

त्र्यादिमध्यावसानेषु संसारिप्रतिपादनात् । तत्परे ग्रन्थसंदर्भे सर्वं तत्रीव योज्यते ॥

संसार्येव तावदातमा ऽचंकारासादं प्राणादिपरीतः सर्व-जनसिद्धः । तमेव च योगं विज्ञानमयः प्राणेष्वित्यादिश्रुति-संदर्भ चादिमध्यावसानेष्वास्ट्रश्रतीति तदनुवादपरा भवितुम-र्चित । एवं च संसार्यान्मैव कं चिद्येच्य मदान् संसारस्य चानादित्वेनानादित्वादत उच्चते, न तु तदितिरिक्तः कश्चिर-च नित्यग्रुइनुइमुक्तस्वभावः प्रतिपाद्यः । यत्तु सुष्ट्रास्का-न्योः प्राज्ञेनात्मना परिष्वक्त इति भेदं मन्यसे, नासे। भे-दः, किं त्वयमात्मग्रन्दः स्वभाववचनस्तेन सुष्ट्युत्कान्यव-स्थायां विश्रोषविषयाभावात्मंपिपिडतप्रज्ञेन प्राज्ञेनात्मना स्व-भावेन परिष्वत्तो न किं चिद्देदेखभेदेपि भेदवद्पचारेण योजनीयम् । यथाज्ञः 'प्राज्ञः संपिष्डितप्रज्ञ' इति । पत्या-दयस्य प्रब्दाः कार्यकरणसंघातात्मकस्य जगता जीवकर्मा-र्जिततया तद्वीग्यतया च योजनीयाः। तस्मात्संसार्येवानूद्यते न तु परमात्मा प्रतिपाद्यतइति प्राप्तम् । एवं प्राप्त उच्यते । 'सुष्ट्युक्तान्योर्भेदेन' व्यपदेशादित्यनुवर्तते। स्रयमभिसंधिः। किं संसारिणा <sup>5</sup>न्यः परमातमा नास्ति, तस्नात्संसार्या-त्मपरं यायं विज्ञानमयः प्राणिविति वाक्य,माचे।खिदिच संसारिव्यतिरेकेण परमाताना ऽसंकीर्तनात्संसारिणञ्चादि-मध्यावसानेष्ववमश्रीत्संसार्यात्मपरं, न तावत्संसार्यतिरिक्त-

श्च तस्याभावः । तत्प्रतिपादका चि श्रतश्च त्रागमा देच-तेर्नाग्रब्दं गतिसामान्यादित्यादिभिः स्त्रसंदर्भेक्पपादिताः। न चात्रापि संसार्यतिरिक्तपरमात्मसंकीर्तनाभावः, सुषुष्त्यु-ल्जान्योस्तरसंकीर्तनात् । न च प्राज्ञस्य परमाताना जीवा-द्वेदेन संकोर्तनं सति संभवे राचेः ज्ञिर इतिवदै।पचारि-कं युक्तम्। न च प्राज्ञग्रब्दः प्रज्ञाप्रकर्षशाचिनि निरूढवृ-त्तिः कथं चिद्रज्ञविषयो व्याख्यातुमुचितः । न च प्रज्ञा-प्रकर्षी ऽसंकुचडुत्तिर्विदितसमस्तवेदितव्यात्सर्वविदे ान्यत्र सं-भवति । न चेन्यंभूतो जीवात्मा, तसान्सुषुप्युत्क्रान्योर्भे-देन जीवात्प्राज्ञस्य परमाताना व्यपदेशाद्यायं विज्ञानमय इत्यादिना जीवातानं चोकसिद्दमनृद्य तस्य परमाताभावे।-निधगतः प्रतिपाद्यते । न च जीवात्मानुवादमात्रपराप्येतानि वर्चासि । त्र्यनिधगतार्थाववेशधपरं हि ग्राब्दं प्रमाणं, न लनुवादमात्रिष्ठं भवितुमर्चति । त्रत एव च संसारिणः प-रमात्मभावविधानायादिमध्यावसानेघ्वनुवाद्यतया ऽवमर्घ उ-पपद्यते । एवं च मचत्त्वं चाजत्वं च सर्वगतस्य नित्यस्या-त्मनः संभवान्नापेचिकां करपयिष्यते । यत्तु मध्ये बुद्धान्ताद्य-वस्थापन्यासादिति नानेनावस्थावत्त्वं विवस्यते । ऋपि त्वव-खानामुपजनापायधर्मकत्वेन तदितिरिक्तमवखारिहतं परमा-त्मानं विवस्तृति । "उपरितनवाक्यसंदर्भानोचना"दिति ॥

### पत्यादिशब्देभ्यः ॥ ४३ ॥

"सर्वस्य वशी" वशः सामर्थ्यं सर्वस्य जगतः प्रभवत्यय-

म्, ब्यूहावस्थानसमर्थ इति । स्रत एव सर्वस्येशानः सामर्थेन ह्ययमुक्तेन सर्वस्येष्टे तिद्क्हानुविधानाक्त्रगतः । स्रत एव सर्वस्याधिपितः सर्वस्य नियन्ता उन्तर्यामीति यावत् । किं च स एवंभृतो इद्यन्तर्ज्योतिः पुरुषो विज्ञानमयो न साधुना कर्मणा भृयानुत्कृष्टो भवतीत्येवमाद्याः
स्रुतयो उसंसारिणं परमात्मानमेव प्रतिपादयन्ति । तसाक्रीवात्मानं मानान्तरसिद्धमनूद्य तस्य ब्रह्मभावप्रतिपादनपरो योयं विज्ञानमय इत्यादिर्वाक्यसंदर्भ इति सिद्धम् ॥
इति श्रीमदाचर्यातिमिश्रविरिचतशारोरकभगवत्यादभाव्यविभागे भामत्यां प्रथमस्याध्यायस्य त्वतीयः पादः ॥

# आनुमानिकमप्येकेषामिति चेन शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्दर्शयति

#### च॥१॥

स्यादेतत्। ब्रह्मजिज्ञासां प्रतिज्ञाय ब्रह्मणे लक्षणमृत्तं जन्माद्यस्य यत इति तस्त्रेदं लघणं न प्रधानादे। गतं येन व्यभिचारादलघणं स्यात् िकां तु ब्रह्मण्येवेतीष्ठतेनां शब्दमि-ति प्रतिपादितम्। गतिसामान्यं च वेदान्तवाक्यानां ब्रह्म-कारणवादं प्रति विद्यते, न प्रधानकारणवादं प्रतीति प्र-पश्चितमधस्तनेन स्त्रचंदर्भेण, तिकामविश्रस्यते यदर्थमृत्तरः संदर्भ त्रारस्यते। न च मस्तः परमत्यक्तमित्यादीनां प्र- भाने समन्वये ऽपि व्यभिचारः। नच्चोते प्रधानकारणतं जगत चान्नः। ऋषि तु प्रधानसङ्गावमाचम्। न च तत्प्रज्ञावमानेण जन्माद्यस्य यत इति ब्रह्मस्यापस्य किं चिद्वीयते।
तस्मादनर्थक उत्तरः संदर्भ इत्यत चाच्च। "ब्रह्मजिज्ञासां
प्रतिचाये"ति। न प्रधानसङ्गावमाचं प्रतिपादयन्ति मचतः
परमव्यक्तमित्यादयः (१) किं तु जगत्कारणं प्रधानमिति मचतः परमित्यच चि परमञ्दो ऽविप्रक्तस्यपूर्वकास्त्रमाचः।
तथा च कारणत्वम्, च्यामेकामित्यादीनां तु कारणत्वाभिधानमतिरपुटम्। एवं च सञ्चव्यभिचारात् (१)तद्व्यभिचाराय युक्त उत्तरस्वसंदर्भारस्य इति। पूर्वपस्यति।
"तत्र य एवे"ति। सांच्यप्रवादकृदिमाचः। "तत्राव्यक्त"
मिति। सांच्यस्त्रत्रम्भसङ्गे केवनं कृदिरवयवप्रसिद्याप्ययमेवार्था व्यगन्वतङ्गाचः। "न व्यक्त"मिति। भ्रान्तचारमृद्यस्त्रह्मित्वाचेति। श्रुतिकृत्ताः। स्न्तिस्य सांच्यीया।
न्यायसः।

'भेदानां परिमाणात्ममन्याक्तितः प्रवृत्तेष । कारणकार्यविभागाद्विभागादेशकृष्यस्य ॥ कारणमस्यव्यक्तम्

र्ति। न च मचतः परमव्यक्तमिति प्रकरणपरिश्रेषाभ्या-मव्यक्तपदं शरीरगोचरम् । शरीरस्य शान्तिचौरमूढेरूपश-व्याद्यात्मकालेनाव्यक्तालानुपपक्तेः । तसात्प्रधानमेनाव्यक्तमु-

<sup>(</sup>१) मव्यक्तमजामेकामित्यादयः --पा० ४ |

<sup>(</sup>२) व्यभिवारापत्ती-पा० १ । २ ।

चतर्ति प्राप्ते, उच्यते । "नैतदेवं नद्योतत्काउकं वाका"मि-ति । जो किकी चि प्रसिद्धः । इदिवेदार्थनिर्णये निमि-भं तद्पायत्वात् । यथाजः । यएव चौकिकाः ग्रब्दास्तरव वैदिकास्तएव चैषामर्था इति । न तु परीक्षकाणां पारिभा-विकी पार्षेयी हि सा न वेदार्थनिर्णयनिबन्धनसिद्दीष-धादिप्रसिद्धिवत् । तसाद्रुढितस्तावन्न प्रधानं प्रतीयते या-गस्वन्यवापि तुस्यः। तदेवमव्यक्तश्रुतावन्ययासिद्वायां प्र-करणपरिश्रेषाभ्यां शरीरगाचरायमव्यक्तश्रवः। यथा चा-स्य तद्गोचरत्वमुपपद्यने तथाये दर्शयिखने । तेषु शरीरा-दिषु मध्ये विषयांस्तद्गोत्तरान् विद्धि । यथा ५भो ५ध्वा-ममालम्बा चललेवमिन्द्रियच्याः खगोचरमालम्बेति । म्रा-ता भाक्ते या दुर्मनी विषाः । कथमिन्द्रियमनीयुक्तं योगी य-या भवति । इन्द्रियार्थमनः संनिकर्षेण दि त्रात्मा गन्धादीनां भोक्ता। प्रधानस्याकाङ्खावता वचनं प्रकरणमिति गुन्तव्यं विष्णाः परमं पदं प्रधानमिति नदाकाङ्कामवतारयति । "तैश्चेन्द्रियादिभिरसंयतै"रिति । ऋसंयमाभिधानं व्यतिरेक-मुखेन संयमानदातीकरणं, परग्रब्दः श्रेष्ठवचनः। नन्तान्तर-लेन यदि श्रेष्ठत्वं तदेन्द्रियाणामेव बाच्चोभ्या गन्धादिभ्यः श्रे-ष्ठलं स्यादित्यतः श्राच । "श्रर्था ये ग्रव्हादय" इति । ना-क्तरत्वेन श्रेष्ठत्वमपि तु प्रधानतयाः तच विवधाधीनं ग्र-चेभ्यचेन्द्रियेभ्या ऽतिग्रचतया ऽर्थानां प्राधान्यं शुत्या विवन चितमितीन्द्रियेभ्या - <ा प्राचाना प्राधान्यात् परत्वं भवति । ज्ञा-पाजिकानाक् वसुः श्रोत्रमनोष्टरतत्वचे। शिन्द्रयाणि श्रुत्याष्टी।

यचा उक्ताः । यञ्चन्ति वशीकुर्वन्ति खंख्रेनानि पुरुषप-प्रकृमिति । न चैतानि ख्राइपता वशीकर्तुमीश्रते यावद्सी पुरुषपद्मवे गन्धरसनामङ्ग्यत्रज्यकामकर्मसात्रीकोपदरन्ति । श्वत एव गन्धादया ऽष्टावितग्रहास्तदुपहारेण ग्रहाणां ग्रस्तोपपत्ते । तदिदमुक्त"मिन्द्रियाणां ग्रस्तं विषयाणा-मितग्रस्विम"ति। "श्रुतिप्रसिद्धेरि"ति । ग्रस्त्वेनेन्द्रियैः सा-म्येपि मनसः खगतेन विश्वेषेणार्थेभ्यः परत्वमाच । "विषये-भ्यय मनसः परत्व"मिति । कसात्पुना रथित्वेने।पश्चिप्ती य-च्चातइत्यत च्याच । "त्रात्मग्रब्दा"दिति । तत्प्रत्यभिज्ञाना-दित्यर्थः । श्रेष्ठत्वे चेतुमाच । "भोत्तुच्चे"ति । तदनेन जीवातमा खामितया मद्दानुक्तः। श्रय वा श्रुतिस्मृतिभ्यां चैराखगर्भी बुद्धिरात्मग्रब्देने।चतद्यत श्राच । "श्रथ वे"ति । "पूरि"-ति । भाग्यजातस्य बुद्धिरधिकरणमिति बुद्धिः पूस्तदेवं स-र्वासां बुद्धीनां प्रथमजिहरण्यगर्भबुद्धोक्नीहतया हिर्ण्यग-भेबुद्देर्भस्तवं चापनादात्मत्वं च। त्रात एव बुद्धिमात्रात्पृथकः-रणमपपन्नम् । नन्वेतस्मिन् पशे सिरप्यगर्भनुद्वेरातालान्न र-थिन आताना भाक्तरवापादानमिति न रथमावं परिशिष्यते ऽपि तु रथवानपीत्यतं स्त्राचः। "एतसिनंसु पच"इति । यथा द्धि समारोपितं प्रतिविग्वं विग्वास वस्तुतो भिद्यते तथा न परमात्मना विज्ञानात्मा वस्तुता भिद्यतद्ति परमात्मैव र-थवानिद्वापामस्तेन रथमात्रं परिज्ञिष्टमिति । स्त्रथ रथा-दिरूपककस्पनायाः शरीरादिषु कि प्रयोजनिमत्यत स्त्रा-े 🔻 । "ग्ररीरेन्द्रियमने।बद्दिविषयवेदनासंयुक्तस्य 👻 "ति । वेह्ना, सुखाद्यनुभवः । प्रत्यर्थमन्त्रति प्रत्यगातमे जीवे। ६भिमतस्तस्य ब्रह्मावगितः । न च जीवस्य ब्रह्मावं माना-नारसिद्धं येनाच नागमा ऽपेस्येतेत्वाच । "तथा "चेति । वागितिन्छान्दसे। दितीयान्तेयः । भ्रोपमितराचितार्थम् । पूर्व-यशिक्षो ६नुभयवीजनिराकरणपरं स्वत्रम् ॥

# सूक्ष्मं तु तदर्हत्वात् ॥ २ ॥

प्रक्रमेविकाराण।मनन्यत्यत् प्रक्रतेरस्यक्तत्वं विकार उपच-र्यते । यथा गोभिः श्रीणीमेति गोग्रन्दस्तिकारे पयसि । श्रस्यक्तात् कारणाद् विकाराणामनन्यत्वेनास्यक्तप्रन्दार्हत्वे प्र-माणमाद् । "तथा च श्रुति"रिति । श्रस्याक्ततमन्यक्तमि-त्यनर्थान्तरम् ॥ नन्वेत्रं सित प्रधानमेवाभ्युपेतं भवित, स-खदुःखमोद्यात्मकं दि जगदेवंभ्रतादेव कारणाङ्गवितुमद्यिति कारणात्मकत्वात्कार्यस्य । यच्च तस्य सखात्मकत्वं तस्य-न्तम् । यच्च तस्य दुःखात्मकत्वं तह्नः । यच्च तस्य मी-द्यात्मकत्वं तक्तमः । तथा चास्यक्तं प्रधानमेवाभ्युपेतमिति ग्रद्धानिराकरणार्थं स्वत्रम् ॥

# तदधीनत्वादर्थवत् ॥ ३॥

प्रधानं चि सांख्यामां सेश्वराणामनीश्वराणां वेश्वरात् चे-चन्नेभ्या वा वस्तुता भिन्नं श्रकां निर्वेक्तुम् । ब्रह्मणस्ति-यमविद्या शक्तिर्मायादिशब्दवाच्या न श्रक्या तस्त्रेनान्यस्ते-न वा निर्वेक्तुम् । इदमेवास्ता श्रव्यक्तत्वं यदिनर्वाच्यत्वं नाम। सेायमव्यक्तितवादस्य प्रधानवादाद्वेदः । श्रविद्याशक्ते- सेश्वराधीनम्बं मदात्रयत्वात् । न च द्रव्यमाचमश्रक्तं का-र्यायाखिमिति प्रक्तोर्यवस्तं तदिदमुक्तमर्थवदिति । स्वादेत-त्। यदि ब्रह्माची ऽविद्याभक्त्या संसारः प्रतीयते (१) इन्त मुक्तानामपि पुनक्त्यादप्रसङ्गः, तस्याः प्रधानवक्ताद्वस्थ्यात्, तदिनाभे वा समस्तरंसारोक्छेदस्तनम्बाविद्याभक्ते समुक्छेदा-दिखत श्राच । "मुक्तामां च र्पुन"र्वन्धस्या"नृत्यक्तिः" । सु-तः, "विद्यया तस्या विजयक्तोदिशात्"। श्रवमभिसंधिः। न वयं प्रधानवद्विद्यां सर्वजीवेष्वेकामाचत्त्राष्टे येनैवमुपासभे-मिं कि वियं प्रतिजीवं भिद्यते । तेन यस्यैव जीवस्य विद्यात्पन्ना तस्यैवाविद्या ऽपनीयते न जीवान्तरस्यः भिन्नाः भिकरखयार्विद्याविद्ययार्विरोधान् तत्कुतः समस्तसंसाराच्छे-दप्रसङ्गः । प्रधानवादिनां त्वेष दोषः । प्रधानस्यैकत्वेन तदु-क्केरे सर्वेक्किरोनुक्केरे वा न कस्य चिदित्यनिर्मोत्तप्रसङ्गः। प्रधानभदे ऽपि चेत्तद्विवेकख्यातिलक्षणाविद्यासद्सत्त्वनि-बन्धना बन्धमाची तर्चि कृतं प्रधानेनाविद्यासदसङ्गावाभ्या-मेव तदुपपत्तः। न चाविद्योपाधिभेदाधीना जीवभेदा जीव-भेदाधीनचाविद्योपाधिभेद इति परस्पराश्रयादुभयासिद्विरि-ति सांप्रतम् । श्रनादित्वाद्वीजाङ्करवदुभयसिद्वेः । श्रिविद्यात-माचेण चैकलोपचारा ऽव्यक्तमिति; चाव्याकृतमितिचेति(२)। नमेवमविद्येव जगद्दीजमिति कृतमीयरेणेत्वत स्राप्तः। "प-रमेश्वराश्रये"ति । नश्चचेतनं चेतनानिधिष्ठितं कार्याय पर्या-

<sup>(</sup>१) प्रजायंते—पा• १ ।

<sup>(</sup>२) इति च--पा० १ |

प्रमितिः स्वकार्यं कर्तुं परमेश्वरं निमित्ततथापादानतया चा-त्रयते, प्रपच्चविश्रमस्य चीद्रवराधिष्ठानत्वमचित्रमस्येव र-क्विधिष्ठानत्वं तेन यथा ऽचिविश्वमा रज्जूपादान एवं प्रप-ञ्चविश्रम द्रेप्रवरापादानस्तसाज्जीवाधिकरणायविद्या निमि-भतया विषयतया चेत्रवरमात्रयतद्तीत्रवरात्रयेत्युच्यते, न त्वाधारतयाः विद्यास्वभावे ब्रह्मणि तदनुपपत्तेरिति । स्रत ग्वाच 'यस्त्रां खरूपप्रतिवेशभरचिताः ग्रेरते संसारिणा जीवा" इति । यस्यामविद्यायां सत्यां प्रोरते जीवा जीवानां खद्धपं वास्तवं ब्रह्म तद्वोधरचिताः ग्रेरतद्दति चय उक्तः संसारिण इति विचेष उत्तः। "श्रव्यक्ताधीनलाज्जीवभावस्ये"ति । य-द्यपि जीवाव्यक्तयारनादित्वेनानियतं पैरावीपर्यं तथाप्यव्यक्तस्य पूर्वत्वं विवित्तत्वेतदुक्तं ''सत्यपि श्ररीरविदिन्द्रयादीना''मिति । गावनोवर्दपदवदेतदृष्टव्यम् । त्राचार्यदेशीयमतमाच । "त्रन्ये त्वि"ति । एतद्दृषयति । "तैस्वि"ति । प्रकरणपारिग्रेष्यये।-सभयत्र तुच्यतान्नैकग्रसणनियमचेतु(१)रस्ति । ग्रङ्कते । "त्राम्नातसार्घ"मिति । प्रयक्तपदमेव स्थूचग्ररोरयावृत्ति-चेतुर्व्यक्तत्वात्तरयति प्रद्वार्थः । निराकरोति । "नैकवाक्यता-भीनत्वा"दिति । प्रकृतचान्यप्रकृत(२)प्रक्रियाऽप्रसङ्गेनैकवान्यत्वे संभवित न वाक्यभेदो युज्यते। न चाकाङ्कां विनेकवाक्यत्व-मुभयं च प्रकृतमित्युभयं ग्राच्यात्वेनेचाकाङ्कितमित्येकाभिधा-यकमणि पदं श्ररीरद्वयपरम्। न च मुख्यया वृत्त्या ऽतत्पर-

<sup>(</sup>१) नियमेहेतु-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) प्रकृतहानापकृत-पाः २ ।

मित्येषचारियां न भवित । यथापचन्तृमाचनिराकरणाकाङ्-सायां काकपदं प्रयुज्यमानं चादिसर्वचन्तृ(१)परं विज्ञा-यते । यथाजः॥

काकेभ्या रच्छतामस्रमिति वाचोपि नेदितः (२)। उपघातप्रधानुत्वास्त्र सादिभ्या न रक्षति ॥ इति ।

ननु न ग्रिरद्यसाचाकाङ्का, किं तु दुःग्रोधत्वात्वसा-स्त्रैव ग्रिरसा, न तु षाट्कोशिकसा स्यूचसा, तद्वि (३) इ-• ष्टवीभतात्या सकरं वैराग्यविषयत्वेन ग्रोधियतमित्यत चा-इ। "न चैवं मन्तव्य"मिति। विष्णोः परमं पदमवगमियनुं परं परमच प्रतिपाद्यत्वेन प्रस्तृतं न तु वैराग्याय ग्रोधनिम त्यर्थः। चाचं वा विवादेन भवतु सस्माग्रीरं परिग्रोधं तथापि न सांस्थाभिमतमच प्रधानं परिमत्यभ्युपेत्या । "सर्वथापि त्व"ति॥

### ज्ञेयत्वावचनाच ॥ ४ ॥

इतापि नायमव्यक्तग्रन्दः सांख्याभिमतप्रधानपरः । सांख्यैः खलु प्रधानादिवेकेन पुरुषं निःश्रेयसाय ज्ञानं वा विभाये वा प्रधानं ज्ञेयत्वेनोपिक्यिते, न चेच जानीयादिति चापा-सीतेति वा विधिविभक्तिश्रितिरस्ति, श्रिपि स्वव्यक्तपद्मानं, न चैतावता सांख्यस्टितिप्रत्यभिज्ञानं भवतीति भावः । ज्ञे-यत्वावचनस्यासिद्दमाग्रद्या तिसिद्दिप्रदर्शनार्थं सूचम् ॥

<sup>(</sup>१) सर्वीपहन्तृ—पा०१।२।

<sup>(</sup>२) बोदित:-पा०१।२।

<sup>(3)</sup> तच-पा०१।

# वदतीति चेन पाज्ञो हि पकरणा-

त् ॥५॥

नगदवाखातमंख भाष्यम् ॥ त्रयाणामेव चैत्रमुपन्यासः प्रश्नश्च

#### ॥ ६ ॥

वरप्रदानीपक्षमा चि म्हत्युनचिकतःसंवाद (र) नाक्वप्रशासरासमाप्तः कठवक्षीनां चच्चाते । म्हत्युनचिकतेनसे (२) वृषितेन पित्रा प्रचिताय तुष्टचीम् वरान् प्रदर्शे, निकतेनास्तु
प्रथमेन वरेष पितः सामनस्यं वन्ने, दित्तीयेनाग्निविद्यां, तृतीयेनात्मविद्याम् । वराणामेष वरस्तृतीय इति विचनात् । न तु
तत्र वरप्रदाने प्रधानगाचरे सः प्रश्नप्रतिवचने । तसात्काठवक्षीव्यग्निजीवपरमात्मपरेव वाक्यप्रवृक्तिनं त्यप्रकान्तप्रधानपरा
भवितुमर्चतीत्याद । "इतस्य न प्रधानस्याव्यक्तप्रवन्ता स्वतः"
मिति । चन्त तद्दं प्रवच्यामि गुद्धं मुद्धा सनातनिमत्यनेन व्यवद्वितं जीवविषयं यथा तु मरणं प्राप्यात्मा भविति गौतमेत्यादिप्रतिवचनमिति योजना । श्वताच चेदिकः किं जीवपरमात्मनेरिक एव प्रश्नः किं वान्यो जीवस्य
येयं प्रेते मनुष्यद्दित प्रश्नोन्यस्य परमात्मनेर ऽन्यन धर्मादित्यादिः । एकत्वे सूनविरोध"चयाणामि"ति । भेदे तु सीम-

<sup>(</sup>१) संवादरूपा-पा० २ |

<sup>(</sup>२) मृत्युः किछ निकेतसे-पा० १ |

नखावाप्त्यरन्यात्मज्ञानविषयवरत्रयप्रदानानन्तर्भावा ऽन्यत्र भर्मादित्यादेः प्रश्नस्य । तुरीयवरान्तरकस्पनायां वा त्वतीय इति श्रुतिबाधप्रसङ्गः । वरप्रदानानन्तर्भावे प्रश्नस्य तदत् प्र-धानाख्यानमप्यनन्तर्भूतं वरप्रदाने ऽस्तु मस्तः परमव्यक्तमि-त्याभेपः । परिचरित । "अवोच्यते नैवं वयमिचे"ति । व-स्तुता जीवपरमात्मनारभेदात्प्रष्टव्याभेदेनैक एव प्रश्नः । श्रत एव प्रतिवचनमप्रोक्ं स्त्रं त्ववास्तवभेदाभिप्रायम् । वास्तवस् जीवपरमात्मनारभेदस्तवतव (१) शुत्युपन्यासेन भगवता भा-ष्यकारेण दर्भितः। तथा जीवविषयस्यास्तित्वनास्तित्व(२)प्र-श्रास्त्रेत्यादि । येयं प्रेत इति चि नचिकतसः प्रश्नमुपश्रुत्य त-त्तत्वामविषयमनोभं चास्य प्रतीत्य सृत्युर्विद्याभीषिनं निच-क्तेतसं मन्यइत्यादिना नचिकेतसं प्रश्रस्य प्रश्नमपि तदीयं प्रभंसन्निसान्प्रश्ने ब्रह्मैवात्तरमुवाच । "तं दुर्दर्भिम"ति । यदि पुनर्जीवात्प्राची भिद्येत जीवगीचरः प्रश्नः प्राचगीचरं चीत्त-रमिति किं केन संगच्छेत । ऋपि च यदिषयं प्रश्नमुपश्रुत्य मृत्युनैष प्रशंसिता निचनेता यदि तमेव भ्रयः पृच्छेत्तदुत्तरे (३) चावदध्यात् ततः प्रशंसा दृष्टार्था स्थात् प्रवनान्तरे त्व-सावस्थाने प्रसारिता सत्यदृष्टार्था स्वादित्याच । "यत्पप्रने"ति । यसिन्प्रश्नो यत्प्रश्नः । श्रेषमतिरोचितार्थम् ॥

<sup>(</sup>१) उत्तरत्र-पा० २ ।

<sup>(</sup>२) नास्तित्वेति नास्ति । २ ।

<sup>(</sup>३) पृच्छेत तत्वत्तरे—पा०१ । २ ।

#### महद्रच ॥ ७॥

त्रनेन सांख्यप्रसिद्धेरिकप्रसिद्धा विरोधात्र सांख्यप्रसि-हिवेदित्रादर्तव्येयुक्तम् । सांख्यानां महत्तत्वं सत्तामात्रं पुरुषार्थिक्रयाश्चमं सत्तस्य भावः सत्ता तन्मात्रं महत्तत्विम-ति । या या पुरु(१)षार्थिक्रया प्रव्याद्युपभागनश्चणा च स-त्वपुरुषान्यता्ख्यातिनश्चणा च सा सर्वा महति बुद्दे। स-माप्यतद्दित महत्तत्वं सत्तामात्रमुच्यतद्दित ॥

## चमसवदिवशेषात् ॥८॥

श्रजाशब्दे। यद्यपि क्रागायां कृढस्थाप्यध्यात्मविद्याधिकाराज्ञ तत्र वर्तितुमर्चति । तस्माद्रूढेरसंभवाद्योगेन वर्तयितव्यः। तत्र किं स्वतन्त्रं प्रधानमनेन मन्त्रवर्णेनानूद्यतामुत
पारमेश्वरी मायाश्रक्तिस्तेजोवन्नव्याक्रियाकारणमुच्यतां किं
तावत्प्राप्तं प्रधानमेवेति । तथाद्वि । याद्वशं प्रधानं सांख्यैः
सार्यते तादश्मेवासिन्नन्यूनानितिरक्तं प्रतीयते सा द्वि प्रधानचश्रणा प्रकृतिन जायतद्रस्यजा च एका च सोचितश्काकृष्णा (२) च । यद्यपि नोचितत्वादयो वर्णा न रजःप्रभुतिषु सन्ति, तथापि नोचितं सुसन्तं पाथः शुक्तं सन्त्यमि
प्रसन्निमित शुक्तम् । एवं प्रसन्तं पाथः शुक्तं सन्त्यमि
प्रसन्निमित शुक्तम् । एवमावरकं मेघादि कृष्णं तमोप्यावरकमिति कृष्णम् । परेणापि नाव्याक्रतस्य स्वकृषेण नोचित-

<sup>(</sup>१) महत्तत्वमिति यावत् पुरु-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) लोहितशुक्रकृष्णस्पा च--पा० १ |

त्वादियोग चास्येयः, किं तु तत्कार्यस्य तेजे।वन्नस्य रे।चित-त्वादिकारणाउपचरणीयम् । कार्यसाद्ध्येण वा कारणे क-क्पनीयं तदस्राकमपि तुन्धम्। ऋजो च्लोको जुषमाणी ऽनुग्रेते जन्रात्येनां भुक्तभागामजान्य' इति त्वात्मभेदश्रवणा-त् सांख्यस्मतरेवाच मन्त्रवर्षे प्रत्यभिज्ञानं न त्वव्याञ्चत-प्रक्रियायाः । तस्त्रात्मैकात्म्याभ्युपगमेनात्मभेदाभावात् । त-सात्स्वतन्त्रं प्रधानं नाग्रन्दमिति प्राप्तम् । तेषां साम्यावस्था श्रवयवधर्मैरिति । श्रवयवाः प्रधानस्यैकस्य सत्त्वरजसामांसि तेषां धर्मा चोच्चितवादयस्तैरिति । "प्रजास्त्रेगुण्यान्विता" इति । सुखदुःखमोद्यात्मकाः । तथाचि । मैत्रदारेषु नर्म-दायां मैनस्य सुखं तत्कास्य चेतास्तं प्रति सत्त्वसमुद्भवात्। तथा च तत्पप्रतीनां दुःखं तत्कस्य चेते।स्ताः प्रति रजःस-मुद्भवात् । तथा चैत्रस्य तामविन्दतो मोद्दो विषादः स क-स्य हेतास्तं प्रति तमःसमुद्भवात् । नर्मद्या च सर्वे भावा व्याख्याताः । तदिदं चैगुण्यान्वितत्वं प्रजानाम् ऋनुग्रोतइ-ति व्याचष्टे। ''तामेवाविद्यये"ति । विषयाचि ग्रन्दादयः प्रक्रतिविकारास्त्रेगुप्येन सुखदुःखमीसात्मान इन्द्रियमने सं-कारप्रणाजिकया बुद्धिसत्त्वमपसंक्रामन्ति । तेन तद्दुद्धिसत्त्वं प्रधानविकारः सुखदुःखमाचाताकं शब्दादिरूपेण परिणमते। चितिश्रक्तिस्वपरिणामिन्यप्रतिसंक्रमापि बुद्धिसत्त्वादात्मने। विवेकमबुध्यमाना बुद्धिवृत्त्यैव विपर्यासेनाविद्यया बुद्धिस्थान् चुखादीन् त्रात्मन्यभिमन्यमाना चुखादिमतीव बभूव (१)।

<sup>(</sup>१) सुखादिमती भवति -- पा० २ |

तिहदमत्तं सुखी दुःखी मूढे। इसित्यविवेकतया संसरत्येकः। सत्यपुरुषान्यताख्यातिसमुन्यू जितनि खिचवासना विद्यानुबन्धस्वन्यो जहात्येनां प्रकृतिं तिहदमुत्तः "मन्यः पुनः" रिति । मु-क्तभोगामिति व्याचष्टे (१)। क्रतभोगापवर्गाम्। प्रव्हाद्युप-छिभोगः। गुणपुरुषान्यताख्यातिरपवर्गः। त्रपष्टुज्यते हि तया पुरुष इति। एवं प्राप्ते ऽभिधीयते। न तावदजो होन्सो जुषमाणानुग्रेते जहात्येनां भृत्तभोगामजोन्य इत्येतदान्तसभेदप्रतिपादनपरमित तु सिद्धमात्मभेदमनूद्य बन्धमोत्तौ। प्रतिपादयतीति स चानूहितो भेद

'एको देवः सर्वभृतेषु गूढः सर्वद्यापी सर्वभूतान्तरात्मा' इत्यादिश्रुतिभिरात्मेकत्वप्रतिपादनपराभिर्विरोधात्कात्त्पनि-को ऽवितष्ठते । तथा च न सांख्यप्रक्रियायाः प्रत्यभि(२)-ज्ञानभित्यज्ञावाकां चमसवाक्यवत्परिश्ववमानं न स्वतन्त्रप्रधा-निश्चयाय पर्याप्तं, तदिदमुक्तं स्वज्ञता चमसवदिविश्रेषा-दिति । उत्तरसूत्रमवतारियतुं श्रङ्कते । तत्र त्विदं तिक्कर इति । सूत्रमवतार्यति । स्वत्र ब्रूमः ॥

ज्योतिरुपक्रमात्तु तथाह्यधीयत-

एके ॥ ९ ॥

मर्वश्राखाप्रत्ययमेनं ब्रह्मेति स्थिते। श्राखान्तरोक्तरी दिता-

<sup>(</sup>१) श्रुति व्याचष्टे--पा० १ ।

<sup>(</sup>२) मिक्रयामत्यभि---पा०१ | २ |

दि(१) गुणयोगिनी तेजोबन्नस्यणा जरायुजाण्डजस्वेदजोङ्गिज्जचतुर्विधभूतयामप्रकृतिभूतेयमजा प्रतिपत्तव्या। रोस्तिग्रस्नकृष्णमिति रोस्ति। दिस्पतया तस्या एव प्रयभिज्ञानान्न
तु सांख्यपरिक्षिणता प्रकृतिः। तस्या ज्रप्रामाणिकतया श्रुतस्रान्यश्रुतकस्पनाप्रसङ्गाद्रस्त्रनादिना च रोस्तिताद्युपचारस्य
सित मुख्यार्थसंभवे ऽयोगात् तदिदमृत्तं "रोस्तितादीनां ग्रब्दानामि"ति। ज्रजापदस्य च समुदायप्रसिद्धिपरित्यागेन न
जायतद्व्यवयप्रसिद्धाश्रयणे दोषप्रसङ्गात्। ज्रव तु स्पकक्षस्पनया समुदायप्रसिद्धरेवानपेश्वायाः स्वीकारात्। ज्रिप
चायमपि श्रुतिकलापे। ऽसाद्दर्भनानुगुणो न सांख्यस्त्रव्यनुगुण द्व्याच। "तथेचापी"ति। "किं कारणं ब्रह्मत्व्यम्य"ति।
ब्रह्मस्द्रस्पं (२) तावज्जगत्कारणं न भवति विग्रद्भत्वात्तस्य।
यथाद्यः।

पुरुषस्य च गुड्स्य नाग्रुद्धा विक्रतिर्भवेत् इत्याग्रयवतीयं श्रुतिः। एक्कित। किं कारणं यस्य ब्रह्मणी जगदुत्पत्तिस्तिकां कारणं ब्रह्मेत्यर्थः। ते ब्रह्मविदे ध्यानयो-गेनात्मानं गताः प्राप्ता अपग्राज्ञिति योजना। "यो योनि-योनिमि"ति। श्रविद्या श्रक्तिर्योनिः सा च प्रतिजीवं नाने-युक्तमतो वीषोपपन्ना। श्रेषमतिरोहितार्थम्। इत्रान्तरम-वतार्यितुं शङ्कते। "कथं पुनरि"ति। श्रजाकृतिर्जाति-सोजोबन्नेषु नास्ति। न च तेजोबन्नानां जन्मश्रवणादजन्म-

<sup>(</sup>१) छोहितादि । पा० २ ।

<sup>(</sup>२) ब्रह्मस्पम्। पा० २।

निमित्तोष्यजाग्रब्दः संभवतीत्यादः। "न च तेजोबन्नानामि"-ति । द्वत्रमवतारयति । "श्वत उत्तरं रृपठति" ॥

### कष्पनोपदेशाच मध्वादिवदवि-

#### रोधः ॥१०॥

नन् निं क्रागा चोचितमुक्तक्रव्येवान्यादमीनामपि क्रा-गानामुपनमादित्यत स्राच । "यदक्कये"ति । बज्जवर्करा बज्जमावा । भ्रेषं निगदव्याख्यातम् ॥

#### न संख्योपसंग्रहादपि नानाभावा-

### दितरेकाच ॥ ११ ॥

स्रवान्तरसंगितमाइ। "एवं परिइतेपी"ति। पञ्चजना इति इसमासार्थः पञ्चसंख्यया संबध्यते। न च दिक्संख्ये संज्ञायामिति समासविधानामानुजेषु निरुद्धायं पञ्चजनसञ्च इति वाच्यम्। तथादि सित पञ्च मनुजा इति स्यात्। एवं चातमिव पञ्चमनुजाना(१)माकासस्य च प्रतिष्ठानिमिति निसात्ययं सर्वस्यैव प्रतिष्ठानात्। तसाद्र्द्धेरसंभवात्तत्त्यागेनात्र योग स्रास्थ्यः। जनसञ्चस्य कथं चित्तत्त्वेषु व्याख्येयः। त- नापि किं पञ्च प्राणादयो वाक्यसेषगता विवच्यन्ते उत तद- तिरित्ता स्रन्यएव वा केचित् (२)। तत्र पार्वापर्यपर्यान्तेषा पन्तार्थानिष्

<sup>(</sup>१) मनुष्याणा | पा० १ | २ |

<sup>(</sup>२) अन्यएव केचित्। पा० १ | २ |

ञ्चत्वमस्ने नेतरत्र । न च षोडिशियचणायचणविद्वत्वपसंभवो, ८नुष्टानं चि विकल्पाते न वस्तु । वस्तुतत्त्वकथा चेयं नानुष्टान-कथा, विध्यभावात्। तसात्कानि चिदेव तत्त्वानीच पच्च प्रत्ये-कं पञ्चसंख्यायागीनि पञ्चिवंश्विततत्त्वानि भवन्ति । सांख्येश्व प्रक्तत्यादीनि पञ्चिवंप्रति तत्त्वानि सार्यन्ते इति तान्येवाने-न मन्त्रेणाच्चन्तइति नाग्रब्दं प्रधानादि । न चाधारत्वेनात्मना व्यवस्थानात्स्वात्मनि चाधाराधेयभावस्य विरोधाद् त्राकाग्रस्य च व्यतिरेचनात् चये।विंग्रतिर्जना इति स्वास्न पञ्च पञ्च-जना इति वाच्यम् । सत्ययाकाशात्मनार्व्यातरेचने मूलप्र-क्रतिभागैः सत्त्वरजस्तमोभिः पञ्चिवंग्रतिसंख्यापपत्तेः । त-या च सत्याकाग्रात्मभ्यां(१) सप्तविंग्रतिसंख्यायां पञ्चविं-श्रति तत्त्वानीति खसिद्दान्तव्याकोप इति चेत्। न। मूलप्र-क्कतित्वमात्रेणे(२)कीकृत्य सत्त्वरजस्तमांसि पञ्चविंग्रतितत्त्वा-पणक्तेः। चिक्रभावेन तु तेषां सप्तविश्वतित्वाविरोधस्तसाञ्चा-श्राब्दो सांख्यस्मृतिरिति प्राप्ते । मूचप्रक्रतिः प्रधानम् । ना-सावन्यस्य विक्वतिरपि तु प्रकृतिरेव तद्भिः "मूले"ति । मच्दचंकारः पञ्चतन्माचाणि प्रकृतिस् विकृतिस् । तथा-चि । मचत्तत्त्वमचंकारस्य तत्त्वान्तरस्य प्रकृतिर्मृजप्रक्षतेसु विकृतिः । एवमचंकारतत्त्वं मचते। विकृतिः, प्रकृतिञ्च त-देव तामसं सत् पञ्चतन्मात्राणाम् । तदेव सान्विकं सत् प्रकृतिरेकादणेन्द्रियाणाम् । पञ्चतन्मात्राणि चार्चकारस्य

<sup>(</sup>१) आत्माकाशाभ्याम् । पा० १ ।

<sup>(</sup>२) प्रकृतिमात्रेणै । पा० १ ।

विकृतिराकात्रादीनां पञ्चानां प्रक्रतिस्तदिदमुक्तं मचदाद्याः प्रक्रतिविकृतयः सप्त । षोडग्रकश्च विकारः षोडग्रसंख्याव-क्तिना गणा विकार एव । पञ्चभूतान्यतन्मात्राप्येकाद(१)-भोन्द्रियाणीति षेाडभको गणः। यद्यपि पृथिच्यादया गोघटा-दीनां प्रकृतिस्तथापि न ते पृथिव्यादिभ्यस्तत्त्वान्तरमिति न प्रकृतिः । तत्त्वान्तरे।पादानत्वं चेच प्रकृतित्वमभिमतं नेा-पादानमाचलमित्यविरोधः । पुरुषत्तु कूटस्थनित्या ऽपरि-णामी न कस्य चित्प्रकृतिर्नापि विकृतिरिति । एवं प्रा-प्ते ऽभिधीयते । "न संख्यापसंग्रहादपि प्रधानादीनां श्रु-तिमत्त्वाग्रद्धाः कर्तव्या । कसान्नानाभावात् । नाना च्चोता-नि पञ्चिवंग्रितितत्त्वानि नैषां पञ्चगः पञ्चगः साधारण-भर्मी ऽस्ति"। न खनु सत्त्वरजस्तमीमसदर्चकाराणामेकः क्रिया वा गुणा वा द्रव्यं वा जातिर्वा धर्मः पञ्चतन्मात्रा-दिभ्यो व्यत्वृत्तः सत्त्वादिषु चानुगतः कञ्चिदस्ति । नापि पृथिव्यप्तेजीवायुष्टाणानां, नापि रसनचमुस्वस्त्रीत्रवाचां, नावि पाणिपादपायूयस्थमनसां, येनैकेनासाधारणेनापयःची-ताः पञ्च पञ्चका भवितुमर्चन्ति । पूर्वपत्तैकदेशिनमुत्था-प्रयति । ''त्र्रायोच्येत पञ्चविंग्रतिसंख्यैवेयमि"ति । यद्यपि परस्या संख्यायामवान्तरसंख्या दित्वादिका नास्ति तथापि तत्पूर्वं तस्याः संभवात्पै।वीपर्यक्षणया प्रत्यासच्या परसं-ख्यापनक्षणार्थं पूर्वसंख्यापन्यस्यतद्ति । दूषयति । "स्रयमेवा-स्मिन्यश्चे देषि इति । न च पञ्चप्रब्दे। जनप्रब्देन समस्ती

<sup>(</sup>१) पठचभूतान्येकाद । पा० १ ।

ऽसमस्तः ग्रक्यो वंतुमित्याच । "परसात्र पञ्चग्रब्द" इति । ननु भवतु समासस्तथापि किमित्यत चाच । "समस्तत्वा-चें"ति । ऋषि च वीसायां पञ्चकदयग्रहणे दशैव तत्त्वा-नीति न सांख्यस्टतिप्रत्यभिज्ञानमित्यसमासमभ्युपेत्याच । "न पञ्चकद्वयग्रह्मां पञ्चपञ्चे"ति । न चैका पञ्चसं-ख्या पञ्चसंख्यान्तरेण श्रका विश्रेष्टुम् । पञ्चशब्दस्य सं-ख्यापसर्जनद्रव्यवचनत्वेन संख्याया उपसर्जनतया विश्रेषणे-नासंयोगादित्याच । "एकस्याः पञ्चसंख्याया" इति । तदेवं पूर्वपचैकदेशिनि दृषिते परमपूर्वपचिषामुत्थापयति । 'न-न्वापन्नपञ्चसंख्याका जना एवे"ति। स्रव तावद्रूढै। सत्यां न योगः संभवतीति वच्छते तथापि यागिकां पञ्चजनग्र-ब्दमभ्युपेत्य दूषयति । "युत्तां यत् पञ्चपूचीग्रब्दखें"ति । पचपूलीत्यच यद्यपि पृथक्कीकार्थसमवायिनी पच्चसंख्याव-क्केदिकास्ति तथापीयं समुदायिनाविक्किनत्ति न समुदायं समासपदगम्यमनस्तस्मिन् कति ते समुदाया इत्यपेकायां पदान्तराभिचिता पञ्चसंख्या संबध्यते पञ्चिति । पञ्चजना इत्यच तु पञ्चमंख्ययोत्पत्तिशिष्टया जनानामविक्तिन्नत्वात्ममु-दायस्य च पञ्चपू जीवद वाप्रती तेर्न पदान्तराभि चिता संख्या संबध्यते। स्यादेतत्। संख्येयानां जनानां मा भूक्त्रब्दान्त-रवाच्यसंख्यावच्छेदः पञ्चसंख्यायासु तयावच्छेदे। भविष्यति निष् साप्यविक्तित्वत स्राच । "भवदपीदं विश्रेषणिम"ति उत्तीच दोषः । नद्युपसर्जनं विश्रेषणेन युज्यते पञ्चश्रव एव तावतां ख्येयापस्जिनसंख्यामाच विश्रेषतस्त पञ्चजनः

इत्यत्र समासे। विश्रेषणापेत्रायां तु न समासः स्थादसा-मर्थ्यान्नि भवति ऋद्वंस्य राजपुरुष इति समासे। ऽपि तु वृत्तिरेव (१) ऋद्वस्य राज्ञः पुरुष दित सापेचलेनासामर्थ्या-दित्यर्थः । "अतिरेकाचे"ति । अभ्युचयमात्रम् । यदि सन्व-रजसामां प्रधानेनैकीकृत्यात्माकाश्री तत्त्वेभ्यो व्यतिरिच्येते तदा सिद्वान्तव्याकोषः । ऋय तु सत्त्वरजस्तमांसि मिथो .भेदेन विवच्छान्ते तथापि वस्तुतत्त्वव्यवस्थापने त्राधारत्वेनात्मा निष्क्रध्यतामाधेयान्तरेभ्यस्वाकाश्रस्याधेयस्य व्यतिरेचनमन-र्थकमिति गमयितव्यम् (२) । "कथं च संख्यामात्रश्रवणे स-ती"ति । दिक्संख्ये संज्ञायामिति संज्ञायां समाससारणा-ন্ (३) पञ्चजनप्रब्दस्तावदयं का चिन्निरूढः । न च रूढैा सत्यामवयवप्रसिद्धेर्यचणं सापेचलात्, निरपेचलाच रूढेः। तद्यदि रूढी मुख्योर्थः प्राप्यते ततः स एव ग्रहीतव्यो ऽथ त्वसे। न वाक्ये संबन्धार्चः पूर्वीपरवाक्यविरोधी वा तता इट्यपरित्यागेनैव वृत्त्यन्तरेणार्थान्तरं कल्पयित्वा वाक्यमु-पपादनीयम्। यथा भ्येनेनाभिचरन् यजेतेति भ्येनग्रब्दः ग्र-कुनिविश्रेषे निरूढवृत्तिस्तदपरिखागेनैव निपखादानसाद-ध्येनार्थवादिकोन क्रतुविश्रेषे वर्तते, तथा पञ्चजनशब्दो ऽव-यवार्थयोगानपेश एकसिन्नपि वर्तते यथा सप्तर्षिप्रब्दे। वसि-ष्टएकस्मिन् सप्तरु च वर्तते । न चैष तत्त्वेष रूढः पञ्चविं-

<sup>(</sup>१) पदवृत्तिरेव-पा० २ |

<sup>(</sup>२) समधिगन्तव्यम्-पा० २ |

<sup>(3)</sup> समासभवणात्-पा० १ |

ग्रतिसंख्यानुरोधेन तत्त्वेषु वर्तियतव्यः। इत्हे सत्यां पञ्च-विंग्रतेरेव संख्याया ऋभावात् कथं तत्त्वेषु वर्तते । एवं च को ते पञ्चजना इत्यपेक्षायां (१) किं वाक्यभेषगताः प्रा-णादया युद्धान्तामत पञ्चविंग्रतिस्तत्त्वानीति विग्रये तत्त्वा-नामप्रामाणिकत्वात्प्राणादीनां च वाक्यग्रेषे श्रवणात्तत्परि-त्यागे स्रुतचान्यस्रुतकन्पनाप्रसङ्गात्प्राणादय एव पञ्चजनाः (२)। न च काण्वमाध्यंदिनयोर्विरोधान्न प्राणादीनां वाक्यभे-षगतानामपि ग्रचणिमिति साम्प्रतं, विरोधेपि तुस्यवन्तया षाडिश्रियचणायचणवदिकल्पापपत्तेः। न चेयं वस्तुसद्घपकथाः ऽपित्वपासनानुष्ठानविधिर्मनसैवानुद्रष्टव्यमिति विधिश्रवणात् । "कथं पुनः प्राणादिष् जनग्रब्दप्रयाग" इति । जनवाचकः ग्र-ब्दे। जनग्रब्दः पञ्चजनग्रब्द इति यावत् । तस्य कयं प्रा-षादिष्वजनेषु प्रयोग इति व्याख्येयम् । च्यन्यया तु प्रत्र-सामितावयवार्थे समुदायग्रन्दार्थे जनग्रन्दार्थे। नास्तीत्यपर्य-नुयोग एव । रूढ्यपरित्यागेनैव वृत्त्यन्तरं दर्भयति । "ज-नसंबन्धाच्चे"ति । जनग्रब्दभाजः, पठचजनग्रब्दभाजः । ननु सत्यामवयवप्रसिद्धाः समुदायश्रक्तिकन्पनमनुपपन्नं, संभवति च पज्वविंग्रत्यां तत्त्वेष्ववयवप्रसिद्धिरित्यत त्राच । "समा-सवनाच्चे"ति । स्वादेतत् । समासवनाच्चेद्रुढिरास्वीयते इन्त न दृष्टस्तर्चि तस्य प्रयोगो ऽप्रवक्तर्णादिवदृशादिषु । तथा च चे। कप्रसिद्याभावात्र इदिरित्याश्विपति । कयं पुनरसतीति ।

<sup>(</sup>१) इति वीक्षायाम्-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) पड्च पञ्चजनाः-पा० २ ।

जनेषु तावत्यञ्चजनशब्दस्य प्रथमः प्रयोगो लोकेषु द्वष्ट इत्यसित प्रथमप्रयोग इत्यसिद्धमिति स्थवीयस्तयानिभधायाभ्युपेत्य प्रथमप्रयोगाभावं समाधत्ते । "श्रक्योद्भिदादिवदि"ति । श्राचार्यदेशीयानां मतभेदेव्वपि न पज्चविंश्रतिस्तनवानि सिद्धान्ति परमार्थतस्तु पज्चजना वाक्यश्रेषगता एवेत्याश्रयवानाच । "कैश्चित्त्व"ति । श्रेषमितरे चितार्थम् ॥

### कारणत्वेन चाकाशादिषु यथा

#### व्यपदिष्टोक्तेः॥ १४॥

श्रथ समन्वयनश्णे केयमकाण्डे विरोधाविरोधिनना,
भविता हि तस्याः स्थानमैविरोधनन्तणमित्यत श्राह । "प्रतिपादितं ब्रह्मण्" इति । श्रयमर्थः । नानैकश्राखागततत्तहाक्यानाचनया वाक्यार्थावगमे पर्यविभिते सित प्रमाणान्तरविरोधन वाक्यार्थावगनरप्रामाण्यमाश्रङ्क्याविरोधव्युत्पादनेन (१) प्रामाण्यव्यवस्थापनमिवरोधनश्णार्थः । प्रासङ्गिकं
तु तत्र सृष्टिविषयाणां वाक्यानां परस्परमिवरोधप्रतिपादनं
न तु नश्णार्थः । तत्प्रयोजनं च तत्रैव प्रतिपादियस्यते ।
इत्ह तु वाक्यानां सृष्टिप्रतिपादकानां परस्परविरोधे ब्रह्मणि
जगद्योनौ न समन्वयः सेद्रुमर्हित । तथा च न जगत्कारणातं ब्रह्मणो नश्णं न च तत्र गतिसामान्यं न च ततिसद्देये प्रधानस्थाश्रब्दलप्रतिपादनं, तस्मादाक्यानां विरोधाविरोधान्यामुक्तार्थाक्षेपसमाधानाभ्यां समन्वय एवे।पपाद्यत-

<sup>(</sup>१) प्रतिपादनेन-पा० १ ।

इति समन्वयस्य हे संगतिमदमधिकरणम्। वाक्यानां कारणे कार्ये परस्परविरोधतः। समन्वयो जगद्योनै। न सिध्यति परात्मनि॥

सदेव सेम्येद्मग्रमासिदित्यादीनां कारणविषयाणामसदा इद्मग्रमासिदित्यादिभिर्वाक्येः कारणविषयेविरोधः, कार्यवि-षयाणामिप विभिन्नक्रमाक्रमोत्पत्तिप्रतिपादकानां विरोधः । तथा कानि चिद्न्यकर्तृकां जगदुत्पत्तिमाचस्रते वाक्यानि, कानि चित्स्वयंकर्तृकाम्। मुख्या च तत्कार्येण तत्कारणतया ब्रह्म चित्तिम्। मृष्टिविप्रतिपत्तौ तत्कारणतायां ब्रह्मचस्र-णे (१) विप्रतिपत्तौ सत्यां भवति तक्षच्ये ब्रह्मण्यपि विप्र-तिपत्तिः। तसाद्रह्मणि समन्वयाभावान्न समन्वयग्यं ब्रह्म। वेदान्तास्तु कर्चादिप्रतिपादनेन कर्मविधिपरतयोपचरितार्था स्त्रविचित्तार्था वा जपोपयोगिन इति प्राप्तम् । क्रमादीत्या-दिग्रच्योनाक्रमे। युद्धते । एवं प्राप्तज्ञ्यते ।

सर्गक्रमविवादेपि न स स्रष्टरि विद्यते । सतस्त्वसदचेा भक्त्या निराकार्यतया क चित् ॥

न तावदस्ति च्रष्टिक्रमे विगानं, श्रुतीनामविरोधात् । त-याचि । त्र्यनेकश्रिचपपर्यवदाते। देवदत्तः प्रथमं चक्रदण्डादि करोत्यथ (२) तदुपकरणः कुमं कुमोपकरणस्वाचरत्युदकम् उदकोपकरणस्य संयवनेन गोधूमकणिकानां करोति पिण्डं पिण्डोपकरणस्तु पचित घृतपूर्णं तदस्य देवदत्तस्य सर्वत्रै-

<sup>(</sup>१) ब्रह्मकक्षणीय-पा० १ |

<sup>(</sup>२) चक्रदण्डादिकारणमुत्पाय-पाव 3 |

[मामती]

तिसान्कर्तृत्वाच्छकां वतुं देवदत्ताचनादि संभूतं तसाच-कादेः कुमादीति । प्रकां च देवदत्तात्कुम्भः समुद्भृतस्तस्मा-दुदकाचरणादीत्यादि । नच्चस्यसंभवः सर्वनासिन् कार्य-जाते क्रमवत्यपि देवदत्तस्य साचात्कर्तुरनुस्यूतत्वात्तयेषा-पि यद्यप्याकाप्रादिक्रमेणैव च्हिस्तथाप्याकाप्राननानिनादै। तत्रतत्र साम्रात् परमेश्वरस्य कर्तृत्वाच्छकां वक्तुं परमेश्व-रादाकामः संभूत इति, प्रकां च वक्तुं परमेश्वरादन सं-मूत इत्यादि । यदि त्वाकाशादायुर्वायोस्तेज इत्युक्ता ते-जसे। वायुर्वायोराकाग्र इति ब्रूयाङ्गवेदिरोधे। न चैतदस्ति । तसादमूषामविवादः श्रुतीनाम्। एवं 'स इमान् छोकान-च्छत्रते त्यक्रमाभिधायिन्यपि श्रुतिरविरुद्धा । एषा 🗟 स्वव्या-पारमभिधानमक्रमेण कुर्वती नाभिधेयानां क्रमं निरूणिद्वः ते तु यथाक्रमावस्थिता एवाक्रमेणे।च्यन्ते । यथा क्रमवन्ति ज्ञानानि जातानीति। तदेवमविगानम्। अभ्युपेत्य तु विगा-नम्चते खष्टी खर्बनेतिदगानम् (१)। खष्टा तु सर्ववेदान्त-वाक्येष्वनुस्यृतः परमेप्रवरः प्रतीयते नात्र श्रुतिविगानं मात्र-याप्यस्ति। न च सृष्टिविगानं स्रष्टरि तद्धीननिरूपणे वि-गानमावचतीति वाच्यम् । नच्चोष सङ्गलमात्रेणोच्यते ऽपि तु सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोत्यादिना रूपेणाच्यते सन्टा। तचा-स्य रूपं सर्ववेदान्तवाक्यानुगतम् । तज्ज्ञानं च फलवत् । 'ब्रह्मविदाप्ताति परं तरित श्रोकमात्मविदि'ति श्रुतेः इचिट-ज्ञानस्य तु न फर्न श्रूयते तेन फन्नवसंनिधावफर्न तद-

<sup>(</sup>१) खल्वेतद्विगानं न तु स्त्रष्टरि—पा० ३ |

ङ्गीमिति इष्टिविज्ञानं स्रष्ट्रब्रह्मविज्ञानाङ्गं तदनुगुणं सद स्मज्ञानावतारोपायतया व्याख्येयम्। तथा च श्रुतिः । 'ऋ-न्नेन सीम्य शुङ्गेनापा मूलमन्त्रिके'त्यादिका । शुङ्गेनायेण कार्येणेति यावत् । तसाम्न चष्टिविप्रतिपत्तिः सष्टरि विप्र-तिपत्तिमावचिति । ऋपि तु गुणे त्वन्याय्यकस्पनेति तदनुगुण-तया व्याख्येया । यच कारणे विगानमसदाइदमयत्रासी-दिति, तदपि तदप्येष स्नोको भवतीति पूर्वप्रक्षतं सद्रह्माक-घ्यासदेवेदमयत्रासीदित्युच्यमानं त्वसते। SHधाने Sसंबद्धं स्यात् । श्रुत्यन्तरेषा च मानान्तरेषा च विरोधः । तस्मा-दै।पचारिकं व्याख्येयम् । तद्दैकच्चाक्तरसदेवेदमयच्चासी-दिति तु निराकार्यतयोपन्यस्तमिति न कारणे विवाद इ-ति । ह्दत्रे चम्रब्दस्त्वर्थः । पूर्वपत्तं निवर्तयति । त्राकामा-दिषु च्रज्यमानेषु क्रमविगानेपि न स्रष्टरि विगानम् । कुतः । यथैकस्यां श्रुता व्यपदिष्टः परमेश्वरः सर्वस्य कर्ता तथैव श्रुत्यन्तरेषूक्तेः, केन रूपेण, कारणत्वेना,परः कस्पो यथा व्य-पदिष्टः क्रम त्राकाशादिषु, त्रात्मन त्राकाशः संभूत त्रा-काणादायुर्वायारियरग्रेरापाद्धः पृथिवीति, तथैव क्रमस्या-नपबाधनेन तत्तेजो ऽसृजतेत्यादिकाया ऋषि सृष्टेक्त्तेर्न सृ-ष्टाविप विगानम्। नन्वेकचात्मन त्राकाणकारणत्वेनेक्ति-रन्यत्र च तेजीकारणत्वेन तत्कयमविगानमत त्राच । "का-रणलेने"ति । चेता तिया सर्वत्राकामानलानिलादा साक्षा-त्कारणत्वेनात्मनः । प्रपिच्चतं चैतद्धस्तात् । व्याक्रियतद्दित च कर्मकर्भरि कर्मणि वा रूपम्। न चेतनमतिरिक्तं क-

र्तारं प्रतिश्चिपित किं द्वपस्थापयित । न स्व खूयते कोदारः स्वयमेवेति वा खूयते कोदारद्दति वा खिवतारं देवदस्तादिं प्र-तिश्चिपिति । ऋषि द्वपस्थापयत्येव । तस्नात्मवीमवदातम् ॥

# जगद्वाचित्वात् ॥ १६ ॥

नन ब्रह्म ते ब्रवाणीति ब्रह्माभिधानप्रकरणाद्पसंचारे च सर्वान्याभने।पद्यत्य सर्वेषां च भूतानां श्रेष्टां स्वाराज्यं प-र्येति य एवं वेदेति निरतिशयफ्तश्रवणाद्वह्मवेदनादन्यस्य त-दसंभवात् । त्रादित्यचन्द्रादिगतपुरुषकर्तृत्वस्य च यस्य वै-तत्कार्मे(१)ति चास्यासत्यवक्केदे सर्वनाम्ना प्रत्यश्चित्रस्य जगतः परामर्शेन जगत्मर्तृत्वस्य च ब्रह्मणे ऽन्यवासंभवा-त्कर्यं जीवमुख्यप्राणाप्रद्धा । उच्यते । ब्रह्म ते ब्रवाणीति बा-नाकिना गार्ग्येण ब्रह्माभिधानं प्रतिज्ञाय तत्तदादित्यादि-गताब्रह्मपुरुषाभिधानेन न तावब्रह्मोक्तम् । यस्य चाजा-तमनोर्थेवे बालाके एतेषां पुरुषाणां कर्ता यस वैतन्कर्मेति वाक्यं न तेन ब्रह्माभिधानं प्रतिज्ञातम् । न चान्यदीयेना-पक्रमेणान्यस्य वाक्यं शक्यं नियन्तुम् । तस्रादजातश्रज्ञोर्वा-क्यसन्दर्भपै।वीपर्याचीचनया येखार्थः प्रतिभाति स एव गा-द्याः । स्रत्र च कर्मग्रब्दस्तावद्यापारे निरूढवृत्तिः कार्येषु मियत इति व्युत्पत्त्या वर्तेत । न च **रू**टी सत्यां व्युत्प-त्तिर्युक्ताश्रयितुम् । न च ब्रह्मण उदासीन्स्यापरिणामि-ना व्यापारवत्ता । वाक्यभेषे चाथास्त्रिन्प्राण एवैकाधा भ-

<sup>(</sup>१) चेदं कर्मे---पा०१।२।

वतीति अवणात्परिसान्दनशणस्य च कर्मणो यचीपपत्तिः स एव वेदितव्यतयोपदिभ्यते। ऋदित्यादिगतपुरुषकर्तृत्वं च प्रा-षस्रोपपद्यते चिरप्यगर्भद्रपप्राणावस्थाविभोषत्वादादित्यादिदे-वतानां कतम एको देवः प्राण इति श्रुतेः। उपक्रमानुरोधेन चाेपसंचारे सर्वेश्रब्दः सर्वान्यापान इति च सर्वेषां भूताना-मिति चापेश्विकवृत्तिर्बद्धन्यापाना बद्धनां भूतानामित्येवंपरो द्रष्टयः। एकस्मिन्वाक्ये उपक्रमानुरोधादुपसंचारा वर्षानीयः। यदि तु दप्तवानािकमञ्जल्लाि ब्रह्मािभधायिनमपोद्याजातश्र-नेविचनं ब्रह्मविषयमेवान्यया तु तदुक्तादिशोषं विवशोरब-न्नाभिधानमसंबद्धं स्वादिति मन्यते, तथापि नैतद्वन्नाभिधानं भवित्मर्चति ऋषि तु जीवाभिधानमेव, यत्कारणं वेदितव्य-तयापन्यसस्य पुरुषाणां कर्तु वेदनायापेतं बाचाकिं प्रति बु-बेाधयिषुरजातग्रत्रुः सुप्तं पुरुषमामन्त्यामन्त्रणग्रव्दात्रवणा-त्प्राणादीनामभाक्तृत्वमस्वामित्वं प्रतिवेष्य यष्टिचातात्याना-न्प्राणादिव्यतिरिक्तं जीवं भीक्तारं खामिनं प्रतिवाधयति पर्-सादि । तद्यथा श्रेष्ठी स्त्रैर्भुङ्गे यथा वा स्वाः श्रेष्ठिनं भुज्जन्ति एवमेबैष प्रजात्मैतैरात्मभिर्मुङ्गे एवमेते त्रात्मान एतमात्मानं भुञ्जन्तीति अवणात् । यथा श्रेष्ठी प्रधानः पुरुषः खैर्भृत्यैः करणभूतैर्विषयान्भुङ्गे यथा वा खा भृत्याः श्रेष्ठिनं भुज्ज-न्ति, ते चि श्रेष्ठिनमण्यनाच्छादनादिग्रच्योन भुच्छन्ति, एवमेवैष प्रजातमा जीव एतैरादित्यादिगतैरात्मभिर्विषयान्भु-क्के। ते च्यादित्यादय त्रानाकावृष्यादिना साचित्रमाचरन्ता जीवात्मानं भाजयन्ति, जीवात्मानमपि यजमानं तदुरमृष्ट-

स्विरादानादादित्यादया भुक्कित, तसाज्जीवात्मैव ब्रह्मणे ऽभेदाइह्मोच वेदितव्यतयोपदिग्यते। यस्य वैतत्कर्मेति जी-वप्रयुक्तानां देचेन्द्रियादीनां कर्म जीवस्य भवति। कर्मज-व्यत्वादा धर्माधर्मयोः कर्मग्रब्दवाच्यत्वं रूट्यनुसारात्। तै। च धर्माधर्में। जीवस्य धर्माधर्माश्चिप्तत्वाच्चादित्यादीनां भेा-गोपकरणानां तेषु जीवस्य कर्तृत्वमुपपन्नम् । उपपन्नं च प्राणभृत्त्वाज्जीवस्य प्राणग्रब्दत्वम्। ये च प्रश्नप्रतिवचने केष पतद्वाचाके पुरुषो ऽग्रियष्ट यदा सुन्नः स्वनं व प-ग्यतीति। अनयोरिप न स्पष्टं ब्रह्माभिधानमुपचभ्यते। जीवव्यतिरेकच्च प्राणात्मनो चिरण्यगर्भस्याप्युपपद्यते, त-साज्जीवप्राणयोरन्यतर इच याच्चो न परमेश्वर इति प्रा-प्रम् । एवं प्राप्ते उच्यते।

म्हषावादिनमापाद्य बालाकिं ब्रह्मवादिनम् । राजा कथमसंबद्घं मिथ्या वा वक्तुमर्चिति॥

यथा चि कोन चिन्मणिनशणज्ञमानिना(१) काचे मणिरेष वेदितव्य इत्युक्ते परस्य काचेायं मणिर्न तक्षशणायागादित्य-भिधाय आत्मना विश्रेषं जिज्ञापियषारतत्त्वाभिधानमसंबद्ध-म् । अमणा मण्यभिधानं न पूर्ववादिना विश्रेषमापादय-ति स्वयमि मृष्यभिधानात् । तस्मादनेनोत्तरवादिना पूर्व-वादिना विश्रेषमापादयता मणितत्त्वमेव वक्तव्यम् । एवम-जातश्रशुणा दप्तवानाकोर ब्रह्मवादिना विश्रेषमात्मना दर्शयता जीवप्राणाभिधाने असंबद्दमुक्तं स्थात् । तयोवा ऽब्रह्मणोर्ब-

<sup>(</sup>१) ज्ञाभिमानिना—पा०२ |

श्वाभिधाने मिथ्याभिचितं स्वात्। तथा च न कश्चिदिशेषो बालाकोर्गार्यादजातश्रने।भेवेत् । तसादनेन ब्रह्मतत्त्वमभि-धातव्यं तथा सत्यस्य न मिथ्यावद्यम् । तसाइ ह्म ते जवा-णीति ब्रह्मणीपक्रमात्मर्वान्यापानीपच्च सर्वेषां च भूतानां श्रीव्दां स्वाराज्यं पर्येति य एवं वेदेति च सित संभवे सर्व-श्रुतेरसंकोचान्निरतिशयेन फलेनोपसंचाराङ्गह्मवेदनादन्यतस्र तदन्पपत्तेरादित्यादिपुरुषकर्तृत्वस्य च स्वातन्त्यवश्रापस्य मु-खास ब्रह्माप्येव संभवादन्येषां चिरप्यगर्भादीनां तत्पारत-न्त्यात् क्षेष एतद्वाचाके इत्यादेर्जीवाधिकरणभवनापादान-प्रश्नस्य यदा सुप्तः स्वप्नं न कं चन पश्यत्ययास्मिन्प्राण एवे-कथा भवति इत्यादेरत्तरस्य च ब्रह्माप्येवे।पपत्तेर्ब्रह्मविषयत्वं निञ्चीयते । ऋय कसान्न भवता चिरण्यगर्भगोचरे एव प्रश्नो-त्तरे तथा च नैताभ्यां ब्रह्मविषयत्वसिद्धिरित्येतन्निराचिकीर्षुः पठित । "एतस्त्रादात्मनः प्राणा यथा यथायतनं प्रतिष्ठन्त"-इति । एतदुक्तं भवति । चात्मैव जीवप्राणादीनामधिकरणं नान्यदिति । यद्यपि च जीवा नात्मना भिद्यते तथायुपाध्य-विक्तिस्य परमान्मना जीवलेने।पाधिभेदाङ्गेदमारोप्याधारा-भेयभावा द्रष्टवाः। एवं च जीवभवनाधारत्वमपादानत्वं च प-रमात्मन उपपन्नम्। तदेवं बाजान्यजातप्रनुसंवादवान्यसंद-र्भस्य ब्रह्मपरत्वे स्थिते यस्य वैतत्कर्मेति व्यापाराभिधाने न संगक्कतइति कर्मग्रब्दः कार्याभिधायी भवति, एतदिति सर्व-नामपराम्बष्टं च तत्कार्थं, सर्वनाम चेदं संनिद्धितपरामर्क्का, न च किंचिद्दि ग्रब्दोक्तमित संनिचितम्। न चादित्या- दिप्रवाः संनिचिता अपि परामर्शाची बज्जलात्युक्तिङ्गत्वा-च । एतदिति चैकस्य नपुंसकस्याभिधानादेतेषां पुरुषाणां कर्तेत्वनेनेव गतार्थलाच । तसादग्रब्दोक्तमपि प्रत्यसिस् संबन्धार्चं जगदेव पराम्रष्टव्यम् । एतदुक्तं भवति । ऋत्यस्प-मिद्मुच्यते एतेषामादित्यादिगतानां जगदेकदेशभूतानां क-र्तेति, किं तु क्रत्स्नमेव जगद्यस्य कार्यमिति वाग्रब्देन सू-चते । जीवप्राणप्रब्दै। च ब्रह्मपरी जीवप्रब्दस्य ब्रह्मीपन-खणपरत्वाद् न पुनर्बस्मग्रब्दा जीवीपनद्यणपरस्तथा सित चि बञ्चसमञ्जसं स्वादित्युक्तम्। न चानधिगतार्थावबे।धनस्वरस-स्य प्रव्दस्याधिगतबोधनं युक्तम् । नाप्यनिधगतेनाधिगती-पनशणमुपपन्नम् । न च संभवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदे। न्या-याः । वाक्यभ्रेषानुरोधेन च जीवप्राणपरमात्मीपासनात्रय-विधाने वाकात्रयं भवे,त्यै।वीपर्यपर्याचे।चनया तु ब्रह्मोपास-नपरत्वे एकवाकातेव। तसान्न जीवप्राणपरत्वमपि तु ब्रह्म-परत्वमेवेति सिद्दम् । स्थादेतत् । निर्दिग्यन्तां पुरुषाः का-र्थोसिदिषया तु क्रितिरनिर्दिष्टा तत्फाचं वा कार्यस्रोत्पत्तिस्ते यखेदं कर्में ति निर्दे च्छेते ततः कुतः पै।नक्त्वमित्यत च्या-🔻 । "नापि पुरुषविषयस्ये"ति । कर्तृप्रज्देनैव कर्तारमभि-द्धता तयोष्पात्तलादाचिप्रलाचि क्रतिं विना कर्ता भवति नापि क्रतिभीवनापराभिधाना भूतिमुत्पत्तिं विनेत्यर्थः। ननु यदीदमा जगत्वराम्डब्टं ततस्तवान्तर्भूताः पुरुषां ऋपीति य एतेषां परुषाणामिति पुनरुक्तमत त्राइ। "एतदुक्तं भवति। य एषां परुषाणा"मिति । नन प्राण एवैकधा भवतीत्यादि-

कादिप वाक्याच्जीवातिरिक्तः कुतः प्रतीयतद्रत्यते। वाक्यान्तरं पठित । ''एतसादात्मनः प्राणा'' इति । ऋपि च सर्ववेदा-न्तसिद्दमेतदित्याच । "सुवृप्तिकाचे चे"ति । वेदान्तप्रक्रिया-यामेवोपपत्तिमुपमंचारव्याजेनाच । "तसाद्यत्रास्या"ताना य-तो निःसंबोधोतः खक्कताहृपमिव हृपमस्रोति खक्कताहृपो न तु खक्कतेव जयविश्वेपसंस्कारयोखात्र भावात् समुदाचर-दुत्तिविशेपा(१)भावमात्रेणोपमानम् । एतदेव विभजते । "उ-पाधिभि"रन्तः करणादिभि"र्जनितं" यदिग्रेषविज्ञानं घटप-टोदिविज्ञानं तद्रचितं खरूपमात्मना, यदि विज्ञानिमत्ये-वाच्येत ततस्तद्विश्रिष्टमनविक्तन्नं सद्वह्मैव स्थात्तच नित्य-मिति ने।पाधिजनितं नापि तद्र चितं खरूपं ब्रह्मखभाव-स्याप्रचाणात् । त्रात उक्तं विभोषेति । यदा तु चयनच-णाविद्योपष्टं चितो विश्वेपसंस्कारः समुदाचरित तदा विश्वे-षविज्ञानेत्पादात्खप्रजागरावस्थातः परमातानो रूपाइंग्ररू-पमागमनमिति । न केवलं कैषितिकब्राह्मणे वाजसनेयेप्ये-वमेव प्रश्नोत्तरयोर्जीवव्यतिरिक्तमामनन्ति परमात्मानिमत्या-च । "ऋषि चैवमेका" इति । नन्वचाकाग्रं ग्रयनस्थानं त-त्कुतः परमात्मप्रत्यय इत्यत च्याच । "त्र्याकाश्रश्रब्द्ये"ति । न तावन्मुख्यस्थाकाश्रस्थात्माधारत्वसंभवः। यदपि च दास-प्रतिसत्तस्विताभिधाननाडीसंचारेण सुष्टवस्थायां पुरी-तदवस्थानमुक्तं तदप्यन्तः करणस्य । तसाइचरोसिन्नन्तरा-काणाइतिवदाकाणाण्यव्यः परमात्मनि मन्तव्य इति । प्रथमं

<sup>(</sup>१) विशेषा-पा् ः ।

#### वाक्यान्वयात ॥ १९॥

ननु मैत्रेयोत्राह्मणोपक्रमे, याज्ञवेष्कोन गार्डस्थ्यात्रमादृत्तमात्रमं यियासता मैत्रेय्या भार्यायाः कात्यायन्या सद्दार्थसंविभागकरणज्को मैत्रेयी याज्ञवष्कां पितमस्तत्वार्थिनी
पप्रच्छ । यनु मद्दां भगोः सर्वा प्रथ्वी वित्तेन पूर्णा स्यातिकमदं तेनास्ता स्थामृत नेति । तत्र नेति द्यावाद याज्ञवस्काः । यथैवोपकरणवतां जीवितं तथैव ते जीवितं स्थादस्तत्वस्य तु नाग्रास्ति वित्तेन । एवं वित्तेनास्तत्वाग्रा भवेस्थिति वित्तसाध्यानि कर्माण्यस्तत्वाय युज्येरन् । तदेव तु
नास्ति, ज्ञानसाध्यत्वादमृतत्वस्य । कर्मणां च ज्ञानविरोधिनां
तत्मद्रभावित्वानुपपत्तेरिति भावः । सा द्यावाच मैत्रेयी येनादं नास्ता स्थां किमदं तेन कुर्या यदेव भगवान्वेद तदेव
मे बृद्धि । ज्यस्तत्वसाधनमिति ग्रोषः । तत्रांस्तत्वसाध-

<sup>(</sup>१) चा-पा० १ | २ |

<sup>(</sup>२) व्यतिरेको-पा०१।

नज्ञाने।पन्यासाय वैराग्यपूर्वकत्वात्तस्य रागविषयेषु तेषु-तेषु पतिजायादिषु वैराग्यमुत्पादियतुं याज्ञवल्को न वाञ्च-रे पत्युः कामायेत्यादिवाकासन्दर्भमुवाच । त्र्रात्मीापाधिकं सि प्रियत्वमेषां न तु साञ्चान्प्रियाख्येतानि, तस्नादेतेभ्यः पतिजा-यादिभ्या विरम्य(१) यत्र साम्रात्प्रेम स एवात्मा वात्र्यरे द्रष्टव्यः श्रोतव्ये। मन्तव्ये। निदिध्यासितव्यः । वाग्रव्दोवधार्षे । त्रा-त्मैव द्रष्टव्यः साचात्कर्तव्यः । एतत्माधनानि च श्रवणादी-नि निचितानि श्रोतव्य इत्यादिना । "कस्मात्" । त्रात्मनी वारे दर्भनेन अवणादिसाधनेनेदं जगत्मर्वं विदितं भवती-ति वाक्यभ्रेषः । यते। नामरूपात्मकस्य जगतस्तत्त्वं पारमा-र्थिनं रूपमारमैव भुजङ्गस्रोव समारोपितस्य तत्त्वं रज्ज-सासादात्मनि विदिते सर्वमिदं जगत्तत्त्वं विदितं भवति रज्जामिव विदितायां समारोपितभुजङ्गस्य तत्त्वं विदितं भवति, यतस्तसादात्मैव द्रष्टच्या न तु तदतिरिक्तं जग-त्स्वरूपेण द्रष्टव्यम्। कुतः। यते। ब्रह्मा तं परादाद्वाह्मणजा-तिर्त्रोच्चार्णेऽचिमत्यभिमान इति यावत् । परादात्, पराकु-र्यात्, ऋम्टतत्वपदात्, कां, यान्यचात्मना ब्रह्म ब्राह्मणजाति वेद । एवं चत्रादिष्वपि द्रष्टव्यम् । त्रात्मैव जगतस्तत्त्वं न तु तदितिरित्तं तदिखनेव भगवती श्रुतिरूपपत्तिं दृष्टान्त-प्रबन्धेनाच । यत् खलु यद्गुचं विना न प्रकाते यचीतुं तत्त-तो न व्यतिरिच्यते। यथा रजतं ग्रुक्तिकाया भुजङ्गो वा रज्जोः दुन्दुभ्यादिग्रब्दसामान्यादा तत्तक्कब्दभेदाः, न गृ-

चानो च चिद्रपग्रचणं विना स्थितिकाचे नामकृपाणि त-सान्न चिदात्मना भिद्यन्ते तदिदमुत्तं "स यथा दुन्दुभेईन्य-मानस्ये"ति । दुन्दुभिग्रच्योन तद्गतं ग्रब्दसामान्यमुपलच्चयति । न केवलं स्थितिकाले नामरूपप्रपचिथिदात्मातिरेकेणाग्रच-णाचिदात्मना न व्यतिरिच्यते ऽपि तु नामरूपात्पत्तेः प्राग-पि चिद्रूपावस्थानात् तदुपादानत्वाच नामक्रपप्रपच्चस्य तद-नितरेकः, रज्जूषादानस्येव भुजङ्गस्य रज्जोरनितरेक इ-त्येतद्(१) दृष्टान्तेन साधयति भगवती श्रुतिः । स यथा-द्वैभाग्नेरभ्याचितस्य पृथम्धूमा विनिय्वर(२)न्येवं वात्र्यरे ऽस्य मस्ता भूतस्य निःश्वसितमेतद्यद्दग्वेद इत्यादिना चतुर्विधा मन्त्र उक्त, इतिहास इत्यादिना ऽष्टविधं ब्राह्मणमुक्तम्। एतदुत्तं भवति । यथाग्निमात्रं प्रथममवगम्यते चुद्राणां वि-स्फुलिङ्गानामुपादानम्। ऋथ ततो विस्फुलिङ्गा व्युचरन्ति न चैतेग्रेस्तत्त्वान्यत्त्वाभ्यां श्रक्यन्ते निर्वत्तुम् । एवस्टरवेदादया-प्यन्वप्रयता(३)द्रह्माणे। व्युचरन्ता न ततस्तत्त्वान्यत्त्वाभ्यां निरुचन्ते च्यादिभिनीमोपनच्यते यदा च नामधेयस्येयं गतिस्तदा तत्पूर्वकस्य रूपधेयस्य कैव कथेति भावः। न कोवलं तदुपादानत्वात्ततो न व्यतिरिच्यते नामरूपप्रपचः, प्र-चयसमये च तदनुप्रवेशात्ततो न व्यतिरिच्यते । यथा सा-मुद्रमेवामाः पृथिवीतेजःसंपर्कात्काठिन्यमुपगतं सैन्धवं खि-

<sup>ं (</sup>१) इत्येवं — पा० १ | २ |

<sup>(</sup>२) विनिःसरन्ती । १ । 3 ।

<sup>(3)</sup> दयोल्पप्रयत्नत्वा-पा० १ ।

ख्यः (१) स चि खाकरे समुद्रे शिप्तामा एव भवत्येवं चिद्रम्भी-धी चीनं जगचिदेव भवति न तु ततो ऽतिरिच्चतइति । एतडुष्टान्तप्रबन्धेनाच(२)। "स यथा सर्वासामपामि"त्यादि। दृष्टान्तप्रबन्धमुक्ता दाष्टीन्तिके योजयित। "एवं वा ऋरेद्रदं मचदि"ति । बुच त्वेन(३) ब्रह्मोक्तम् । इदं ब्रह्मोत्यर्थः । भूतं सत्यम् च्रनन्तम् नित्यम् च्रपारं सर्वगतं विज्ञानघना विज्ञा-नैकरस इति यावत्। एतेभ्यः कार्यकारणभावेन व्यवस्थितेभ्या भूतेभ्यः समुत्याय साम्येने।त्याय कार्यकारणसंघातस्य स्नुव-क्केदाहुः खिलग्री किलादयस्तदविकन्ने चिदात्मनि तदिप-रीतेषि प्रतीयन्ते यथादकप्रतिविम्बिते चन्द्रमिस तायगताः कम्पादयस्तदिदं साम्येनात्यानं यदा त्वागमाचार्यापदेशपूर्व-कमननिदिध्यासनप्रकर्षपर्यन्तजोस्य ब्रह्मासद्वपसाचात्कार **उपावर्तते तदा निर्म्ह**ष्टिनिखिचसवासनाविद्यामचस्य का-र्यकरणसंघातभूतस्य विनाग्रे तान्येव भूतानि नग्यन्यनु त-दुपाधिश्वदात्मनः खिच्यभावा विनग्यति । तता न प्रेत्य कार्यकरणभूतनिवृत्ती रूपगन्धादिसंज्ञास्तीति न प्रेत्य सं-ज्ञास्तीति संज्ञामाचनिषेधादातमा नास्तीति मन्यमाना सा मैनेयी होवाच, त्रानैव मा भगवानमूमुहन्मोहितवान् न प्रेत्य संज्ञास्तीति स होवाच याज्ञवस्कः खाभिप्रायं देते हि रूपादिविश्रेषसंज्ञानिबन्धने। दुःखित्वाद्यभिमानः । स्रानन्द-

<sup>(</sup>१) खिल्यो घन इत्यर्थ इति कल्पतरः ।

<sup>(</sup>२) दृष्टान्ताबष्टमभेनाह--पा० १ ।

<sup>(</sup>३) महत्वेन-पा० २ |

ज्ञानैकरसब्रह्मादयानुभवे तु तत्केन कं पग्यत् ब्रह्म वा के न विजानीयात्(१) निच तदास्य कर्मभावे।स्ति खप्रकाश्रत्वा-त् । एतदुक्तं भवति । न संज्ञामात्रं मया व्यासेघि(२) किं त् विश्रेषसंज्ञेति । तदेवमस्तत्वफलेनोपक्रमानाध्येचात्मवि-ज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञाय तदुपपादनाद् उपसंचारे च मच्द्रुतमनन्तिमत्यादिना च ब्रह्मरूपाभिधानाद्देतनिन्द्या चाडैतगुणकीर्तनाद्रह्मीव मैचेयीब्राह्मणे प्रतिपादां न जीवात्मे-ति नास्ति पूर्वपत्त इत्यनारभ्यमेवेदमधिकरणम्। ऋत्रोच्यते। भेाकृत्वज्ञानृताजीवरूपे।त्यानसमाधये मैंत्रेयीबाह्मणे पूर्वप-चेषोपक्रमः कृतः। पतिजायादिभोग्यसंबन्धे नाभोक्तुर्बह्म-षो युज्यते नापि ज्ञानकर्तृत्वमकर्तुः साक्षाच महतो भूत-स्य विज्ञानात्मभावेन समुखानाभिधानं विज्ञानात्मन एव द्रष्टव्यत्वमाच । ऋन्यथा ब्रह्माणा द्रष्टव्यत्वपरे ऽस्मिन् ब्राह्म-णे तस्य विज्ञानात्मत्वेन समुत्यानाभिधानमनुपयुक्तं स्या-त्तस्य तु द्रष्टव्यत्वमुपयुज्यते इत्युपक्रममात्रं पूर्वपचः क्रतः। भोत्नर्थताच भाग्यजातस्येति तदुपोद्वलनमाचम् । सिद्धान्त-सु निगदव्याख्यातेन भाष्येणाक्तः । तदेवं पैार्वापर्याचीचनया मैनेयीब्राह्मणस्य ब्रह्मदर्भनपरत्वे स्थिते भाेेेेे जीवाता-नापक्रममाचार्यदेशीयमतेन तावत्समाधत्ते द्धवकारः॥

<sup>(</sup>१) केन कं विजानीयात्-पा० २ |

<sup>(</sup>२) व्यासेध्यते-पा० २ |

## प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्गमाइमरथ्यः॥२०॥

यथा चि वक्रेविकारा व्युचरनो विस्पुलिङ्गा न वक्रेरत्यनां भिद्यन्ते तद्रूपनिरूपणलान्नापि ततात्यन्तमभिन्ना वक्रेरिव परस्परव्यावृत्त्यभावप्रसङ्गात्, तथा जीवात्मानेपि बह्मविकारा न ब्रह्मणात्यनां भिद्यन्ते चिद्रूपत्वाभावप्रसङ्गान्
नाष्यत्यनां न भिद्यन्ते(१) परस्परं व्यावृत्त्यभावप्रसङ्गात्,
सर्वज्ञं प्रत्युपदेभवेयर्थाच । तसात्कथं चिद्वेदे। जीवात्मनामभेदस्य । तत्र तदिज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञासिद्वये विज्ञानात्मपरमात्मने।रभेदमुपादाय परमात्मनि दर्भयितव्ये
विज्ञानात्मने।पक्रम इत्यास्मरथ्य त्राचार्यो मेने । त्राचार्यदेशीयान्तरमतेन समाधन्ते ॥

# उत्क्रमिष्यतएवंभावादित्यौडुलो-

#### मिः॥ २१॥

जीवा चि परमात्मनेत्यनां भिन्न एव सन् देचेन्द्रियम-ने बुद्धप्रधानसंपर्कात्मवेदा कल्पस्तस्य च ज्ञानध्यानादिसा-धनानुष्ठानात्मं प्रसन्नस्य देचेन्द्रियादिसं घातादुत्क्रिमिष्यतः प-रमात्मनेक्योपपत्तेरिदमभेदेने। पक्षमण्यम् । एतदुक्तं भवति । भविष्यन्तमभेदमुपादाय भेदकालेष्यभेद उक्तः । यथाज्ञः पाच्चराविकाः ।

त्रामुक्तेर्भेद एव स्थाज्जीवस्य च परस्य च । मुक्तस्य तु न भेदो ऽस्ति भेदचेतोरभावतः ॥ इति ।

<sup>(</sup>१) प्यत्यन्तमभिन्नाः--पा० १ ।

श्रुतिमुपन्यस्वति । "श्रुतिश्चैव"मिति । पूर्वं देचेन्द्रियासुपाधिक्वतं कचुष्यत्मात्मन उक्तं, सम्मित खाभाविकमेव जीवस्य नामरूपप्रपञ्चाश्रयत्वच्छणं काचुष्यं पार्थिवानामणूनामिव ग्यामत्वं केवचं पाकेनेव ज्ञानध्यानादिना
तद्पनीय जीवः परात्परतरं पुरुषमुपैतीत्याच । "क चिच्च
जीवाश्रयमपी"ति । नदी निदर्शनं यथा सेास्येमा नद्य इति ।
तदेवमाचार्यदेशीयमतद्यमुक्काचापरितुष्यन्नाचार्यमतमाच स्नकारः ॥

#### अवस्थितेरिति काशकुत्स्नः॥२२॥

एतह्याचि । "अस्वैव परमात्मन" इति । न जीव आत्मनोन्या नापि तिइकारः किं त्वात्मैवाविद्योपाधानकिष्यतावक्केदः । आकाण्णइव घटमणिकादिकिष्पतावक्केदे । घटाकाण्णे
मणिकाकाण्णे न तु परमाकाण्णादन्यसिकारे वा । ततस्य
जीवात्मनोपक्रमः परमात्मनैवोपक्रमस्तस्य ततो ऽभेदात् ।
स्थूचदर्श्याचे।कप्रतीतिसीकर्यायौपाधिकेनात्मरूपेणोपक्रमः क्रतः । अनैव श्रुतिं प्रमाणयित । "तथा चे"ति । अथ विकारः परमात्मनों जीवः कसान्न भवत्याकाणादिविद्त्याच ।
"न च तेजःप्रभृतीनामि"ति । निच यथा तेजःप्रभृतीनामात्मविकारत्वं श्रूयते एवं जीवस्येति । आचार्यन्यमतं विभजते । "काण्णक्रत्सस्याचार्यस्ये"ति । आत्यान्तिके सत्यभेदे
कार्यकारणभावाभावात् अनात्यित्तिको ऽभेद आस्थ्यस्यथा
च कथं चिद्वेदोपीति तमास्थाय कार्यकारणभाव इति(१)।

<sup>(</sup>१) भाव इति कियानपीत्युक्तम् । पा० १। २।

मतचयमुक्ता काणकतन्त्रीयमतं साधुत्वेन निर्द्वारयति । "त-त्र तेषु मध्ये काशकत्स्त्रीयं मत''मिति । त्रात्यन्तिके चि जी-वपरमात्मने।रभेदे तात्त्विके ऽनाद्यविद्योपाधिकास्पिता भेदस्त-च्वमसीति जीवात्मने। ब्रह्मभावतच्वापदेश्रश्रवणमनननिदि-ध्यासनप्रकर्षपर्यन्तजनाना साक्षात्कारेण विद्यया प्रकाः स-मूलकाषं कषितुं रज्ज्वामि विश्वमद्दव रज्जनत्त्वसाशात्का-रेण राजपुत्रस्थेन च म्लेक्कतुले वर्द्दमानस्यात्मनि समारोपि-ते। म्लेक्कभावे। राजपुत्रीसीति त्राप्ते।पदेशेन। न तु स्टि-कारः ग्ररावादिः ग्रतग्रोपि स्टन्स्टदिति चिन्यमानस्तव्ज-नाना स्टङ्गावसामात्नारेण प्रक्यो निवर्तयतुं, तत्कस्य चे-ते।स्तस्यापि मृदे। भिन्नाभिन्नस्य तात्त्विकत्वाद्, वस्तुनस्तु ज्ञा-नेनोच्छेत्तुमग्रकात्वात् सायं प्रतिपिपादयिषितार्थानुसारः । श्रिप च जोवस्थात्मविकारत्वे तस्य ज्ञानध्यानादिसाधनानुष्ठा-नात् खप्रक्ततावय्यये सति नामृतत्वस्यात्रास्तीत्यपुरुषार्यत्वम-चतत्वप्राप्तिश्रुतिविरोधश्च, काणकत्स्नमते त्वेतदुभयं नास्ती-त्याच । "एवं च सती"ति । ननु यदि जीवा न विका-रः किंतु ब्रह्मीन कथं तर्हि तिसाम्नामकृपात्रयत्वश्रुतिः क-यं च यथाग्नेः शुद्रा विस्फु जिङ्गा इति ब्रह्मविकारश्रुतिरित्या-ग्रद्भामुपसंचारव्याजेन निराकरोति । "त्रतञ्च खात्रयस्ये"ति । यतः प्रतिपिपादयिषितार्थानुसारश्वाम्टतत्वप्राप्तिश्च विकारपचे न सं भवतः. ऋतस्रेति योजना । दितीयपूर्वपश्वीजमनयैव विद्वस्थापाकरोति । "यदप्युक्त"मिति । ग्रेषमितरोदिताधँ व्याख्यातार्थं च । त्वतीयपूर्वपर्वाजनिरासे कामकृत्स्नीयेनैवे-

त्यवधारणं तन्मतात्रयणेनैव तस्य प्रकानिरासत्वात् । ऐका-न्तिके चुदैते चात्मना ऽन्यकर्मकरणे केन कं पद्येदिति च्यात्मनस्य कर्मत्वं विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयादिति प्रकां निषेडुम्। भेदाभेदपचे वैकान्तिके वा भेदे सर्वमेतददैताश्र-यमग्रकामित्यवधारणस्यार्थः । न कोवसं काग्रक्तन्स्रीयदर्ग-नात्रयणेन भ्तपूर्वगत्या विज्ञात्त्वमपि तु श्रुतिपै।वीपर्यप-र्याचीचनयाप्येवमेवेत्याच । "ऋपि च यत्र ही"ति । कसा-त्पुनः कामक्रत्यस्य मतमास्थीयते नेतरेषामाचार्याणामित्य-त स्त्राच । "दर्शितं तु पुरस्तादि"ति । कामज्ञत्स्तीयस्य मतस्य श्रुतिप्रबन्धापन्यासेन पुनः श्रुतिमत्त्वं स्मृतिमत्त्वं चाप-संचारापक्रममाच । "त्रातस्रे"ति । क चित्पाठ त्रातस्रेति । तस्यावश्यं चेखर्थः । जननजरामरणभीतयो विक्रियास्तासां सर्वासां महानज इत्यादिना प्रतिषेधः परिणामपत्ते ऽन्यस्य चान्यभावपचे ऐकान्तिकादैतप्रतिपादनपरा एकमेवादितीयमि-त्यादया दैतदर्भनिन्दापराश्वान्योसावन्योत्तमस्नीत्यादया ज-न्मजरादिविक्रियाप्रतिषेधपराश्चेष मद्दानज द्रत्यादयः श्रुतय उपरुध्येरन् । ऋषि च यदि जीवपरमात्मनोर्भेदामेदावास्त्रीये-यातां (१) ततस्तयोर्मियो विरोधात्ममुच्चयाभावादेकस्य बजी-यस्वे नात्मनि निरपवादं विज्ञानं जायेत बजीयसैकेन दुर्ब-चपक्षावचिम्बना ज्ञानस्य बाधनात्। त्र्यय त्वयन्त्रमाणविश्रेष-तया न बलाबलावधारणं, ततः संग्रये सति न स्तिनिश्च-

<sup>(</sup>१) वाश्रीयेयाताम्-पा० १ |

तार्थ(१)मातानि ज्ञानं भवेत्सुनिश्चितार्थं च ज्ञानं मोह्यापायः श्रूयते 'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्था' इति । तदेतदाच । "श्र-न्यया मुमुङ्र्णा"मिति । एकत्वमनुपग्यत इति श्रुतिने पुन-रेकलानेकले ऋनुपश्चात इति । ननु यदि खेनचपरमात्म-नेारभेदेा भाविकः, कथं तर्चि व्यपदेशबुद्धिभेदे। चेत्रज्ञः प-रमात्मेति, कथं च नित्यग्रुइनुइमुक्तस्वभावस्य संसारिता । ऋविद्याक्ततनामरूपोपाधिवशादिति चेत्, कस्ये-यमविद्या, न तावज्जीवस्य तस्य परमाताना व्यतिरेकाभा-वात् नापि परमात्मनसास्य विद्यैकरसस्याविद्यात्रयत्वान्पप-त्तेः । तदत्र संसारित्वासंसारित्वविद्याविद्यावत्त्वह्रपविरुद्वधर्म-संसर्गाइ द्वियपदेशभेदाचास्ति जीवेश्वरयोर्भेदोपि भाविक इत्यत चाच । "स्थिते च परमात्मश्चेचज्ञात्मैकल"इति । न तावद्गेदाभेदावेकच भाविका भवितुमर्चत इति विपच्च-तं प्रथमे पादे । दैतदर्भननिन्दया चैकान्तिकादैतप्रतिपा-दनपराः पार्वापर्याचाचनया सर्वे वेदान्ताः प्रतीयन्ते । तच यथा बिम्बादवदातात्तात्त्विको प्रतिविम्बानामभेदेपि नीसम-णिक्रपाणकाचाद्युपधानभेदा(२)त्काच्पनिको जीवाना भेदो बुद्धित्यपदेशभेदै। वर्तयित, इदं विम्बमवदातिममानि च प्रति-विम्बानि नीचे।त्यचपचाप्रश्यामचानि वृत्तदीर्घादिभेदभाञ्जि बद्रनीति, एवं परमातानः ग्रुड्स्वभावाच्चीवानामभेदऐका-न्तिकेष्यनिर्वचनीयानाद्यविद्योपधानभेदात्कारूपनिको जीवानां

<sup>(</sup>१) श्रुतिनिश्चितार्थ-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) शुपाधिभेदा---पा०१।२।

भेदो बुद्धिव्यपदेश्रभेदावयं च परमात्मा ग्राडुविज्ञानानन्द-स्वभाव इमे च जीवा ऋविद्याशोकदुः खाद्युपद्रवभाज इति वर्तयति । ऋविद्यापधानं च यद्यपि विद्यास्त्रभावे परमा-त्मनि न साचादस्ति तथापि तत्प्रतिनिम्नकल्पजीवदारेण प-रसिन्नचते । न चैवमन्यान्यात्रया जीवविभागात्रया विद्या श्वविद्यात्रयस्य जीवविभाग इति, बीजाङ्कुरवदनादित्वात् । श्वत एव कानुहिष्रयेष ईश्वरे। मायामारचयत्यनर्थिकामुद्दे-प्यानां सर्गादे। जीवानामभावात् कथं चात्मानं संसारिणं विविधवेदनाभाजं कुर्यादित्याद्यनुयोगो निरवकागः। न ख-खादिमान् संसारे। नाष्यादिमानविद्याजीवविभागे। येनान्-युज्येतेति । ऋत च नामग्रचणेनाविद्यामुपलश्रयति । स्वादे-तत् । यदि न जीवाद्रह्म भिद्यते चन्त जीवः स्फुट इति ब्रह्मापि तथा स्थात्तथा च निष्टितं गुष्टायामिति नेापपद्यत-इत्यत त्राच । "निच सत्यिम"ति । यथा चि विम्वस्य मणि-क्टपाणादया गुदा एवं ब्रह्मणीपि प्रतिजीवं भिन्ना ऋविद्या-गुचा इति। यथा प्रतिविम्बेषु भासमानेषु विम्बं तदभिन्न-मपि गुच्चमेवं जीवेषु भासमानेषु तद्भिन्नमपि ब्रह्म गु-च्चम् । ऋतु तर्षि ब्रह्मणा ऽन्यदुच्चमित्यत ऋाच । "न च ब्रह्मणा ऽन्य" इति। ये त्वास्मरच्चप्रभृतया "निर्वन्धं कुर्वन्ति ते वेदान्तार्थिम"ति। ब्रह्मणः सर्वात्मना भागग्रो वा परिणा-माभ्यपगमे तस्य कार्यत्वादनित्यत्वाच तदात्रितो मोचोपि तथा स्थात् । यदि त्वेवमपि मीचं नित्यमक्ततनं ब्रूयुस्त-नाइ । "न्यायेने"ति । एवं ये नदीसमुद्रनिदर्भनेनामुक्ते-

र्भेंदं मुक्तस्य चाभेदं जीवस्यास्थिषत तेषामपि न्यायेनासंग-तिः । नो ज्ञातु घटः पटो भवति । ननूतां यथा नदी समुद्रे। भवतीति । का पुनर्नद्यभिमता ऽऽयुक्यतः । किं पाद्यः-परमाणव उतेषां संखानभेद चाचे। खित्तदारब्धेवयवी । तत्र संख्यानभेदस्य वा ऽवयविने। कं समुद्रनिवेशे विनाशात् क-स्य समुद्रेणैकता, नदीपायःपरमाणूनां तु समुद्रपायःपरमाणु-भ्यः पूर्वीवस्थितेभ्यो भेद एव नांभेदेः, एवं समुद्रादिप तेषा भेद एव । ये तु काश्रक्तन्सीयमेव मतमास्थाय जीवं प-रमात्मनें।ग्रमाचख्युस्तेषां कथं 'निष्कचं निष्कियं ग्रान्त'-मिति न श्रुतिविरोधः । निष्कचमिति सावयवत्वं व्यासेधि न तु सांग्रालम्। ऋंग्रस्य जीवः परमात्मना नभसद्दव क-र्णनिमिमण्डलाविक्सं नभः ग्रब्स्श्रवणयायं वायोरिव च श्ररीराविक्कनः पञ्चवृत्तिः प्राण इति चेत् । न तावन्नभा नभर्से। प्रस्तस्य तत्त्वात् । कर्षानेमिमण्डलाविकन्नमं प्र इति चेद्, चन्त तर्चि प्राप्ताप्राप्तविवेकोन कर्णनेमिमण्डलं वा तस्रं-योगो वेत्युक्तं भवति । न च कर्णनेमिमण्डचं तस्यांग्रस्त-स्म तते। भेदात् । तत्वंयोगे। नभेाधर्मत्वात्तस्यां इति चे-त्। न। च्यनुपपत्तेः। नभोधर्मत्वे चि तदनवयवं सर्वचाभि-न्नमिति तत्संयागः सर्वत्र प्रयेत । नच्चस्ति संभवा ८नव-यवमव्याप्य वर्ततर्ति । तसात्तत्रास्ति चेद्याप्यैव । न चेद्या-भ्रोति तत्र नास्त्येव । व्याप्यैवास्ति कोवलं प्रतिसंबन्ध्यधी-ननिरूपणतया न सर्वत्र निरूप्यतद्ति चेत् न नाम निरूप्य-ताम । तत्स्युक्तं तु नभः श्रवणयाग्यं सर्वत्रास्तीति सर्वत्र श्रवण(१)प्रसङ्गः । न च भेदाभेदयोरन्यतरेणांगः प्रको निर्वज्ञुम् । न चोभाभ्यां, विरुद्धयोरेकचासमवायादित्यक्तम् । तसादनिर्वचनीयानाद्यविद्यापरिकाल्पित एवांग्रो नभसे। न भाविक इति युक्तम्। न च कान्यनिको ज्ञानमात्रायत्त-जीवितः कथमविज्ञायमानोस्ति, ऋसंश्वांगः कथं ग्रब्दश्रव-णजशणाय कार्याय कच्चते न जात् रज्वामज्ञायमान जरगा भयकमादिकार्याय पर्याप्त इति वाच्यम् । अज्ञा-तलासिद्धेः । कार्यव्यङ्गाला(२)दस्य । कार्योत्पादात् पूर्वमज्ञातं कथं कार्योत्पादाङ्गमिति चेत् । न । पूर्वपूर्वकार्योत्पादव्य-ङ्गालादसत्यपि ज्ञाने तत्संस्कारानुवृत्तरेनादिलाच कन्पना त-त्संस्कारप्रवाचस्य । श्रम्तु वानुपर्णत्तरेव कार्यकारणयो-र्मायात्मकत्वात् । ऋनुपपत्तिर्चि मायामुपोद्वचयति । ऋनु-पपद्यमानार्थत्वान्मायायाः। ऋषि च भाविकां श्रवादिनां मते भाविकांत्रस्य ज्ञानेनोच्छेत्तमग्रकात्वाच ज्ञानध्यानसाधनो मोत्तः स्थात् तदेवमाकाशांश्रद्व श्रोत्रमनिर्वचनीयम्। एवं जीवो ब्रह्मणांग इति काणकत्स्वीयं मतमिति सिद्धम् ॥

पकतिश्र पतिज्ञादृष्टान्तानुपरो-

#### धात्॥ २३॥

स्यादेतत् । वेदान्तानां ब्रह्मणि समन्वये दर्भिते समाप्तं समन्वयत्त्वणमिति किमपरमविश्रष्यते यदर्थमिदमारभ्यत-

<sup>(</sup>१) शब्दश्रवण-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) कार्यगम्यत्वा-पा० १ ।

इति ग्रङ्कां निराकतुं संगति दर्भयन् अवग्रेषमा । "यथा-भ्युद्ये"ति । अत्र च लचणस्य संगतिमुक्का लचणेना-स्याधिकरणस्य संगतिस्का । एतदुक्तं भवति । सत्यं ज-गत्कारणे ब्रह्मणि वेदान्तानामुक्तः समन्वयस्त कारण-भावस्योभयथा दर्भनाज्जगत्कारणत्वं ब्रह्मणः किं निमित्त-त्वेनैव, अतोपादानत्वेनापि । तच यदि प्रथमः पचस्तत उपादानकारणानुसरणे सांख्यसृतिसिद्धं प्रधानमभ्युपेयम् । तथा च जन्माद्यस्य यत इति ब्रह्मलक्षणमसाधु, अति-त्याप्तेः प्रधानेपि गतत्वात् । असंभवादा । यदि तूत्तरः प-श्वस्तो नातित्याप्तिनीयत्याप्तिरिति साधु लक्षणम् । सोय-मव्योषः । तच

द्रैशापूर्वककर्तृत्वं प्रभुत्वमसद्धपता । निमित्तकारणेष्वेव नोपादानेषु कर्चि चित् ॥

तदिदमा । "तत्र निमित्तकारणमेव तावदि"ति । श्वागमस्य कारणमात्रे पर्यवसानादनुमानस्य तदिशेषनि-यममागमो न प्रतिश्चिपत्यपि त्वनुमन्यत्यवेत्या । "पारिश्चियाद्व प्रसित्तस्य प्रसित्तस्य प्रतिषेधे उन्यत्राप्रसङ्गात्यां स्वसृतिप्रसिद्धमानुमानिकं प्रधानं श्चियत्वतः । एकविज्ञानेन च सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानं मृत तमादे ग्यामित्यादिना, यथा सोम्येकेन मृत्यिपडेनेति च दृष्टान्तः, परमात्मनः प्राधान्यं स्वयतः । यथा सोमग्रमण्येकेन ज्ञानं सर्वे कठा ज्ञाता भवन्ति । एवं प्राप्तउच्यते । प्रक्रनिस्य । कवेवं ब्रह्मनिमत्तकारणं, कुतः । प्रतिज्ञादृष्टान्त-

[भामती] [ इर्ध ] [चार्पाः ध चः रुह्]

योरनुपरोधात् । निमित्तकारणत्वमाचे तु तावुपरुध्येया-ताम् । तथाचि ।

न मख्ये संभवत्यर्थे जघन्या वृक्तिरिष्यते । न चानुमानिकं युक्तमागमेनापवाधितम् ॥ सर्वे चि तावदेदान्ताः पौर्वापर्येण वीश्विताः । ऐकान्तिकादैतपरा दैतमाचनिषेधतः (१) ॥

ति इति प्रतिज्ञाद्दशन्ती मुख्यार्थावेव युक्ती न तु यजमानः प्रस्तर इतिवद्गणकक्पनया नेतव्या तस्यार्थवाद-स्थातन्परत्वात्। प्रतिज्ञाद्दशन्तवाक्ययोस्वदेतपरत्वादुपादान-कारणात्मकत्वाच्चोपादेयस्य कार्यजातस्योपादानज्ञानेन त-ज्ञानोपपत्तेः। निमत्तकारणं तु कार्यादत्यन्तभिन्नमि-ति न तज्ज्ञाने कार्यज्ञानं भवित । त्रतो ब्रह्मोपा-दानकारणं जगतः। न च ब्रह्मणोन्यन्निमित्तकारणं जगत इत्यपि युक्तम्। प्रतिज्ञाद्दशन्तोपरोधादेव । निष्क तदानीं ब्रह्माणा ज्ञाने सवैं विज्ञातं भवित । जगिन्नमित्त-कारणस्य ब्रह्माणोन्यस्य सर्वमध्यपातिनस्तज्ज्ञानेनाविज्ञानात्। यत इति च पच्चमी न कारणमाने (२) स्मर्थते ऽपि तु प्रकृतीः जनिकर्तः प्रकृतिरिति । ततोपि प्रकृतित्वमवगच्छामः। दुन्दभिग्रचणं दुन्दुभ्याघातग्रचणं च तद्गतग्रब्दत्वसामान्यो-पत्तस्यणार्थम्॥

त्रनागतेच्छासंकाचोभिध्या । एतया खलु खातन्त्र्यल-

<sup>(</sup>१) निषेबकाः-पा० २ |

<sup>(</sup>२) निमित्तकारणमात्रे-पा० १ ।

श्रणेन कर्तृत्वेन निमित्तत्वं दर्भितम् । बङ्क स्थामिति च स्वविषयतयोपादानत्वमुक्तम् ॥

आकाशादेव ब्रह्मण एवेत्यर्थः। साक्षादिति चेति स्वावय-वमनूद्य तस्त्रार्थं व्याचष्टे। "आकाशादेवे"ति श्रुतिर्ब-ह्मणो जगदुपादानत्वमवधारयन्ती उपादानान्तराभावं सा-स्वादेव दर्शयतीति सास्वादिति स्वावयवेन दिशितमिति योजना॥

### आत्मकृतेः परिणामात् ॥ २६ ॥

प्रक्रितग्रचणमुपन्यणं निमित्तमित्यपि द्रष्टव्यं, कर्मत्वेनोपादानत्वात्कार्द्रत्वेन च तत्प्रिति निमित्तत्वात्। "कथं पुनिरि"ति।
सिद्वसाध्ययोरेकचासमवायो विरोधादिति। "परिणामादिति
बूम"इति । पूर्वसिद्धस्याप्यनिर्वचनीयविकारात्मना परिणामो ऽनिर्वचनीयत्वाद्वेदेनाभित्तद्वेति सिद्धस्यापि साध्यत्वमित्यर्थः। एकवाक्यत्वेन व्याख्याय परिणामादित्यवच्छिद्य व्याचष्टे। "परिणामादिति वे"ति। सच्च त्यच्चेति दे
बद्धाणो रूपे। सच्च सामान्यविश्रेषेणापरोक्षतया निर्वाच्यं
पृथिव्यत्रेजोन्चणम् । त्यच्च परोक्षमत एवानिर्वाच्यमिदन्तया वाव्याकाश्रन्तश्रणं, कथं च तद्वच्चाणो रूपं,
यदि तस्य बद्धोपादानं, तस्नात्परिणामाद्वद्वा भृतानं। प्रक्तनिरिति॥

पूर्वपिश्वणोः ऽनुमानमनुभाष्यागमिवरोधेन दूषयित । "यत्पुनिर"ित । एतदुर्तां भवित । देश्वरो जगतो नि-मित्तकारणमेवेश्वापूर्वकजगत्कर्तृत्वात् कुम्भकर्तृकुचाचवत् ।

श्रनेश्वरस्वासिद्देराश्रयासिद्दी चेतुः पश्चयाप्रसिद्दविश्रेष्यः। यथाज्ञर्नानुपल्के न्यायः प्रवर्ततर्ति। आगमात्तत्यिद्विरिति चेद, इन्त तर्चि यादयमीश्वरमागमी गमयति तादयो ८भ्युपन्तव्यः । स च निमित्तकारणं चोपादानकारणं चेश्व-रमवगमयतीति । विश्रोयाश्रययाच्यागमविरोधान्नानुमानम्-देतुमर्चतीति, इति कुतस्तेन निमित्तत्वावधारणेखर्थः । इयं चापादानपरिणामादिभाषा न विकाराभिप्रायेणापि तु यथा सर्पस्रोपादानं रज्ज्देवं ब्रह्म जगदुपादानं द्रष्टव्यम् । न खनुनित्यस्य निष्कानस्य ब्रह्मणः सर्वा-तानैकदेशेन वा परिणामः संभवति नित्यत्वादनेकदेशत्वा-दित्यक्तम् । न च म्टदः प्ररावादया भिद्यन्ते न चा-भिन्ना न वा भिन्नाभिन्नाः किं त्वनिर्वचनीया एव। यथाइ श्रुति'र्म्हत्तिकेत्येव सत्यमि"ति । तसाददैते।पक्रमाद्पसंचाराच सर्वएव वेदान्ता ऐकान्तिकादैतपराः सन्तः साक्षादेव क चिद्दैतमाजः, क चिद्दैतनिषेधेन, क चिद्रह्मोपादानलेन ज-गतः । एतावतापि तावद्गेदो निषिद्वी भवति, न त्वपा-दानलाभिधानमात्रेण विकारग्रह स्रास्थेयः। निह वाकौ-कदेशसार्थासीति ॥

स्रादेतत्। मा भूत्प्रधानं जगदुपादानं तथापि न ब-स्नोपादानत्वं सिध्यति, परमाखादीनामपि तदुपादानाना-मुपञ्जवमानत्वात्तेषामपि सि किं चिदुपाद्वचकमस्ति वैदिकं चिद्रमित्याग्रङ्कामपनेतुमास स्वकारः॥

# एतेन सर्वे व्याख्याता व्या-

ख्याताः ॥ २८ ॥

निगदव्याख्यातेन भाष्येष व्याख्यातं छत्रम् ।
प्रतिज्ञालश्रणं लच्चमाणे पदसमन्वयः ।
वैदिकः स च तत्रैव नान्यत्रेत्यत्र साधितम् ॥
इति श्रीमदाचस्प्रतिमिश्रविरचिते श्रीमक्कारीरकभाष्यविभागे भामत्यां प्रथमाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥
सम्पूर्णस्य प्रथमोध्यायः॥

स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति चेना-न्यस्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गात् ॥१॥

वृत्तविष्यमाणयोः समन्वयिदरेषपिर हार कर्षणयोः संगितप्रदर्भनाय सुखग्र हणाय चैतयोः संश्रेपतस्तात्पर्यार्थमाह । "प्रथमे ऽध्याय" इति । स्रनपेश्ववेदान्तवाक्यस्वर सिद्धसमन्वयक्षणस्य विरोधतत्परि हाराभ्यामाक्षेपसमाधानकरणादनेन कश्रणेनास्ति विषयविषयिभावः संबन्धः । पूर्वकश्रणार्थी हि विषयस्तद्गीचरत्वादाश्रेपसमाधानयोरेष च विप्रयीति । तदेवमध्यायमवतार्य तद्वयवमधिकरणमवतारयित । "तत्र प्रथमं ताव" दिति । तन्त्यते व्युत्पाद्यते
मोश्रसाधनमनेनेति तन्त्रं, तदेवाख्या यस्याः सा स्रृतिः
तन्त्राख्या प्रसर्विणा कपिलेनादिविदुषा प्रणीता । स्र-

न्यासास्तरिपस्विष्यवादिप्रणीताः सृतयस्तदनुसारिष्यः । न खल्वमूषां सृतीनां मन्वादिसृतिवदन्यावकामः मक्या वदि-तुस्ते मोश्वसाधनप्रकाण्यनात्। तदपि चेन्नाभिद्ध्युरनव-काज्राः सत्यो ऽप्रमाणं प्रस<del>ञ्येरन् । तसात्त</del>दविरोधेन कथं चिद्देदान्ता व्याख्यातव्याः । पूर्वपश्वमाश्विपति । "कर्य पुन-रीचत्यादिभ्य"इति । प्रसाधितं खनु धर्ममीमांसायां 'वि-रोधे लनपेशं स्वादसित चानुमान'मित्यच । यथा श्रुति-विरुद्दानां स्मृतीनां दुर्बचतया ८नपेश्वणीयत्वं तसान्न दुर्ब-चानुरोधेन बचीयसीनां श्रुतीनां युक्तमुपवर्णन,मपि तु स्ताःसिद्वप्रमाणभावाः श्रुतया दुर्बनाः सातीर्वाधन्तएवेति युक्तम् । पूर्वपश्ची समाधत्ते । "भवेदय"मिति । प्रसाधि-ते।प्यर्थः श्रद्धाजडान् प्रति पुनः प्रसाध्यतद्वय्यः । श्रापातृतः समाधानमुक्का परमसमाधानमाच पूर्वपक्षी । "कपिचप्रभृ-तीनां चार्ष"मिति । श्रयमस्याभिसंधिः । ब्रह्म हि ग्रा-ख्तस्य कारणमुक्तां 'ग्रास्त्रयोनित्वा'दिति, तेनैष वेदराभिर्बद्धा-प्रभवः सन्नाजानसिद्धानावरणभूतार्थमात्रगोत्तरतद्दुद्विपूर्वको यथा तथा कपिचादीनामपि अुतिसृतिप्रथिताजानसिङ्गा-वानां स्मृतया उनावरणसर्वविषयतद्वुद्धिप्रभवा इति न श्रुति-भ्यो ऽमूषामस्ति कश्चिदिश्रोषः । न चैताः स्फुटतरं प्रधा-नादिप्रतिपादनपराः प्रकान्ते ऽन्यथितुम् । तसान्तदनुरा-भेन कथं चिष्क्रुतय एव नेतव्याः । श्रिपि च तकोपि क-पिचादिस्मृतीरनुमन्यते तस्नादप्येतदेव (१) प्राप्तम् । एवं प्रा-

<sup>(1)</sup> देवं-- 2 | 3 l

प्तत्राच । "तस्य समाधि"रिति । यथा चि श्रुतीनामवि-गानं ब्रह्मणि गतिसामान्यात्, नैवं स्मृतीनामविगानमस्ति प्रधाने तासां भूयसीनां ब्रह्मोपादानत्वप्रतिपादनपराणां तचतच दर्भनात् । तसादिवगानाच्छीत एवार्थ स्रास्थेया नतु साती विगानादिति। तिकामिदानीं परस्परविगानात् सर्वा एव स्नृतयो ऽवहेया इत्यत ऋाच । "विप्रतिपत्ती च सृतीना"मिति । "न चातीन्द्रियार्था"निति । ऋवीग्द-गभिप्रायम् । शङ्कते । "शक्यं कपिचादीना"मिति । निरा-करोति । "न सिद्वेरपी"ति । न तावत्कपिचादय ईश्वर-वदाजानसिद्धाः, निं तु विनिश्चितवेदप्रामाण्यानां तेषां त-दनुष्ठानवतां (१) प्राचि भवेऽस्मिन् जन्मनि सिद्धिरत एवा-जानसिद्धा उच्चन्ते । यदस्मिन् जन्मनि न तैः सिद्धपायो ८नुष्टितः प्रारभवीयवेदार्थानुष्टानचन्धजन्मत्वात्त्रिद्दीनां, तथा चावधृतवेदप्रामाख्यानां तद्विरुद्वार्थाभिधानं तदपवाधितमप्र-माणमेव। ऋप्रमाणेन च न वेदार्थी ऽतिशक्कितुं युक्तः प्रमा-णसिद्धत्वात्तस्य (२)। तदेवं वेदविरोधे सिद्धवचनमप्रमाण-मुक्ता सिद्धानामपि परस्परविरोधे तदचनादनाश्वास इति पूर्वोक्तं सारयति। "सिद्वव्यपाश्रयकस्पनायामपी"ति । श्र-ह्राजडान् बेाधयति । "परतन्त्रप्रज्ञस्यापी"ति । ननु श्रु-तिस्रेत्कपिलादीनामनावरणभूतार्थगोत्तरज्ञानातिग्रयं बोघ-यति, क्यं नेषां वचनमप्रमाणं, तदप्रामाण्ये श्रुनेरप्यप्रा-

<sup>(</sup>१) तद्यीनुष्टानवर्ता—पा० २ | 3 | (२) प्रमाणसिद्ध्त्वादर्थस्य—पा० २ |

माण्यप्रसङ्गादित्यत आच। "या तु श्रुति"रिति। न ता-विसद्दानां परस्परविरुद्दानि वचांसि प्रमाणं भवितुमर्चन्ता। न च विकास्पा वस्तुनि, सिद्धे तदनुपपत्तेः । त्रानुष्ठानम-नागतीत्यादां विकल्पाने, न सिद्धम् । तस्य व्यवस्थानात् । तस्मात् श्रुतिसामान्यमात्रेष भूमः सांख्यप्रणेता कपिनः श्रीत इति । स्रादेतत् । कपिन एव श्रीतो नान्ये मन्नाद-यः । ततस्य तेषां सृतिः कपिचस्तृतिविरुद्दा ऽवच्चेयेवात श्राच । "भवति चान्या मना"रिक्ति । तस्याश्रागमान्तर-संवादमाच । "मचाभारते ऽपि चे"ति । न कोवनं मने। स्रुतिः स्मृत्यन्तरसंवादिनी श्रुतिसंवादिन्यपीत्याच । "श्रृति-चें"ति । उपभंचरति । "च्यत" इति । स्यादेतत् । भवतु वेदविरुद्धं कापिजं वचसायापि दयोरपि पुरुषवुद्धिप्रभवतया को विनिगमनायां चेतुर्यतो वेदविरोधि कापिचं वचे नाद-रणीयमित्यत आच । "वेदस्य चि निरपेष"मिति । अ-यमभिसंधिः । सत्यं शास्त्रयोनिरीश्वरस्त्रथाप्यस्य न शास-**क्रियायामिस स्नातन्त्यं कपिचादीनामिव, स दि भगवान्** याद्यां पूर्विसान् सर्गे चकार प्रासं तदनुसारेणासिन्निप सर्गे प्रणीतवान् । एवं पूर्वतरानुसारेण पूर्वसिन्, पूर्वतमा-नुसारेण च पूर्वतरइत्यनादिरयं शास्त्रेत्ररयोः कार्यका-रणभावः । तेनेश्वरस्य न प्राचार्यज्ञानपूर्वा प्राचित्रया ये-नास्य कपिचादिवन्सातन्त्यं भवेत् । ग्रांबार्थज्ञानं चास्य स्वयमाविर्भवद्पि न ग्राचकारणतामुपैति, द्योरप्यपर्याये-णाविभीवात् । ग्रास्त्रं च खतो बोधकतया परुषस्वात-

न्त्याभावेन निरस्तसमस्तदेषाग्रङ्गं सदनपेचं साखादेव खार्थे प्रमाणम् । कपिनादिवचांसि तु खतन्त्रकपिनादिप्र-णेढकाणि तदर्थसृतिपूर्वकाणि, तदर्थसृतयस्य तदर्थानुभ-वपूर्वाः । तसात्तासामर्थप्रत्ययाङ्गप्रामाण्यविनिस्थयाय यावत् सृत्यनुभवे। कर्ण्येते तावत् खतःसिद्दप्रमाणभावया ऽनपे-खयेव श्रुत्या खार्थे। विनिस्यायित इति ग्रीषृतरप्रवृत्तया श्रुत्या स्नृत्यर्थे। वाध्यत इति युक्तम् ॥

### इतरेषां चानुपलब्धेः ॥२॥

प्रधानस्य तावत्(१) क चिद्देदप्रदेशे वाक्याभासानि हथ्य-न्ते, तिहकाराणां तु मचदादीनां तान्यपि न सिन्त । न च भूतेन्द्रियादिवन्मचदादया चाकिसिद्धाः । तसादात्य-न्तिकात् प्रमाणान्तरासंवादात् प्रमाणमूचत्वाच स्मृतेर्मूचा-भावादभावा वन्ध्यायादव दाचित्र्यस्मृतेः । न चार्षज्ञानमच मूचमुपपद्यतद्दित युक्तम् । तसाम्न कापिचस्मृतेः प्रधा-नापादानम्बं जगत दृति सिद्दम् ॥

# एतेन यागः प्रत्युक्तः ॥३॥

नानेन याग्राावस्य चैरस्यगर्भपातम्बलादेः सर्वथा प्रामार्ष्यं निराक्रियते किं तु जगदुपादानस्वतन्त्रप्रधानतदिकारमच्दचद्वारपञ्चतनावगाचरं प्रामार्प्यं नास्तीत्युच्यते।
न चैतावतैषामप्रामार्प्यं भवितुमर्चित। यत्पराणि चि तानि
तवाप्रामार्प्ये ऽप्रामार्प्यमञ्जवीरन्। न चैतानि प्रधानादिसङ्गा-

<sup>(</sup>१) प्रभानस्य यावत्—पा० २ | ३ |

वपराणि । किंतु योगखङ्गपतताधनतदवान्तरफ खिन्धू-तितत्परमफलकैवस्ययुत्पादनपराणि । तच किं चिन्नि-मित्तीक्रत्य व्युत्पाद्यमिति प्रधानं सविकारं निमित्तीक्रतं-पुराणेष्विव सर्गप्रतिसर्गवंश्रमन्वन्तरवंशानुचरितं तत्प्रतिपा-दनपरेषु, न तु तदिवश्चितम् । अन्यपरादिप चान्यनिमि-त्तत प्रतीयमायानमभ्युपेयेत, यदि न मानान्तरेण विरू-द्योत । ऋस्ति तु वेदान्तश्रुतिभिरस्य विरोध इत्युक्तम् । तसात् प्रमाणभ्रतादपि योगशासात्र प्रधानर्रदिसिद्धः । त्रत एव यागास्चं व्युत्पादयिता ऽऽच साभगवान् वार्ष-गएयः ।

'गुणानां परमं रूपं न इष्टिपथम्बक्ति। यत्तु दृष्टिपयप्राप्तं तन्मायैव स्तुक्ककम्' ॥ इति । योगं युत्पिपादियषता निमित्तमात्रेषेच गुणा उक्ता न तु भावत,स्तेषामतात्त्विकत्वादित्यर्थः । स्रेलोकसिद्धाना-मपि प्रधानादीनामनादिपूर्वपचन्यायाभासेत्येचितानामनुवा-द्यत्वमुपपन्नम् । तदनेनाभिसन्धिनाच । "एतेन सांख्यसु-तिप्रत्याख्यानेन योगसृतिरपि" प्रधानादिविषयतया "प्रत्या-ख्याता इष्टव्ये"ति । श्रिधिकरणान्तरारम्भमाचिपति । "न-न्वेवं सित समानन्यायत्वा"दिति । समाधत्ते । "ग्रस्त्य-चाभ्यधिका ग्रङ्का । मा नाम सांख्यशासात् प्रधानसत्ता विज्ञायि । योगप्राचात्तु प्रधानादिसत्तां विज्ञापयिष्यते । बक्जर्च चि योगशाचाणां वेदेन सच संवादो दृश्यते । उ-पनिषदुपायसा च तत्त्वज्ञानसा योगापेचास्ति। न जातु

योगशासविस्तं यमनियमादिवस्तिः मुपायमपसायान्तर-कं च धारणादिकमन्तरेणापनिषदात्मतत्त्वसाचात्कार छदे-तुमर्चति । तसादौपनिषदेन तत्त्वज्ञानेनापेश्वणात् संवाद-वाज्जन्याच्च वेदेनाष्टकादिस्भृतिवद्योगस्भृतिः प्रमाणम् । त-तस्य प्रमाणात् प्रधानादिप्रतीतेनाशब्दत्वम्(१) । न च त-दप्रमाणं प्रधानादौ प्रमाणं च यमादाविति युक्तम् । तना-प्रामाण्ये ऽन्यनाण्यनाश्वासात् । यथाज्ञः ॥

'प्रसरं न सभक्ते सि यावत् का चन मर्कटाः । नाभिद्रवन्ति ते तावत् पिष्राचा वा खगोचरे'॥ इति ।

सेयं खब्धप्रसरा प्रधानादे। योगाप्रमाणतापिप्राची सर्वत्रेव दुर्वारा भवेदित्यस्थाः प्रसरं निषेधता प्रधानाद्यभ्युपेयमिति नाग्रव्हं प्रधानमिति ग्रद्धार्थः । से "यमभ्यधिकाग्रद्धातिदेशेन निवर्धते" । निवृत्तिसेतुमाद । "अर्थेकदेश्रसम्प्रतिपत्तावपी"ति । यदि प्रधानादिसत्तापरं योगग्रास्त्रं
भवेत् भवेत् प्रत्यश्वेदान्तश्रुतिविरोधेनाप्रमाणम् । तथा
च तदिहितेषु यमादिष्वप्यनाश्वासः स्थात् । तस्तान्न प्रधानादिपरं तत् किं तु तन्निमित्तीक्रत्य योगव्युत्पादनपरमित्युक्तम् । न चाविषये ऽप्रामाण्यं विषयेपि प्रामाएयमुपद्दत्ति । निद्ध चचूरसादावप्रमाणं इपेप्यप्रमाणं भवितुमर्चति । तस्तादेदान्तश्रुतिविरोधात् प्रधानादिरस्थाविषयो न त्वप्रामाण्यमिति परमार्थः । स्थादेतत् ।
श्रध्यातमविषयाः सन्ति सद्धः स्नृतयो वैद्वार्धतका-

<sup>(</sup>१) प्रतीतेर्नाशब्दं प्रभानादि—पा० २ । 3

पाचिकादीनां, ता ऋषि कसाम्न निराकियन्तइत्यत श्राच । "सतीव्वपी"ति । तासु खबु वक्कवं वेदार्घविसंवा-दिनीषु भिष्टानादतासु कैस्विदेव तु पुरुषापसदैः प-प्रप्रायेर्म्बेकादिभिः परिग्रहीतासु वेदमूखलाप्रद्वेव नास्ती-ति न निराक्तताः, तिद्वपरीतास्तु सांख्ययागसुतय इति माः प्रधानादिपरतया व्यदस्यन्तद्रव्यर्थः । "न सांस्थज्ञानेन वदनिरपेक्षेणे"ति । प्रधानादिविषयेणेव्यर्थः । "दैतिना चिते सांख्या यागास," ये प्रधानादिपरतया तच्छाचं व्याचन्तर-इत्यर्थः । संस्था सम्यग्नुहिर्नेदिकी तया वर्तन्तइति सां-ख्याः। एवं योगो ध्यानम्, उपायोपेययोरभेदविवचया, चित्तवृत्तिनिरोधो चि योगः, तस्योपायो ध्यानं प्रत्ययैक-तानता । एतचोपचचणम् । अन्येपि यमनियमाद्याे बाचाा म्रान्तरास्र धारणादयो योगोपाया द्रष्टव्याः । एतेनाभ्युप-गमवेदप्रामाण्यानां कणभशाचचरणादीनां सर्वाणि तर्कसा-रपानीति योजना । स्रगममन्यत् ॥

### न विलक्षणत्वादस्य तथात्वं

### चशब्दात् ॥ ४ ॥

श्रवाकारसंगितमाद । "श्रद्धास्य जगतो निमित्तकारणं प्रक्रातिब्रेयस्य पश्चस्ये"ति । चोदयति । "कुतः पुन"रिति । समझिविषयत्वे दि विरोधो भवेत् । न चेद्वास्ति समान-विषयता, धर्मवद्वद्वाणोपि मानान्तराविषयतया ऽतक्विवा-वृपश्चास्तायैकागोचरत्वादित्यर्थः। समाधत्ते । "भवेद्य"मिति।

मानान्तरस्राविषयः सिद्धवस्त्ववगासिनः ।
धर्मी ऽस्तु कार्यस्पत्नाद्वस्त्व सिद्धं तु गोचरः ॥
तस्तात्ममानविषयत्वादस्त्यच तर्कस्रावकाग्रः। नन्वस्तु विरोधः तथापि तर्कादरे को चेतुरित्यत चास । "यथा च
म्रुतीना"मिति । सावकाग्रा वक्षेग्रऽपि मुत्रयो ऽनवकाग्रीकमुतिविरोधे तदनुगुणतया यथा नीयन्ते एवमनवकाग्रीकतकिविरोधे तदनुगुणतया बक्षेग्रापि मुत्रयो गुणकच्यनादिभिव्याख्यानमर्धन्तीत्यर्थः । चपि च ब्रह्मसाचात्कारो विरोधितया व्यादिमविद्यां निवर्तयन् दृष्टेनैव स्त्रपेण मोस्थमाधनमिष्यते, तच ब्रह्मसास्रात्कारस्य मोस्थमानतया प्रधानधानुमानं दृष्टसाधर्म्यणादृष्टविषयं विषयते। ऽन्तरक्षं बिदरक्षं
व्याद्यन्तपरोस्थगोचरं ग्राब्दं ज्ञानं तेन प्रधानप्रत्यासन्त्याप्यनुमानमेव वलीय द्रत्याच । "दृष्टसाधर्म्यण चे"ति । चपि च
मुत्रापि ब्रह्मणि तर्का चादत द्रत्याच । "मृतिरपी"ति ।
से।यं ब्रह्मणा जगदुपादानत्वास्थेपः पुनस्तर्केण प्रस्त्ययते ।

प्रक्तत्या सद्घ सारूप्यं विकाराणामवस्थितम् । जगद्गद्वासक्तपं च नेति ना तस्य विक्रिया॥ विप्रदुद्वं चेतनं ब्रह्म जगज्जडमप्रद्विभाक् । तेन प्रधानसारूप्यात् प्रधानस्यैव विक्रिया॥

तथादि। एक एव बीकायः सुखदुःखमोद्यात्मकतया पत्युश्च सपत्नीनां च चैत्रस्य च स्त्रैणस्य तामविन्दतो ऽपर्यायं सुख-दुःखविषादानाधन्ते। बिया च सर्वे भावा व्याख्याताः। तस्मात्सुखद्ःखमोद्यात्मतया च स्वर्गनरकोत्त्वावचप्रपञ्च-

तया च जगदग्रुद्दमचेतनं च, ब्रह्म तु चेतनं विश्रुद्धं च, निर्तिश्यव्वात् । तसात् प्रधानसाग्रुद्वसाचेतनसः विकारी जगन्न तु ब्रह्मण इति युक्तम्। ये तु चेतनब्रह्मवि-कारतया जगचैतन्यमाज्ञस्तान् प्रत्याच । "त्रचेतनं चेदं जगदि"ति । व्यभिचारं चोदयति । "ननु चेतनमपी"ति। परिचरति । "न खामिभृत्ययारपी"ति । ननु मा नाम साक्षाचेतनस्रेतनान्तरस्रोपकार्षीत्, तत्कार्यकरणबुद्धादिनि-योगदारेण त्र्पकरिष्यतीत्यत त्राच । 'निरतिग्रया च्य-कर्तारस्रेतना''इति । उपजनापायवद्वर्मयोगो ऽतिश्रयः, त-दभावा निरतिशयलम् । ऋत एव निर्चापारत्वादकर्ता-रस्तसात्तेषां बुद्धादिप्रये।कुल्यमपि नास्तीत्यर्थः । चोदको ऽनुग्रयबीजमुद्दाटयति । "योपी"ति । ऋभ्युपेत्यापाततः स-माधानमाच । "तेनापि कथं चि"दिति । परमसमाधानं तु ऋ वावयवेन वक्तुं तमेवावतारयति । "न चैतदपि वि-चचणत्व"मिति । द्वनावयवाभिसंधिमाच । "त्रनवगस्यमा-नमेव चीद"मिति । प्रब्दार्थात् खलु चेतनप्रक्रतित्वाचैत-न्यं पृथिव्यादीनामवगम्यमानमुपादि जितं मानान्तरेण सा-क्षाक्क्यमाणमप्यचैतन्यमन्यथयेत् । मानान्तराभावे त्वा-र्थीर्थः सुत्यर्थेनापबाधनीयोः न तु तद्वनेन(१) स्रुत्यर्थी ऽन्य-ययितव्य इत्यर्थः ॥ स्वान्तरमवतारयितं चोदयति । "न-नु चेंतनत्वमपि क चि"दिति । न पृथिव्यादीनां चैतन्यमा-र्घमेव, किंतु भ्रयसीनां श्रुतीनां साक्षादेवार्घ इत्पर्धः॥

<sup>(</sup>१) तहज्ञेन-पा० ३ ।

स्त्रमवतारयति । "त्रात उत्तरं पठति" ॥

# अभिमानिव्यपदेश्स्तु विशेषानु-

### गतिभ्याम् ॥५॥

विभजते । "तुश्रब्द"इति । नैताः श्रुतयः साम्रान्मः-दादीनां वागादीनां च चैतन्यमाइ रिप तु तदिधष्ठाचीणां देवतानां चिदात्मनां, तेनैतक्कृतिवर्त्तेन न म्टदादीनां वा-गादीनां च चैतन्यमाग्रङ्गनीयमिति । कस्मात् पुनरेतदेव-मित्यत चाच । "विश्रेषानुगतिभ्याम्" । तत्र विश्रेषं व्या-चष्टे । "विशेषो ची"ति । भोत्तृणामुपकार्यत्वाद् स्तेन्द्रियाणां चे।पकारकत्वात् साम्ये च तद्नुपपत्तेः सर्वजनप्रसिद्वेस 'वि-ज्ञानं चाभव'दिति श्रुतेश्व विश्रेषश्चेतनाचेतनसत्ताः प्रागु-क्तः स नापपद्यते । देवताग्रब्दक्रता वाच विश्रेषा विश्रेषग्रब्दे-नोच्चतइत्याच । "त्र्रपि च कौषीतिकनः प्राणसंवाद"इति । अनुगति व्याचष्टे । "अनुगतास्रे"ति । सर्वेत्र भ्रतेन्द्रियादिष्य-नुगता देवता अभिमानिनीरूपदिशन्ति मन्त्रादयः । अपि च भ्रयस्यः श्रुतया ऽग्निर्वाग् भ्रूत्वा मुखं प्राविश्वदायुः प्राणी भ्रत्वा नासिके प्राविश्रदादित्यश्चनुभूत्वा ऽशिणी प्राविश्र'-दित्यादय इन्द्रियविभोषगता देवता दर्भवन्ति । देवतास्र षेत्रज्ञभेदास्तेतनाः ।. तसात्रेन्द्रियादीनां चैतन्यं **रूपत** इति । ऋपि च प्राणसंवादवाक्यशेषे प्राणानामस्रादादिश-रीराणामित क्षेत्रज्ञाधिष्ठितानां व्यवचारं दर्भयन् प्राणानां शेवज्ञाधिष्ठानेन चैतन्यं द्रढयतीत्या द्र(१)। "प्राणसंवादवाक्य-ग्रेष चे"ति । "तत्तेज ऐज्ञतेत्यपी"ति। यदापि प्रथमे ऽध्याये भाक्तत्वेन वर्णितं तथापि मुख्यतयापि कथं चिन्नेतुं ग्र-क्यमिति द्रष्टव्यम्। पूर्वपच्चमुपसंचरति। "तस्ना"दिति॥ सिद्वान्तद्वसम्।

दृ इयते तु ॥ ६ ॥

प्रक्रतिविकारभावे हेतुं(२) साह्य्यं विकल्यं दूषयित । "श्राह्यन्तसाह्यये ने"ति । प्रक्रतिविकारभावाभावहेतुं वैलल्यं विकल्यं दूषयित । "विलल्यां विकल्यं दूषयित । "विलल्यां वेत च कारणेने"ति । सर्वस्वभावानन्वर्तनं प्रक्रतिविकारभावाविरोधि(३) । तदन्वर्तने तादात्म्येन(४) प्रक्रतिविकारभावाभावात् । मध्यमस्विस्द्रः । त्रतीयस्तु निदर्भनाभावादसाधारणः इत्यर्थः । श्रायः जगदोानितया ऽऽगमाद्वह्मणोवगमादागमवाधितविषयत्वमनुमानस्य कस्मान्नोङ्गाद्यतद्व्यतं श्रासः । "श्रागमिवरोधित्व"-ति । न चास्मिन्नागमैकसमिधगमनीये ब्रह्मणि प्रमाणान्त-रस्यावकामोदित येन तद्यादायागमः श्राचिष्येतेत्याग्रयवानाः । "यन्तृतां परिनिध्यन्नत्वाद्वह्मणी"ति । यथा हि कार्यत्वाविग्रेषेप्यारोग्यकामः पथ्यमन्नीयात्स्वर्गकामः सि-कतां भस्ययेदित्यादीनां मानान्तरापेश्वताः(५) न तु दर्भ-

<sup>(</sup>१) गमयतीत्याह-पा० २ |

<sup>(</sup>२) प्रकृतिविकारभावहेतुं--पा २ २ | 3 | ४ |

<sup>(3)</sup> विकारभावाभावविरेशिय-पा० ३ । परंत्वसंगतः ।

<sup>(</sup>४) तादातम्येषि-पा० ४ ।

<sup>(</sup>५) न्तरसापेक्षता-पा० २ न्तर्गिक्षा-पा० ४ ।

पूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामा यजेतेत्यादीनां तत्कस्य हेता,रस्य कार्यभेदस्य प्रमाणान्तरागोचरत्वात् । एवं भूतत्वाविग्रेषेपि पृथिव्यादीनां मानान्तरगोत्तरतं, न तु भूतस्यापि ब-ह्मण्,स्तस्याम्नायैकगो।चरस्यातिपतितसमस्तमानान्तरसीमतया सुद्यागमसिद्दलादित्यर्थः । यदि सुत्यागमसिद्धं ब्रह्मणस्त-कीविषयत्वं, क्यं तर्चि अवणातिरिक्तमननविधानमित्यत च्याच । "यदपि अवण**ञतिरेकेणे"**ति । तको चि प्र-माणविषयविवेचकतया तदितिकर्तव्यताभूत(१)स्तदाश्रये। ऽस ति प्रमाणे ऽनद्याच्चास्याश्रयस्याभावात् ग्रुष्कतया नाद्रि-यते । यस्वागमप्रमाणाश्रयस्तिद्वषयविवेचकस्तद्विरोधी स मन्तव्य इति विधीयते । "श्रुत्यनुग्रचीत" इति । श्रुत्या श्र-वणस्य पञ्चादितिकर्तव्यतालेन यृचीतो "ऽनुभवाङ्गलेने"ति । मतो चि भाव्यमाना भावनाया विषयतया ऽनुभूतो भवतीति मननमन्भवाङ्गम्। "त्रात्मना ऽनन्वागतत्व"मिति। खप्नाद्यद-स्वाभिरसंप्रक्तत्वमुदासीनत्विमत्वर्थः। ऋपि च चेतनकार-णवादिभिः कारणसाजज्ञणयेपि कार्यस्य कथं चिच्चैतन्यावि-भीवानाविभीवाभ्यां विज्ञानं चाविज्ञानं चाभवदिति जगत्का-रणे योजयितुं प्रकाम् । ऋचेतनप्रधानकारणवादिनां तु-दुर्योजमेतत् । नच्चचेतनस्य जगत्कारणस्य विज्ञानस्रपता संभविनी, चेतनस्य जगत्कारणस्य सुषुप्ताद्यव्यवस्थास्तिव स-तापि चैतन्यंखानाविभावतया शक्यमेव कथं चिद्विज्ञा-नात्मत्वं याजयितुमित्याच । ''योपि चेतनकारणश्रवणवचे-

<sup>(</sup>१) व्यतान्त भूत --पा० : । ४ ।

[मानि] नि"ति । परस्वैत त्वचेतनप्रधानकारणवादिनः सांख्यस्य न युज्येत । "प्रत्युक्तत्वाक्तृ वैचच्चण्यस्ये"ति । वैचच्चण्ये कार्य-कारणभावो नास्तीत्यभ्युपेत्येदमुक्तम् । परमार्थतस्तु नासा-

### असदिति चेन प्रतिषेधमा-

#### व्रत्वात् ॥ ७ ॥

न कारणात्कार्यमभिन्नमभेदे कार्यत्वानुपपत्तेः, । कारणविस्तात्मनि वृत्तिविरोधात् ग्रा्ड्यग्रा्ड्यादिविष्द्धधर्मसंस्मांच्च । च्रथ(१) चिदात्मनः कारणस्य जगतः कार्यान्द्रदेः, तथा चेदं जगत्कार्यं सत्त्वेपि चिदात्मनः कारणस्य प्रागुत्पत्तेनीस्ति, नास्ति चेदसदुत्पदातद्दित सत्कार्यवादव्याकोप दत्याच । "यदि चेतनं ग्रांड्य"मिति । पर्विचदव्याकोप दत्याच । "यदि चेतनं ग्रांड्य"मिति । पर्विभात्रत्वात्" । विभजते । "प्रतिषेधमाचं चोद"मिति । प्रतिपादियस्यिति चित्रदनन्यत्वमारम्भणग्रब्दादिभ्य दत्यच । यथा कार्यं सद्दर्भेष सदसन्त्रत्वाभ्यां न निर्वचनीयम् च्रिपि तु कारणक्रपेष (२) ग्राक्यं सत्त्वेन निर्वक्तुमिति । एवं च कारणस्त्रीव कार्यस्य सत्ता न तत्रोन्येति कथं तदुत्पत्तेः प्राक् सित कारणे भवत्यसत् । सद्दर्भेष त्रुत्पत्तेः प्रागुत्पन्नस्य ध्व-स्तस्यं वा सदसन्त्वाभ्यामनिर्वाचस्य न सत्ते। उसता वोत्य-स्तस्यं वा सदसन्त्वाभ्यामनिर्वाचस्य न सत्ते। उसता वोत्य-स्तस्यं वा सदसन्त्वाभ्यामनिर्वाचस्य न सत्ते। उसता वोत्य-

भिरेतदभ्यपेयतद्व्यर्थः।

<sup>(</sup>१) अथ-- २ नास्ति ।

<sup>(</sup>२) यथा न कार्यं स्वरूपेण सत् िकं तु सदसत्त्वाभ्यामनिर्वचनीयमापि कारण-रूपेण--पा० ४ ।

तिरिति निर्विषयः सम्बार्यवादप्रतिषेध इत्यर्थः॥ अपीती तद्दत्यसङ्गादसमञ्जसम्॥८॥

च्यसमञ्जस्यं विभजते । "च्यता हा चोरको, "यदि स्थील्यो"ति । यथा हि यूषादिषु हिङ्गुनैन्धवादीनामविभागलच्चणो लयः स्वगतरसादिभियूषं रूषयत्येवं ब्रह्मणि विप्रद्वादिधर्मणि जगन्नीयमानमविभागं गच्छद्रह्म स्वधर्मेण
रूषयेन्न चान्यथा लये। लोकसिद्ध इति भावः । कल्पान्तरेणासामञ्जस्यमाच । "च्यपि च समस्तस्ये"ति । निष्
समुद्रस्य फेनोर्मिनुद्वुदादिपरिणामे वा रच्चां सर्पधारादिविभ्रमे वा नियमो दृष्टः । समुद्रो हि कदा चित्फेनोर्मिरूपेण परिणमते कदा चिद्वुद्वुदादिना, रच्चां हि कस्थितर्प इति विपर्यस्यति कश्चिद्वारेति । न च क्रमनियमः ।
सोयमच भाग्यादिविभागनियमः क्रमनियमञ्जस
इति । कल्पान्तरेणासामञ्जस्यमाच । "च्यपि च भोक्षृणा"
मिति । कल्पान्तरेणासामञ्जस्यमाच । "च्यपि च भोक्षृणा"

सिद्वान्तद्धत्रम्।

### न तु दृष्टान्तभावात् ॥ ९॥

नाविभागमार्च लया ऽपि तु कारणे कार्यस्याविभागस्त-च च तद्वमी रूपणे सन्ति सच्चं दृष्टान्ताः । तव तु का-रणे कार्यस्य लये कार्यधर्म रूपणे न दृष्टान्तलवो प्यस्तीत्य-र्थः । स्यादेतत् । यदि कार्यस्याविभागः कारणे, कथं कार्यधर्मा रूपणं कारणस्येत्यत आच । "अनन्यत्वे- पी"ति । यथा रजनस्यारे।पितस्य पारमार्थिकं रूपं ग्रा-क्तिनं च ग्रुक्ते रजतमेविमदमपीत्यर्थः । श्रपि च स्थित्युत्प-त्तिप्रजयकाजेषु विष्वपि(१) कार्यस्य कारणादभेदमभिद-भती(२) श्रुतिरनितग्रङ्गनीया, सर्वैरेव वेदवादिभिस्तत्र खि-त्युत्पत्त्योर्यः परिचारः स प्रचयेपि समानः कार्यस्याविद्या-समारोपितत्वं नाम, तसान्नापीतिमानमनुयोज्यमित्याच । "श्रखस्यं चेरमुखन"इति। "श्रस्ति चायमपरे। दृष्टान्तो" "यथा सप्तरंगेक"र्ता । नैकिकः पुरुषः । "एवमवस्थानयसाच्चे-क"इति । ऋवस्थात्रयमुत्पत्तिस्थितिप्रचयाः । कच्यान्तरेणा-सामञ्जस्ये कल्पान्तरेषा दृष्टान्तभावं परिचारमाच । "य-त्पुनरेतदुक्त"मिति । ऋविद्याश्रक्तेर्नियतत्वादुत्पत्तिनियम इ-त्यर्थः । "एतेने"ति । मिथ्याज्ञानविभागज्ञित्रतिनियमेन मु-क्तानां पुनक्त्यत्तिप्रसङ्गः प्रत्युक्तः, कारणाभावे कार्याभा-वस्य प्रतिनियमात्, तत्त्वज्ञानेन च सप्रक्तिना मिथ्याज्ञा-नस्य समूजघातं निचतत्वादिति॥

### स्वपक्षदेषाच ॥१०॥

कार्यकारणयाव बरापयं तावत्ममानमेवोभयोः पर्ययोः, प्रागृत्पत्तेरसत्कार्यवादप्रसङ्गो ऽपीते। तद्दत्प्रसङ्गञ्च प्रधाना-पादानपर्याप नास्तत्पर्यद्गि यद्यप्पुपरिष्टात्प्रतिपाद्यिय्याम-स्त्रयापि गुडिजिङ्गिक्या समानत्वापादनिमदानीमिति म-न्त्रव्यमिद्मस्य पुरुषस्य सुखदःखोपादानं क्रेशंकर्माभ्रया-

<sup>(</sup>१) त्रिष्वपि-- २ नाहित ।

<sup>(</sup>२) माभवदन्ती-पा 3 | ४ |

दीदमस्येति । सुगममन्यत् ॥

### तकांप्रतिष्ठानादिष ॥ ११ ॥

केवनागमगस्येषे स्वतन्त्रतकिषये। न सांख्यादिवत् साधर्स्यवैधर्स्यमात्रेण तर्कः प्रवर्तनीया येन प्रधानादिसिद्ध-भीवेत्। ग्रुष्कतर्को हि स भवत्यप्रतिष्ठानात्। तदुक्तम्। यत्नेनानुमिताप्यर्थः कुग्रानैरनुमात्वभिः। श्राभियुक्ततरैरन्यैरन्ययैत्रोपपाद्यते॥ इति ।

न च मचापुरुषपरियचीतलेन कस्य चित्तर्कस्य प्रतिष्ठा, मचापुरुषाणामेव तार्किकाणां मिथो विप्रतिपत्तेरिति । द-त्रेण ग्रङ्गते ।। 'त्रान्ययानुमेयमिति चेत्" । तदिभजते। वयमनुमास्यामस्"इति । नानुमानाभासव्य-भिचारेणानुमानव्यभिचारः ग्रङ्गनीयः प्रत्यसादिव्यपि तदा-भासव्यभिचारेण तत्प्रसङ्गात् । तस्मात्स्वाभाविकप्रतिबन्ध-विज्ञानुसरणे निपुणेनानमात्रा भवितव्यं, ततसाप्रत्यूचं प्रधानं सेत्स्वतीति भावः । ऋपि च येन तर्केण तर्काणा-मप्रतिष्ठामाच स एव तर्कः प्रतिष्ठितोभ्युपेयस्तद्प्रतिष्ठाया-मितराप्रतिष्ठानाभावादित्याच । "नचि प्रतिष्ठितस्तर्क ए-वे"ति । ऋषि च तर्काप्रतिष्ठायां सक्तललोकयाचीच्छेदप्र-सङ्गः। न च श्रुत्यर्थाभासनिराकरणेन तदर्थतत्त्वविनिश्चय इत्याच । "सर्वतकाप्रितष्ठायां चे"ति । श्रपि च विचा-रात्मकस्तर्कस्तर्कितपूर्वपचपरित्यागेन तर्कितं राह्यान्तमनु-जानाति । सति चैष पूर्वपशक्षिये तर्ने प्रतिष्ठारिहते प्रवर्तते, तद्भावे विचाराप्रवृक्तेः । तदिद्मा । "श्रयमेव च तर्कस्थासंकार" इति । तामिमामाग्रद्धां स्वचेण परिष्ठ-रित । "एवमप्यविमोश्वप्रसङ्गः" । न वयमन्यच तर्कमप्र-माणयामः, किं तु जगत्कारणस्त्रवे स्वाभाविकप्रतिवन्ध-वस्त्र सिङ्गमिता । यन्तु साधम्ये वैध्यम्यमाचं, तद्प्रतिष्ठादो-षान्त मुच्यतइति । कस्पान्तरेणानिर्मोश्वपदार्थमाष्ट्र । "श्र-पि च सम्यग्ज्ञानान्मोश्व" इति । भ्रतार्थगोचरस्य ष्टि स-म्यग्ज्ञानस्य व्यवस्थितवस्तुगोचरत्या व्यवस्थानं सोके दृष्टं, यथा प्रत्यशस्य । वैदिकं चेदं चेतमजगदुपादानिषयं विज्ञानं वेदोत्यतर्कतिकर्तव्यताकं वेदजनितं व्यवस्थितं वे-दानपेचेण तु तर्काण जगत्कारणभेदमवस्थापयतां तार्कि-काणामन्योन्यं विप्रतिपत्तेस्तत्त्वनिर्द्दारणकारणाभावास्त्र न तमस्तत्त्वव्यवस्थिति न ततः सम्यग्ज्ञानम् श्रमस्यग्ज्ञानास्य न संसाराद्विमोश इत्यर्थः ॥

### एतेन शिष्टापरिग्रहा अपि

#### व्याख्याताः ॥ १२ ॥

न कार्यं कारणादिभन्नमभेदे कारणक्रपवत् कार्यत्वा-नुपपत्तेः, करोत्यर्थानुपपत्तेस् । स्रभूतप्रादुर्भावनं(१) हि त-दर्थः । न चास्य कारणात्मत्वे किं चिद्धतमित् यदर्थम्यं पुरुषो यतेत । स्रभिव्यक्त्यर्थमिति चेत्, न । तस्या स्रिपि कारणात्मत्वेन सन्वा,दसन्वे वा ऽभिव्यक्त्रस्यापि तदत्प-

<sup>(</sup>१) मादुर्मावी-पा० ४।

सङ्गेन कारणात्मत्वयाघातात्। निष् तदेव तदानीमेवा-स्ति नास्ति चेति युज्यते । किं चेदं मणिमन्त्रीषधमि-न्द्रजालं कार्येण शिक्षितं यदिदमजातानिरुद्दातिशयमव्य-वधानमिवदूरस्थानं च तस्यैव तदवस्थेन्द्रियस्य पुंसः कदा चित्प्रत्यक्षं परोक्षं च येनास्य कदा चित्प्रत्यक्षमुपचमानं कदा चिद्नुमानं कदा चिदागमः। कार्यान्तरव्यवधि-रस्य पारोच्चचेतुरिति चेत् न । कार्यजातस्य सदातन-त्वात्। त्र्रथापि स्यात्कार्यान्तराणि पिण्डकपानग्रर्कराचूर्ण-कणप्रभृतीनि कुमां व्यवद्धते ततः कुमास्य पारोच्यं क-दा चिदिति । तम्न । तस्य कार्यजातस्य कारणात्मनः सदाननत्वेन सर्वदा व्यावधानेन कुमास्यात्यन्तानुपन्थि-प्रसङ्गात्। कादाचित्काले वा कार्यजातस्य न कारणा-तातं, नित्यतानित्यत्वस्याविरुद्वधर्मसंसर्गस्य भेदकत्वा-त्। भेदाभेदयोस परस्परविरोधेनैकच सद्दासंभव इत्यु-क्तम् । तस्रात्कारणात्कार्यमेकान्तत एव भिन्नम् । न च भेदे गवाश्ववत्कार्यकारणभावानपपत्तिरिति साम्प्रतम् । अभेदेपि कारणकृपवत्त्र्रनुपपत्तेकृतत्वात् । अत्यन्तभेदे च कुमाकुमाकारयोर्निमित्तनैमित्तिकभावस्य दर्शनात् । तसा-दन्यत्वाविभ्रेषेपि समवायभेद एवोपादानोपादेयभावनियम-चेतुः । यखामूत्वा भवतः समनायस्तदुपादेयं, यत्र च सम-वायस्तद्पादानम् । उपादानत्वं च कारणस्य कार्यादस्य-परिमाणस्य इष्टं यथा तन्त्वादीनां पटाचुपादानानां पटा-दिभ्या न्यून्परिमाणत्वम् । चिदात्मनस्त परममस्त उपा-

दानाचात्यनास्पपरिमाणमुपादेयं भवितुमर्चति । तसाद्य-चेदमब्पतारतम्यं(१) विश्राम्यति यतो न कोदीयः संभवति तज्जगतो मूलकारणं परमाणुः। चोदीयोन्तरानन्त्ये तु (२)मेहराजसर्षेपयोसुख्यपरिमाणलप्रसङ्गो ऽनन्तावयवत्वादु-भयोः । तसात्परममचतो ब्रह्मण उपादानादभिन्नमुपादेयं जगत्कार्यमभिद्धती(३) श्रुतिः प्रतिष्ठितप्रामाख्यतर्कविरोधा-त् सद्दस्तंवत्वरस्वगतसंवत्वरश्रुतिवत्कयं चिच्चघन्यत्व-वृत्त्या व्याख्येयेत्यधिकं ग्रङ्गमानं प्रति सांख्यदूषणमतिदि-श्रति "एतेने"ति सूचेण। अखार्थः। कारणात्कार्यस्य भेदं तदनन्यत्वमारमाणप्रव्हादिभ्य इत्यच निषेत्स्यामः । ऋवि-द्यासमारापणेन च कार्यस्य न्यूनाधिकभावमप्यप्रयोजकत्वादु-पेशिष्यामचे । तेन वैशेषिकाद्यभिमतस्य तर्कस्य ग्राज्कले-नाव्यवस्थितेः(४) सूत्रमिदं सांख्यदूषणमितिदिग्रति । यत्र कथं चिद्देरानुसारिणो मन्नादिभिः ग्रिष्टैः परिगृचीतस्य सांख्यतर्कस्येषा गतिस्तत्र परमाखादिवादस्यात्यन्तवेदवा-च्चास्य मन्नाद्युपेक्षितस्य च कीव कथेति । "कोन चिढंग्रे-ने"ति । च्रष्टाादयो चि व्युत्पाद्यास्ते च किं चित्रादसदा पूर्वप-क्ष(५)न्यायोत्प्रेक्षितमप्युदाइत्य व्युत्पाद्यन्तद्रित केन चिदं प्रे-नेख्नाम् । स्रगममन्यत्॥

<sup>(</sup>१) मल्पपरिमाणतारतम्यं-पा० ४ |

<sup>(</sup>२) श्रोदीयोऽर्थान्तराभ्युपगमे तु-पा० ४ ।

<sup>(3)</sup> मभिवदन्ती-पा॰ 3 | ४ |

<sup>(</sup>४) शुष्करवेनाव्यवस्थितत्वे स्थिते--पा० 3 | ४ |

<sup>(</sup>५) सदसहादपूर्वपक्ष-पा० २ । ४ ।

## भोक्त्रापत्तेरविभागश्चेत्स्या-

# छे।कवत् ॥ १३ ॥

स्यादेतत् । अतिगमीरजगत्कारणविषयत्वं तर्कस्य ना-स्ति केवनागमगम्यमेतदित्युत्तां, तत्कर्यं पुनस्तर्कनिमित्त त्राचेप इत्यत त्राच । "यद्यपि श्रुतिः प्रमाण"मिति । प्रवृत्ता चि श्रुतिरनपेश्वतया खतः प्रमाणलेन न प्रमाणा-न्तरमपेचने । प्रवर्तमाना पुनः स्फुटतरप्रतिष्ठितप्रामाण्य-तर्कविरोधेन मुख्यार्थात् प्रचाव्य जघन्यवृत्तितां नीयते, यथा मन्नार्थवादावित्यर्थः । स्रतिरोचितार्थं भाष्यम् । "यथा त्वदान"इति । यदातीतानागतयोः स्वर्गयोरे-ष विभागो न भवेत् ततस्तदेवाद्यतनस्य विभागस्य बा-धनं स्यात्, खप्रदर्शनस्येव जाग्रहर्शनं, न स्वेतद्दित । अवाधिताद्यतनदर्भनेन तयोरपि तथात्वानुमानादित्यर्थः । इमां ग्रङ्कामापाततो ऽविचारितनोकसिद्वद्दष्टान्ते।पदर्शन-मात्रेण निराकरोति ध्वकारः "स्याक्षोकवन्" ॥

परिचाररचस्यमाच ।

#### तदनन्यत्वमारम्भणशब्दा-

दिभ्यः ॥ १८ ॥

पूर्वसादविरोधादस्य विश्रेषाभिधानीपक्रमस्य विभाग-माच। "त्रुभ्युप्गम्य चेम''मिति । स्यादेतन् । यदि का-

रणात्परमार्घभ्रुतादनन्यत्वमाकाणादेः(१) प्रपन्तस्य कार्यस्य कुतस्तर्धि न वैभेषिकाद्युक्तदोषप्रपञ्चावतार इत्यत आह। "व्यतिरेकेणाभावः कार्यस्यावगम्यत" इति । न खस्वनन्यल-मित्यभेदं ब्रमः, किं तु भेदं व्यासेधाम,स्ततञ्च नाभेदा-अयदोषप्रसङ्गः । किं त्वभेदं व्यासेधद्भिवेषेषिकादिभिर-सास साचायकमेवाचरितं भवति । भेदनिषेधचेतुं व्याच-घंटे। "त्रारमाणप्रब्दस्ताव"दिति । एवं चि ब्रह्मविज्ञाने-न सर्वे जगत्तत्त्वतो ज्ञायेत यदि ब्रह्मैव तत्त्वं जगतो भ-वेत्। यथा रच्चां ज्ञातायां भुजङ्गतत्त्वं ज्ञातं भवति। सा चि तस्य तत्त्वम् । तत्त्वज्ञानं च ज्ञानमतो ८न्य-निमध्याज्ञानमज्ञानमेव । ऋत्रैव वैदिको दृष्टान्तो "यथा सीम्येक्नेन स्विषडेने"ति । स्यादेतत् । स्टिं ज्ञाता-यां क्यं म्हन्मयं घटादि ज्ञातं भवति, निच तन्म्ह-दात्मकमित्युपपादितमधस्तात् । तसात्तत्त्वतो भिन्नं (२) न चान्यस्मिन् विज्ञाते ऽन्यदिज्ञातं भवतीत्यत न्त्रा-च श्रुतिः 'वाचारमाणं विकारो नामधेयम्" वाचया केव-समारभ्यते विकारजातं, न तु मत्त्वतोस्ति, यतो नाम-धेयमात्रमेतद् यथा पुरुषस्य चैतन्यमिति रास्रोः शिर इति विकल्पमात्रम् । यथाक्रविकस्पविदः । 'ग्रब्दज्ञाना-नुपाती वस्तुग्रन्थो विकस्प' इति । तथा चावस्तुतया ऽनृतं विकारजानं स्तिकेत्वेव सत्यम् । तसाह्वटग्ररावीदन्द-

<sup>(</sup>१) दनन्यत्वमस्याकाज्ञादेः-पा० ३ | ४ |

<sup>ं(</sup>६) तस्माचतो भिन्नं--पा० २ । ४ ।.

नाहीनां तत्त्वं खदेव, तेन खदि ज्ञातायां तेषां सर्वेषा-मेव तत्त्वं ज्ञातं भवति । तदिदमुत्तं 'न चान्यथैकविज्ञा-नेन सर्वविज्ञानं संपद्यत"इति । निदर्शनान्तरदयं दर्शय-म्नुपसं चरति । "तस्राद्यथा घटकरकाद्याकाश्राना"मिति । ये चि दृष्टनष्टखद्भपा न ते वस्तुसन्तो यथा स्वगढिष्ण-कोदकादयः, तथा च सर्वे विकारजातं, तसादवस्तु स-न् । तथाचि यदस्ति तदस्त्वेव, यथा चिदात्मा, नच्चसौ कदा चित् का चित् कथं चिद्वास्ति, किंतु सर्वदा सर्वत्र सर्वथास्त्येव, न नास्ति । न चैवं विकारजातं, तस्य कदा चित् क्यं चित् कुच चिद्वस्थानात्। तथाचि सत्स्वभावं चेदिकारजातं, कथं कदा चिदसत् त्र्रसत्स्वभावं चेत्कथं कदा चित्रत्। सदसतोरेकत्वविरोधात्। निच रूपं क-दाचित् का चित् कयं चिदा गन्धे। भवति । ऋय तस्य सदसच्चे धर्मी, ते च ख्वारणाधीनजन्मतया कदा चिदेव भवतः, तत्तर्चि विकारजातं दण्डायमानं सदातनिमति न विकारः कस्य चित् । त्र्रथासत्त्वसमये तन्नास्तिः कस्य ति धर्मी ऽसत्त्वम्। निष्ठ धर्मिण्यप्रत्यत्रे तद्दमी ऽसत्त्वं प्रखुत्पन्नमुपपद्यते । त्रायास्य न धर्मः निः त्वर्धान्तरम-सन्तं, किमायातं भावस्य । निच्च घटे जाते पटस्य किं चिद्भवति । त्र्यसन्वं भावविरोधीति चेट्, न । त्र्यकिं-चित्करस्य तत्त्वामुपपत्तेः किं चित्करत्वे वा तत्राष्यसत्त्वेन तदनुयोगसंभवात्। ऋषास्यासन्वं नाम किं चिन्न जा-यते किंतु स् एव न भवति । ययाजः ।

'न तस्य निं चिद्भवति न भवत्येव कोवसम्'। इति। श्रयेष प्रसच्यप्रतिषेधी निरुध्यतां किं तत्स्वभावी भाव उत भावस्वभावः स इति । तच पूर्वस्मिन् करूपे भावा-नां तत्स्वभावतया तुक्कतया जगक्कृत्यं प्रसञ्चेत तथा च भावानुभवाभावः । उत्तरसिंखु सर्वभावनित्यतया नाभा-वव्यवद्वारः स्थात् । कन्पनामात्रनिमित्तत्वेपि (१) निषेधस्य भावनित्यतापत्तिस्तदवस्यैव । तसाङ्गिन्नमस्ति कारणादि-कारजातं न वस्तु सत् खतो विकारजातमनिर्वचनीयम-नृतम्। तदनेन प्रमाणेन सिद्दमनृतत्वं विकारजातस्य कार-पास्य निर्वाच्यतया सत्त्वं, सृत्तिकेत्वेव सत्यमित्यादिना प्र-बन्धेन दृष्टान्ततया ऽनुवद्ति श्रुतिः । 'यत्र जैाकिकपरीश-काणां बुद्धिसाम्यं स दृष्टान्त' इति चाखपादसूचं प्रमाण-सिद्दी दृष्टान्त इत्येतत्परं न पुनर्जाकसिद्धलमन विविध-तःमन्यथा तेषां मरमाखादिने दृष्टान्तः स्थात् । निः प-रमाखादिनेंसर्गिकवैनयिक(२)बद्यतिश्रयरिकतानां चैाकि-कानां सिद्ध इति । संप्रत्यनेकान्तवादिनमुत्यापयति । 'न-न्वनेकात्मक"मिति । अनेकाभिः श्रक्तिभिर्याः प्रवृत्तयो ना-नाकार्यस्टब्यस्तद्युक्तं ब्रह्मीकं नाना चेति । किमतो य-द्येवमित्यत त्राच । "तजैकत्वां भ्रेने"ति । यदि पुनरे-कलमेव वस्तु सङ्गवेत् ततो नानात्वाभावादैदिकः कर्मका-पडात्रयो नैकिकस व्यवसारः समस्त एवोक्डियेत । ब्र-

<sup>(</sup>१) निर्मितत्वेषि---पा०२ | ३ | युक्तकायमेव पाठः | (२) वैशेषिक---पा०२ | ३ |

स्नागोत्तरास्य श्रवणमननादयः सर्वे दत्तजनाष्ट्रानयः प्रसञ्चे-रन। एवं चानेकात्मकत्वे ब्रह्मणी स्टरादिदृष्टान्ता चानु-रूपा भविष्यन्तीति । तमिममनेकान्तवादं दूषयति । "नै-वं स्वादि"ति । इदं तावदच वक्तव्यं, म्हदात्मनैकालं घट-श्ररावाद्यात्मना नानात्विमिति वदतः कार्यकारणयोः पर-स्ररं किमभेदीभिमतः चाची भेद, उत भेदाभेदाविति । तवाभेदऐकान्तिके सदातानेति च घटश्ररावाद्यातानेति चोन्नेखदयं नियमस्र नोपपद्यते । भेदे चोन्नेखदयनियमानु-पपन्ना, त्रात्मनेति(१) त्वसमञ्जसम् । नद्यन्यस्यान्य त्रात्मा भवति । न चानेकान्तवादः । भेदाभेदाकर्ष्ये हरुखेखदयं भवेदि । नियमस्त्वयुक्ती निष्ठ धर्मिणीः कार्यकारणयीः संकरे तद्दर्भावेकत्वनानात्वे न संकीर्यंते इति संभवित। ततस्य म्टदात्मनैकत्वं यावद्मवित तावद्वटश्ररावाद्यात्मनापि स्थात्, एवं घटश्ररावाद्यात्मना नानात्वं (२) यावङ्गवित ताव-न्म्दरात्मना नानात्वं भवेत्। सीयं नियमः कार्यकारणयो-रैकान्तिकं भेदमुपकच्पयति, चानिर्वचनीयता वा कार्य-**स्य । पराक्रान्तं चास्माभिः प्रथमाध्याये तदास्तां तावत् ।** तदेतद्यक्ति(३)निराक्ततमनुवदन्तीं श्रुतिमुदाचरति । "स्रति-केखेव सत्यिमि"ति । स्यादेतत्। न ब्रह्माणी जीवभावः का-<sup>क्य</sup>निकः, किंतु भाविकः, ग्रंग्रो चि सः तस्य कर्मस-

<sup>(</sup>१) मृदात्मनेति-पा० २ |

<sup>(</sup>२) शरावाद्यात्मनानात्वं-पा० २ | ४ |

<sup>(</sup>३) तदेतच्छुतियुक्ति—पा० ३ । ४ ।

चितेन ज्ञानन ब्रह्मभाव आधीयतद्दयत आच् । "खयं प्रसि-द्वं ची"ति। खाभाविकस्थानादेरिति यदुक्तं नानात्वांग्रेन तु कर्मकाण्डाश्रयो लैकिकस व्यवचारः सेन्स्यतीति तत्राच। "बाधिते चे"ति । यावदवाधं चि सर्वेषां व्यवचारः स्वप्न-दशायामिव तदुपदर्शितपदार्थजातव्यवचारः। स च यथा जाग्रदनस्थायां बाधकान्निवर्नते एवं तत्त्वमस्यादिवाक्यप-रिभावनाभ्यासपरिपाकभुवा शारीरस्य ब्रह्मात्मभावसाञ्चा-त्कारेण बाधकोन निवर्तते । खादेतन् । 'यत्र त्वस्य सर्व-मात्मैवाभूत्तत्केन कं पद्यें दित्यादिना मिथ्याज्ञानाधीनी व्यवचारः क्रियाकारकादिचशणः सम्यग्ज्ञानेनापनीयतद्दति न ब्रूते किं त्ववस्थाभेदाश्रयो व्यवचारो ऽवस्थान्तरप्राप्ती निवर्तते, यथा बालकस्य कामचारवादभञ्चतोपनयनप्राप्ती निवर्तते, न च तावतासी मिथ्याज्ञाननिवन्धनी भवत्येव-मनापीत्यत त्राच । "न चार्य व्यवचाराभाव" इति । कुतः, "तत्त्वमसीतिब्रह्मात्मभावस्थे"ति । न खन्वेतदान्यमवस्था-विश्रेषविनियतं ब्रह्मात्मभावमाच जीवस्य, ऋपि तु न भुजङ्गो रञ्जुरियमितिवत् सदातमं तमभिवदित । त्रपि च सत्यानृताभिधानेनाप्येतदेव युक्तमित्याच। 'तस्करदृष्टा-न्तेन चे"ति। "न चास्मिन् दर्भन"इति। नचि जातु क-ठस्य दण्डकमण्ड**चुकुण्डचग्राचिनः कुण्ड**चिज्ञानं दण्डव<del>णा</del> कमण्डलुमत्तां बाधते, तत्कस्य हेती,स्तेषां कुण्डलादीनां तिसन् भाविकत्वात् तददिचापि भाविकगोचरेपीकात्म्य-ज्ञानेन न नानात्वं भाविकमपवदनीयम्। निः ज्ञानेन वस्त-

पनीयते, १पि तु मिथ्याज्ञानेनारोपितमित्यर्थः। चोदयति । "नन्वेकालेकान्ताभ्युपगम" इति । ऋवाधितानधिगतासंदिग्ध-विज्ञानसाधनं प्रमाणिमिति प्रभाणसामान्यन्यणोपपत्या प्र-त्यक्षादीनि प्रमाणतामश्रुवते। एकत्वैकान्ताभ्युपगमे तु तेषा सर्वेषां भेदविषयाणां बाधितत्वादप्रामाणयं प्रसञ्येत । तथा विधिप्रतिषेधग्राखमपि भावनाभाव्यभावककरणेतिकर्तव्यता-भेढापेश्वत्वाद्वाह्यन्येत । तथा च नास्तिक्यमेकदेशाशेपे-षा च सर्ववेदाक्षेपादेदान्तानामप्यप्रामाण्यमित्यभेदैकान्ताभ्यु-पगमचानिः। न केवलं विधिनिषेधाचेपेणास्य मोचणास-स्याश्चेपः सद्धपेणास्यापि भेदापेश्वलादित्याच । "मोश्रशाब-स्यापी"ति । ऋषि चास्मिन् दर्शने वर्णपदवास्यप्रकरणादी-नामजीकत्वात्तत्प्रभवमद्वेतज्ञानमसमीचीनं भवेत्, न खस्व-चीकाडूमाडूमकेतनज्ञानं समीचीनमित्याच । "कयं चा-नृतेन मोच्यास्त्रेणे"ति । परिचरित । "अत्रोचयत"इति । यद्यपि प्रत्यचादीनां तात्त्विकमवाधितत्वं नास्ति, युत्त्याग-माभ्यां बाधनात्, तथापि व्यवचारे बाधनाभावात्मांव्यव-चारिकमनाधनम् । नचि प्रत्यकादिभिरथं परिच्छिद्य प्र-वर्तमानी व्यवचारे विसंवाद्यते सांसारिकः कश्चित्। तसा-दवाधनान्न(१) प्रमाणजचणमितपतन्ति प्रत्यचादय इति । "सत्यत्नोपपत्ते"रिति । सत्यताभिमानोपपत्तेरिति । य-चणकवाक्यमेनिद्धभजने । "याविद्ध न सत्यात्मेकत्वप्रतिप-त्ति"रिति । विकारानेव तु ग्ररीरादीनचमित्यात्मभावेन

<sup>(</sup>१) तस्मादनपनाधनान्न-पा० २ | 3 |

पुत्रपश्चादीन्ममेत्यात्मीयभावेनित योजना। "वैदिकश्चे"ति। कर्मकाषडमोत्त्रप्राखव्यवद्यारसमर्थना। "खप्तव्यवद्यारस्येव"-ति विभजते। "यथा सप्तस्य प्राक्षतस्ये"ति। कथं चानृतेन मोक्षप्रास्त्रेणित यदुक्तं तदनुभाष्य दूषयित(१)। "कथं त्यस्येने"ति। प्रकामत्र वक्तं त्रवनुभाष्य दूषयित(१)। "कथं त्यस्येने"ति। प्रकामत्र वक्तं त्रवणाद्युपाय त्रात्मसाक्षा-त्कारपर्यन्तो वेदान्तसमुत्योपि ज्ञानित्त्ययो उस्तयः सोपि दि वृत्तिरूपः कार्यत्या निरोधधर्माः यस्तु ब्रह्मस्वभाव(१)-सात्तात्मसात्योत्यादे इति। यत्यसु सत्यं न तदुत्पद्यतद्दि कुतस्तरस्यासत्यादुत्पादी यद्योत्पद्यते तत्सर्वमस्त्यमेव। सां-

स्नसाचात्कारस्य परमार्थसत्यतां व्यभिचाराङ्गावनमिति म-न्तव्यम् । यद्यपि सांव्यवचारिकस्य सत्यादेव (३) भयात्मत्यं मरणमृत्यद्यते तथापि भयचेत्ररिच्साज्ज्ञानं वा ऽसत्यं तते। भयं सत्यं (४) जायतद्रत्यसत्यात्मत्यस्योत्पत्तिक्त्ना । यद्यपि

व्यवद्यारिकं तु सत्यत्वं वृत्तिरूपस्य ब्रह्मसाचात्कारस्ये-व श्रवणादीनामप्यभिन्नं, तस्मादभ्युपेत्य वृत्तिस्ररूपस्य ब्र-

चाचिज्ञानमपि स्ररूपेण सत्तयापि न तज्ज्ञानत्वेन भयचे-तुरपि त्वनिर्वाचाचिरूषितत्वेन । त्र्यन्यया रज्जुज्ञानादपि

<sup>(</sup>१) परिहरति—पा०२ | 3 | ४ |

<sup>(</sup>२) ब्रह्मभाव-पा० २ |

<sup>(</sup>३) सांसारिकस्य सत्यादेव—पा०२ | सांसारिकसत्यादेव—पा०३ | सांव्य-वहारिकसत्यादेव—पा०४ |

<sup>(</sup>४) भयहेतुरहिज्ञानमसत्यं-पा० २ | भयहेतुरहिज्ञानमसत्यं तती भयं सत्यं-

भयप्रसङ्गाज्जानलेनाविश्रोषात् । तसादनिर्वाचाचिरूषितं ज्ञानमप्यनिर्वाचिमिति सिद्धमसत्यादिप सत्यस्योपजन इति । न ब्रूमः सर्वसादसत्यात्मत्यस्योपजना यतः समारोपित-धुमभावाया धूममिचिया विज्ञानं सत्यं स्थात्। निच चचुषा रूपज्ञानं सत्यमुपजायतइति रसादिज्ञानेनापि ततः सत्येन भवितव्यम् । यते। नियमे। (१) चि स ताइग्रः स-त्यानां यतः कुतिश्वित्वां चिदेव जायत इत्येवमस्त्यानामपि नियमा यतः कुति खदसत्यात्मत्यं कुति खदसत्यं यथा दीर्घ-लादेर्वर्णेषु समारोपितलाविश्रेषेयजीनमित्यते। (२) ज्यानि-विरच्चमवगच्छन्ति सत्यमजिनमित्यतस्तु समारोपितदीर्घभा-वाज्ज्यानिविरह्मवगक्कन्तो भवन्ति भ्रान्ताः । न चाभयत्र दीर्घसमारोपं प्रति कञ्चिदित भेदस्तसादुपपन्नमसत्यादिप सत्यस्थोदय इति । निदर्भनान्तरमाच । "सप्तदर्भनावस्थ-स्रो"ित । यथा सांसारिको जायद्गुजङ्गं दृष्टा पनायते त−े तस्य न दंशवेदनामात्राति, पिपासुः स्विनमानोक्य पातृं प्रवर्तते ततस्तदासाद्य पायंपायमाप्यायितः सुखमनुभवति, एवं स्वप्नान्तिकोपि तद्वस्यं सर्वमित्यसत्यात्कार्यसिद्धः । श्र-इते । "तत्कार्यमप्यनृतमेवे"ति । एवमपि नासत्यात्सत्यस्य मिड्रिक्तोत्यर्थः । परिचरति । "तत्र ब्रूमो, यद्यपि स्वप्न-दर्भनावस्थस्ये"ति । नै।िक्तको चि सप्तोत्यितीवगस्यं बाधितं मन्यते न तंदवगतिं, तेन यद्यपि परीचका अनिर्वाच-

<sup>(</sup>१) यतः प्रतिनियमी--पा० ३ । ४ ।

<sup>(</sup>२) त्यतो वाक्यात्-पा०२ । ३ ।

[भामती]

क्षिता(१)मवगितमनिर्वाच्यां निश्चिन्वन्ति तथापि चैािक-काभिप्रायेणैतदुक्तम् । अत्रान्तरे चैाकायतिकानां मतमपा-करोति । "एतेन स्वप्नद्योा वगत्यबाधनेने"ति । यदा ख-स्वयं चैत्रस्तारचवीं व्यात्तविकटदंष्ट्राकराचवदनामुत्तव्यव-स्त्रमन्मस्तकावचु स्त्रिचाङ्गू चामितरोषाक्णस्त्रस्यविश्राचेष्ट्रत्ते।-चनां रामाच्चसञ्चयोत्पुत्तभोषणां स्फटिकाचलभित्तिप्रति-विम्बितामभ्यमित्रीणां तनुमास्थाय खप्ने प्रतिवद्गा मानुषी-मात्मनस्तनुं प्राथित तदोभयदेचानुगतमात्मानं प्रतिसंद-धाना देचातिरिक्तमात्मानं निश्चिनाति, न तु देचमात्रम् तन्मात्रत्वे देचवत्रितिसंधानाभावप्रसङ्गात् । कथं चैतदुपप-द्येत यदि स्वप्नदृशोवगितरवाधिता स्यात्तद्वाधे तु प्रति-संधानाभाव इति । ऋमत्याच सत्यप्रतीतिः ऋतिसिद्धा ऽन्वयव्यतिरेकसिद्धा चेत्याच । "तथा च श्रुति"रिति । "तथाकारादी"ति । यदापि रेखास्तरूपं सत्यं तथापि त-द्यथामंक्रीतमसत्यं, निच्च संक्रीतियतारः संक्रीतयन्तीद्दर्भेन रेखाभेदेनायं वर्णः प्रत्येतच्याः ऽपि त्वीदशो रेखाभेदे। ऽकार र्देदग्रस्य ककार इति, तथा चासमीचीनात्मंकेतात्समीची-नवर्णावगतिरिति सिद्दम् । यचे।क्तमेकत्वांग्रेन ज्ञानमे।ज्ञ्य-वचारः सेत्यति, नानात्वांग्रेन तु कर्मकाण्डाश्रयो लैकि-कश्च व्यवचारः सेत्स्यतीति तत्राच । "ऋपि चान्यमिदं प्रमाण"मिति । यदि खल्वेकत्वानेकत्वनिवस्थनी व्यवचारा-वेकस्य पुंसी ऽपर्यायेण संभवतस्ततस्तदर्थमुभयसङ्गावः क-

<sup>(</sup>१) अनिर्वाच्याहिरुषिता-पा० ३ | ४ |

ब्र्णेत, न त्वेतदस्ति, नच्चोकत्वावगतिनिबन्धनः कञ्चिदस्ति व्यवहारस्तदवगतेः सर्वेशत्तरत्वात् (१)। तथाहि, तत्त्वम-सीत्यैकात्म्यावगितः समस्तप्रमाणतत्प्रजतञ्चवचारानपवाध-मानैवोदीयते, नैतस्याः परस्तात्वां चिदनुकूलं प्रतिकूलं चास्ति यद्येचेत येन चेयं प्रतिचिप्येत तचानुकूखप्रति-कूलनिवारणान्नातः परं किं चिदाकाङ्च्यमिति । न चेय-मगितर्डु चिचीरप्रायेत्याच । "न चेय"मिति । स्वादेतत् । अन्या चेदियमवगितर्निष्प्रयोजना तर्चि तथा च न प्रे-चाविक्करपादीयेत, प्रयोजनवन्त्रे वा नान्या स्वादित्यत त्र्याच । "न चेयमवगितरनिर्धका" कुतः, "त्र्यविद्यानिवृ-त्तिफलदर्भनात्" । नचीयमुत्पन्ना सती पश्चादविद्यां नि-वर्तयति येन नान्या स्थात्, किं त्वविद्याविरोधिस्वभावतया तिन्नवृत्त्यातमेवादयते । ऋविद्यानिवृत्तिस्य न तत्कार्यतया फलमपि विष्टतयेष्टलचणवात्फलस्येति । प्रतिकूलं पराचीनं निराकर्तुमाच । "भ्रान्तिर्वे"ति । कुती, "बाधके"ति । स्या देतत् । मा भ्रदेकत्वनिबन्धना व्यवचारो ऽनेकत्वनिबन्धन-स्वरित तदेव हि सकलामुदद्दति ले। कया चामतस्ति ह्या-र्थमनेकत्वस्य कन्पनीयं तात्त्विकत्वमित्यतः त्रादः । 'प्राक् चें "ति । व्यवचारे। चि बुद्धिपूर्वकारिणां बुद्धोपपदाते, न लस्यास्तात्त्रिकलेन, भान्त्यापि तदुपपत्तेरित्यावेदितम् । सत्यं च तद्विसंवादादनृतं च विचारासच्तया ऽनिवीच्य-त्वात् । त्रान्यस्यैकात्म्यज्ञानस्यानपेत्रतया बाधकत्वमनेकत्व-

<sup>(</sup>१) सर्वान्तत्वात्—पा०२ | ३ | ४ |

ज्ञानस्य च प्रतियोगिग्रसपित्तया दुर्बलत्वेन बाध्यत्वं वदन् प्रक्रतम्पसंचरति । 'तस्मादन्येन प्रमाणेने"ति । स्यादेतत्। न वयमनेकलव्यवचारिमद्धर्यमनेकलस्य तात्त्विकलं कल्प-यामः, किंतु श्रीतमेवास्य तात्त्विकत्वमिति चे।दयति। "न-नु मदादी"ति । परिचरति । "नेखुच्यत"इति । मदा-दिदृष्टान्तेन चि कयं चित्परिणाम उन्नेया, न च प्रका उन्नेतुमपि, म्हिनाकेत्येव सत्यमिति कारणमात्रसत्यत्वावधा-रणेन कार्यस्थानृतत्वप्रतिपादनात् साचात्कूटस्थनित्यत्वप्रति-पादिकास्तु सन्ति सदस्रशः श्रुतय इति न परिणामधर्मता ब्रह्मणः । त्र्रथ कूटस्थस्यापि परिणामः कस्मान्न भवतीत्यत-त्राच । "नच्चेकस्ये"ति । ग्रङ्कते । "स्थितिगतिव"दिति । यथैकवाणात्रये गतिनिवृत्ती एवमेकस्मिन् ब्रह्मणि परिणा-मस्य तदभावस्य कौटस्थ्यं भविष्यत इति । निराकरोति । "न, कूटस्थस्वेति विभोषणा"दिति । कूटस्थनित्यता चि स-दातनी स्वभावादप्रच्यतिः, सा कथं प्रच्यता न विक्धते । न च धर्मिणो व्यतिरिच्यते धर्मी येन तदुपजनापायेपि धर्मी कूटखः स्वात् । भेद ऐकान्तिके गवाश्ववद्दर्मधर्मिभा-वाभावात् । बाणादयस्तु परिणामिनः स्थित्या गत्या च परिणमन्त इति । ऋषि च स्वाध्यायाध्ययनविध्यापादितार्थ-वस्त्रस्य वेदराग्रेरेकेनापि वर्णेनानर्थकेन न भवितव्यं किं पुनिरयता जगते। ब्रह्मयोनित्वप्रतिपादकेन वाक्यसंदर्भेण, तत्र फलवइस्मदर्भन(१)समाम्नानसंनिधावफलं जगदोनित्वं

<sup>(</sup>१) ब्रह्मतत्वज्ञान-पा० २ | ब्रह्मतत्वद्रश्न-पा० ३ |

समास्तायमानं तद्धं सत्तदुपायतया ऽवितष्ठते नार्धान्तरार्धमित्याच । "न च यथा ब्रह्मण" इति । ऋतो न परिणामपरत्वमस्येत्यर्थः । तद्नन्यत्वमित्यस्य स्वस्य प्रतिज्ञाविरोधं श्रुतिविरोधं च चेादयति । "कूटस्थब्रह्मवादिन" इति । परिचरति । "नाविद्यात्मको"ति । नाम च
रूपं च ते एव बीजं तस्य व्याकरणं कार्यप्रपञ्चस्तदपेचत्वादेश्वर्यस्य । एतदुक्तं भवति । न ताचिकमेश्वर्यं सर्वज्ञत्वं च ब्रह्मणः किं त्वविद्योपाधिकमिति तदाश्रयं प्रतिज्ञास्त्रजं, तत्त्वाश्रयं तु तद्नन्यत्वस्त्रजं, तेनाविरोधः । स्त्राममन्यत् ॥

## भावे चोपलब्धेः ॥ १५ ॥

कारणस्य भावः सत्ता चापनमाय तिसन् कार्यस्थापनस्थेभीवाच । एतदुत्तां भवति । विषयपदं विषयविषयपरं, विषयिपदमपि विषयिविषयपरं, तेन कारणोपनमाभावयोक्तपादेयोपनमाभावादिति स्वार्यः संपद्यते । तथा च
प्रभाक्तपानुविद्वबुद्धिवाध्येन चाशुषेण न व्यभिचारों, नापि
विक्रभावाभावानुविधायिभावाभावेन धूमभेदेनेति सिद्धं भवित । तत्र यथाक्तचेतारेकदेशाभिधानेनोपक्रमते भाष्यकारः । "इतस्य कारणादनन्यत्वं" भेदाभावः "कार्यस्य,
यत्कारणं" वसात्कारणा"द्वाव एव कारणस्ये"ति । स्रस्य
व्यतिरेकमुखेन गमकत्वमाच । "न च नियमेने"ति । काकतानीयन्यायेनान्यभावेन्यदुपनभ्यते, न तु नियमेनेत्सर्थः ।

इत्विश्रेषणाय व्यभिचारं चोदयति । "नम्बन्यभावेपी"ति। एकदेशिमतेन परिचरित । "नेत्युच्यत"इति । ग्रद्धयैकदे-भिपरिचारं दूर्वायत्वा परमार्थपरिचारमाच । "त्र्रथे"ति । तदनेन चेतुविग्रेषणमुक्तम् । पाठान्तरेणोदमेवसूत्रं व्याच-ष्टे। "न कीवनं ग्रब्सादेवे"ति । पट इति चि प्रत्यत्तवुद्या तन्तव एवातानवितानावस्या म्यासम्बन्ते, न तु तदितिरिक्तः पटः प्रत्यसमपनभ्यते । एकत्वं तु तन्तूनामेकप्रावरणनस्-णार्थिकियावच्छेदाद्वष्ट्रनामपि । यथैकदेशकालाविक्त ध-वखदिरपलाशादया बच्चोपि वनमिति । ऋर्यक्रियायां च प्रत्येकमसमर्था ऋष्यनारभ्यैवार्थान्तरं किं चिन्मिलिताः कुर्व-न्तो दृग्यन्ते, यथा यावाण उखाधारणमेकम्, एवमनार-भ्यैवार्थान्तरं तन्तवे। मिलिताः प्रावरणमेकं करिप्यन्ति । न च समवायाङ्गित्रयोरपि भेदानवसाय इति साम्प्रतम् । म्रान्धान्यात्रयत्वात्, भेदे चि सिद्धे समवायः समवायाच भेदः। न च भेदे साधनान्तरमित, ऋर्यक्रियाव्यपदेशभेदया-रभदेप्युपपत्तेरित्युपपादितम् । तसाद्यक्तिं चिदेतत् । ऋ-नया च दिशा मूलकारणं ब्रह्मीव परमार्थसदवान्तरकार-णानि च तन्त्वाद्यः सर्वे अनिर्वाच्या एवेत्याच । "तथा च तन्तुष्वि"ति ॥

### सचाचावरस्य ॥ १६ ॥

विभजते । "इतस्रे"ित । न कोवलं श्रुतिः, उपपत्ति-स्रात्र भवति । "यच्च यदात्मने"ित । निष्ठ तेलं सिकाता-

ताना सिकतायामिता यथा घटोस्ति चदि मृदाताना प्रख्ताको हि घटो मृदातानीप स्थते, नैवं प्रख्ताक तैन सिकताताना । तेन यथा सिकतायां तैलं(१) न जायतएव-मात्मनोपि जगन्न जायेतः जायते च तसादात्मात्मन ऽऽसीदिति गम्यते । उपपत्त्यन्तरमाच । "यथा च कारण ब्रह्मे"ति । यथा चि घटः सर्वदा सर्वत्र घट एव न जात्वसी क चित्पटो भवत्येवं सदिप सर्वत्र सर्वदा सदेः न तु क चित्कदा चिदसङ्गवितुमईतीत्युपपादितमधस्तात् तस्मात्कार्थं चिष्वपि कार्चेषु सदेव । सत्त्वं चेत् किमते यद्येविमत्यत च्याच । "एकं च पुन"रिति । सत्त्वं चैव कार्यकारणयोः, निच प्रतिव्यक्ति सत्त्वं भिद्यते, ततश्चाभि न्नसत्तानन्यत्वादेते अपि मिथो न भिद्येते इति । न च ताभ्यामनन्यत्वात्मस्त्रस्थेव भेद इति युक्तम् । तथ सित चि सत्त्वस्य समारोपितत्वप्रसङ्गः। तत्र भेदाभेदयोर-न्यतरसमारोपकल्पनायां किं तात्त्विकाभेदीपादाना ऽभेद-कल्पनास्त्वाची तात्त्विकभेदीपादाना भेदकल्पनेति । वर्य तु प्रयामी भेदग्रहस्य प्रतियोगिग्रहापेशलाङ्गेदग्रहमन्त-रेण च प्रतियोगियचासंभवादन्योन्यसंश्रयापत्तेरभेदयच-स्य च निरपेश्वतया तदनुपपत्तेः, एकौकाश्रयत्वाच भेदस्यै-काभावे तदनुपपत्तेः, अभेदग्रहोपादानैव भेदकस्पनेति स-र्वमवदातम् ॥

# असर्व्यपदेशानिति चेन धर्मा-

# न्तरेण वाक्यशेषात् ॥ १७ ॥

व्याक्ततत्वाव्याक्ततत्वे च धर्माविनवेचनीया । स्वमेतिन-गदव्याख्यातेन भाष्येष व्याख्यातम् ॥

## युक्तेः शब्दान्तराच ॥ १८ ॥

"म्नितग्रयवत्त्वात्प्रागवस्त्राया" इति । म्नितग्रयो हि धर्मे। नासत्यतिग्रयवित कार्ये भवितुमर्चतीति। ननु न कार्यस्या-तिभयो नियमचेतुरपि तु कारणस्य भक्ति<mark>भेदः, स चास</mark>-त्यपि कार्ये कारणस्य सस्वात्मन्नेवेत्यत श्राच । "ग्र-क्तिचे"ित । नान्या कार्यकारणाभ्यां, नाप्यसती का-र्थात्मनेति योजना। "ऋषि च कार्यकारणयो"रिति। यद्यपि भावाचापन्येरित्यनायमर्थ उक्तस्यापि समवाय-दूषणाय पुनरवतारितः । ऋनभ्युपगम्यमाने च समवायस्य समवायिभ्यां संबन्धे विच्छेदप्रसङ्गो ऽवयवावयविद्रव्यगुणादी-नां मियः । नच्चसंबद्धः समवायिभ्यां समवायः समवायि-नै। संबन्धयेदिति । ग्रङ्कते । "त्रथ समवायः स्वय"मि-ति । यथा चि संत्वयोगादृव्यगुणकर्माणि सन्ति सत्तं तु स्वभावत एव सदिति न सत्त्वान्तरयोगमपेक्षते तथा समवायः समवायिभ्यां संबन्धं न संबन्धान्तरमयेखते खयं संबन्धस्यवादिति, तदेतिवाद्दान्तान्तरविरोधापादनेन निरा-करोति । "संयोगोपि तचीं"ति । न च संयोगस्य का-

यैलात् कार्यस्य च समवायिकारणाधीनजनमलाद् असम-वाये च तदनुपपत्तेः समवायकाष्यना संयोगद्रति वाच्य-म् । ऋजसंयोगे तदभावप्रसङ्गात् । ऋषि च । संबन्ध्य-भीननिरूपणः समवायो यथा संबन्धिदयभेदे न भिद्यते तन्नाभे चन नभ्यत्यपि तु नित्य एक एवं संयोगोपि भवेत् ततः को दोषः। ऋषैतन्प्रसङ्गभिया संयोगवत्समवायोपि प्र-तिसंबन्धिमिथ्नं भिद्यते चानित्यसेत्यभ्युपेयते तथा सतिः यथैकसानिमित्तकारणादेव जायतण्वं संयोगोपि निमित्त-कारणादेव जनिष्यतइति समानम् । "तादात्म्यप्रतीतेस्रेति । संबन्धावगमी दि संबन्धकाचानावीजं न तादात्म्यावगम-सास्य नानात्वैकाश्रयसंबन्धविरोधादिति । वृत्तिविकस्पेना-वयवातिरिक्तमवयविनं दूषयति । "कर्यं च कार्यं"मिति । "समस्ते"ति । मध्यपरभागयोरर्वाग्भागव्यवित्तत्वात् । स्रथः समस्तावयवव्यासङ्गापि कतिपयावयवस्थानो यचीव्यत-इत्यत स्त्राच । "नचि बक्तल"मिति । "स्त्रयावयवग्र" इति । बक्तलसंख्या दि खद्धपेणीव व्यासच्य संख्येयेषु वर्तनदृत्ये-कतमसंख्येयाय हणेपि न यहाते समस्तव्यासङ्गित्वास-ह्रपस्य । अवयवी तु न स्वरूपेणावयवान् व्याप्नोति, अ-पि त्ववयवग्रः, तेन यथा स्वनमवयवैः कुसुमानि व्याप्तुव-न समस्तकुतुमग्रचणमपेश्रते कतिपयकुत्तमस्थानस्थापि त-स्रोपलब्धेः, एवमवयव्यपीति भावः । निराकरोति । "तदा-पी"ति । प्रक्रते । "गोलादिव"दिति । निराकरोति । "ने"ति । यद्यपि गोत्वस्य सामान्यस्य विश्वेषा स्त्रनि-

र्वाच्या न परमार्थसन्तस्तथा च कास्य प्रत्येकपरिसमा-प्तिरिति, तथाप्यभ्युपेत्येदमुदितमिति मन्तव्यम् । त्र्यकर्तृ-का यतो ऽतो निरात्मिका खात, कारणाभावे चि कार्य-मनुत्यन्नं निनाम भवेत् श्वतो निरात्मकत्विमत्यर्थः। यद्युच्चेत घटश्रब्दस्तदवयवेषु व्यापाराविष्टतया पूर्वीपरीभा-वमापन्नेषु घटोपजनाभिमुखेषु तादर्घ्यनिभित्तादुपचारात्प्र-युज्यते तेषां च सिद्धत्वेन कर्तृत्वमस्तीत्युपपद्यते घटो भ-वतीति प्रयोग इत्यत आच । "घटसा चोत्पत्तिरूचमा-ने"ति । उत्पादना हि सिद्धानां कपानकुनानादीनां व्या -पारे। नेत्यत्तः । न चीत्पादनैवीत्पत्तः, प्रयोज्यप्रयोजक-व्यापारयोर्भेदादभेदे वा घटमुत्पादयतीतिवद्वटमुत्पद्यतद्द-त्यपि प्रसङ्गात् । तस्रात्कारोतिकारयत्योरिव घटगोचरयो-भृत्यसामिसमवेतयोरू त्यादनयोर धिष्ठानभेदो ऽभ्युपे-तवाः, तत्र कपाचकुचाचादीनां सिद्दानामुत्पादनाधिष्ठानानां नेत्यच्यिष्ठानत्वमस्तीति पारिश्रेयाद् घट एव साध्य उ-त्यत्तेरिष्ठानमेषितव्यः । न चासावसन्निष्ठानं भवितुम-र्चतीति सत्त्वमस्याभ्युपेयम्। एवं च घटो भवतीति घटव्या-पारस्य धात्रपात्तवात् तत्रास्य कर्तृत्वमुपपद्यते तण्डुनाना-मिव सतां विकित्ती विकिद्यन्ति तर्रंडुला इति । ग्रङ्ग-ते। "त्रय खकारणसत्तासंबन्ध प्वीत्यत्ति"रिति । एत-दुक्तं भवति । नीत्पत्तिनीम कश्विद्यापारी येनासिङ्गस्य कथमत्र कर्तृत्विमत्यनुयुज्येत, किंतु खकारणसमवायः खसत्तासमवायो वा, स चासतोष्यविषद्ध इति । सोष्यस-

तोनुपपन्न इत्याच । "कथमचन्धात्मक"मिति । ऋपि च प्रागुत्पत्तरसत्त्वं कार्यस्रेति कार्याभावस्य भावेन मर्यादा-करणमनुपपन्नमित्याच । "त्रभावस्य चे"ति । स्यादेतत् । त्रायन्ताभावस्य वन्ध्यास्रतस्य मा भूनार्यादानुपास्थी सि सः, घटप्रागभावस्य तु भविष्यता घटेने।पाख्येयस्यास्ति मर्यादेत्यत चाच । "यदि वन्ध्यापुत्तः कारकव्यापारा"-दिति । उक्तमेतद्धस्ताद्यथा न जातु घटः पटो भवत्ये-वमसद्पि सन्न भवतीति । तसान्द्यत्पिषडे घटस्यासत्त्वे-ऽत्यन्तासत्त्वमेवेति । स्रवासत्कार्यवादी चोद्यति। 'नन्वेवं सती"ति । प्राक् प्रसिद्धमपि कार्थं कदा चित्कारणेन योजयितुं व्यापारोर्थवान्भवेदित्यत त्राच । "तदनन्यत्वा-चे"ति । परिचरति । "नैष दोष" इति । उक्तमेतद्यया भुजङ्गतत्त्वं न रज्जोभिद्यते, रज्जुरेव चि तत् कास्प-निकस्तु भेद, एवं वस्तुतः कार्यतत्त्वं न कारणाङ्गिद्यते, का-रणखरूपमेव चित,दनिर्वाच्यं तुकार्यरूपं भिन्नमिवाभिन्न-मिव चावभासतद्गि। तदिदमुत्तं "वस्वन्यत्व"मिति । व-स्तुतः परमार्थतो ऽन्यत्वं न विश्रेषदर्श्वनमात्राङ्गवति, सांव्य-वद्यारिको तु कथं चित्तत्त्वान्यत्वे भवत एवेत्यर्थः । स्र-नयैव चि दिशीष संदर्भी योज्यः। त्रासत्कार्यवादिनं प्रति दूषणान्तरमार । "यस्य पुन"रिति । कार्यस्य कारणादभेदे सविषयत्वं कारकव्यापारस्य स्यान्नान्यथेत्यर्थः । 'मून-कारणं" ब्रह्म। ग्रब्दान्तराचेति इत्रावयवमवतार्य व्या-चष्टे । "एवं युक्तेः कार्यस्ये"ति । ऋतिरोचितार्थम् ॥

#### पठवच ॥ १९ ॥

# यथा च प्राणादि ॥ २० ॥ इति च द्वत्रे निगद्याखातेन भाष्येण व्याखाते ॥ इतरव्यपदेशाद्धिताकरणा-

#### दिदेषप्रमक्तिः ॥२१ ॥

यद्यपि प्रारीरात्परमात्मना भेदमाङः श्रुतयस्तथाप्यभेदमिप दर्भयन्ति श्रुतयो बङ्गः। न च भेदाभेदावेकच समवेती, विरोधात्। न च भेदस्तात्त्विक इत्युक्तम् । तस्मात्परमात्मनः सर्वज्ञान्न प्रारीरस्तत्त्वतो भिद्यते । स एव त्वविद्योपधानभेदाद्वटकरकाद्याकाप्रवद्गेदेन प्रथते । उपिहतं चास्य रूपं प्रारीरस्तेन मा नाम जीवाः परमात्मन्तामात्मनोनुभृवन्, परमात्मा तु तानात्मनो ऽभिन्नान-नुभवत्यननुभवे सार्वज्ञयत्याघातः । तथा चायं जीवान् बञ्जनात्मानमेव बञ्जीयात् । तन्नेदमृक्तां "निष्ठ कश्चिदपर-तन्त्रो बन्धनागारमात्मनः क्रत्वानुपविप्रती"त्यादि । तस्मा- च चेतनकारणं जगदिति पूर्वः पश्चः ॥

अधिकं तु भेदिनिदेशात् ॥ २२ ॥
सत्यमयं परमात्मा सर्वज्ञत्वाद्यथा जीवान् वस्तुत ग्रातमनी ऽभिन्नान् पग्यिति पग्यत्येवं न भावत 'एषां सुखदुःखादिवेदनासङ्गोस्ति, श्रविद्यावश्रात्त्वेषां तददिभमान
इति । तथा च तेषां सखदुःखादिवेदनायामण्यस्मुदासी-

[भामती] [ ३६७ ] : [ऋ.२ पा.१ छ.२२]

न इति न तेषां बन्धनागारिनवेशेष्यस्ति श्रितः का चिनमेति न चिताकरणादिदोषापित्तिरिति राद्वान्तस्तिदिद्मुक्तम्। "श्रिपि च यदा तत्त्वमसी"ति। श्रिपि चेति चः
पूर्वोपपित्तसाचित्यं द्यातयित, नोपपच्यन्तरताम्॥
स्यादेतत्। यदि ब्रह्मविवर्ती जगत्, चन्त सर्वस्थैव
जीववच्चैतन्यप्रसङ्ग इत्यत श्राह्म॥

अरुमादिवच तदनुपपत्तिः॥ २३॥

त्रितिरोहितार्थेन भाष्येण व्याख्यातम् ॥ उपसंहारदर्शनानिति चेन

#### क्षीरविद्ध (१) ॥ २४ ॥

ब्रह्म खर्चेकमिदितीयतया परानपेचं क्रमेणोत्पद्यमान-स्य जगतो विविधविचित्रहृपस्थोपादानमुपेयते, तदनुपपन्न-म् । नच्चेकरूपात्कार्यभेदो भिवतुमर्चति तस्याकस्मिकत्व-प्रसङ्गात् । कारणभेदो चि कार्यभेदचेतुः । श्रीरवीजादि-भेदाइध्यद्गुरादिकार्यभेददर्शनात् । न चाक्रमात् कारणा-त्कार्यक्रमो युज्यते । समर्थस्य श्रेपायोगाद् दितीयतया च क्रमवत्तत्मचकारिसमवधानानुपपत्तेः । तदिदमृक्तः मिच चि चोकः इति । एकैकं स्ट्रादि कारकं, तेषां तु सामग्यं साधनम्, ततो चि कार्यं भवत्येव, तसान्नादितीयं ब्रह्मा जगदुपादानिमिति प्राप्ते, उच्यते । चीरविद्व । इदं तावद्मवान्पृ-हो व्यच्हां, किं तात्त्विकमस्य कृपमपेच्छोदमुच्यते उताना-

<sup>(</sup>१) चेत् श्लीरविद्य--पा०२ । ३ । ४ ।

दिनामक्ष्पवीजसिं काल्पनिकं सार्वद्रयं सर्वश्रित्तालं, तत्र पूर्वसिन् कल्पे किं नाम ततो दितीयादस्हायादुपजा-यते, निह्न तस्य ग्रुद्धबुद्धमुक्तस्वभावस्य वस्तु सत्कार्यमस्ति, तथा च श्रुतिः "न तस्य कार्यं करणं च विद्यते" इति । उत्तरिमंस्तु कल्पे यदि कुलालादिवद्व्यन्तव्यतिरिक्तस-ह्यारिकारणाभावादनुपादानत्वं साध्यते, ततः श्रीरादिभि-व्यभिचारः, तेषि हि बाह्यातच्चनादिकारणानपेत्रा एव कालपरिवासवश्रेन स्वत एव परिणामान्तरमासादयन्ति। श्रुयान्तरकारणानपेश्यत्वं हेतुः क्रियते, तदिमिद्धमनिर्वाच्य-नामक्ष्पवीजस्हायत्वात् । तथा च श्रुतिः ।

'मायां तु प्रक्रतिं विद्धि (१) मायिनं तु महेश्वरम् । इति । कार्यक्रमेण तत्परिपाकोपि क्रमवानुक्तेयः । एकस्मादिप च विचित्रणकोः कारणादनेककार्योत्पादी दृश्यते । यथैकसा-दक्केदी हपाकावेकसादा कर्मणः संयोगविभागसंस्काराः । यदि तु चेतनत्वे सतीति विश्रोषणान्न चीरादिभिर्च्यभि-चारो, दृष्टा हि कुलालाद्यो बाह्यस्ट्राद्यपेश्वास्वेतनं च ब्रह्मोति, तत्रेदम्पतिष्ठते ॥

देवादिवदिप लाके ॥ २५ ॥ बोक्यते ऽनेनेति बोकः मन्द एव तिसन् ॥

<sup>(</sup>१) विद्याद्—पा० ३ | ४ |

# कृत्स्नप्रसक्तिर्निरवयवत्वज्ञब्द-कापे। वा ॥ २६ ॥

ननु न ब्रह्मणस्तत्त्वतः परिणामो येन कारस्र्यभागविक-र्षेनाशिष्येत अविद्याकित्यतेन तु नामरूपनश्चेन रूपभेदे-न व्याञ्चताव्याञ्चताताना तत्त्वान्यत्वाभ्यामनिर्वचनीयेन परि-णामादिव्यवचारास्पदलं ब्रह्म प्रतिपद्यते, न च कल्पितं रूपं वस्तु स्प्रगति, निं चन्द्रमिं तैमिरिकस्य दिल-करपना चन्द्रमसो दिलमावचित, तदनुपपत्त्या वा चन्द्र-मसोनुपपत्तिः, तस्मादवास्तवी परिणामकस्पनानुपपद्यमा-नापि न परमार्थसतो ब्रह्माणीनुपपत्तिमावचित, तस्मात्पू-र्वपचाभावादनारस्यमिदमधिकरणमित्यत स्त्राच् । 'चेत-नमेक"मिति । यद्यपि श्रुतिश्रता(१)दैकान्तिकादैतप्रति-पादनपरात् परिणामो वस्तुतो(२) निषिद्वस्तथापि श्वीरादि-देवतादृष्टान्तेन पुनस्तदास्तवत्वप्रसङ्गं पूर्वपश्चोपपन्या सर्वथा ८यं पत्ती न घटयिनं प्रकातइत्यपनाध्य श्रुतेस्तु प्रब्द-मुखला,दात्मनि चैवं विचित्रासची'ति इत्त्राभ्यां विवर्तद-ठीकरणेनैकान्तिकादयचत्रणः श्रुत्यर्थः परिशोध्यतइत्यर्थः । "तसादस्विविद्यतं ब्रह्म" तत्त्वतः । "ननु ग्रब्देनापी"ति चोद्यमिवद्याकिष्णतत्वोद्वाटनाय । निष् निरवयवत्वसा-वयवत्वाभ्यां विधान्तरमस्त्येकनिषेधस्येतरविधाननान्तरीय-

<sup>(</sup>१) श्रुतिज्ञास्त्र।—पा०२। ३ | ४ |

<sup>(</sup>२) बास्तवी-पा० ३ |

कालात् । तेन प्रकारान्तराभावान्निरवयवलसावयवल-यो स प्रकारयोरनुपपत्तेर्धावज्ञवनाद्यर्थवादवदप्रमाणं ग्रब्दः खादिति चोद्यार्थः । परिचारः सुगमः ॥

# आत्मिन चैवं विचिवाश्च हि ॥२८॥

त्र्यनेन स्फुटिनो मायावादः । खप्तदगातमा चि मनसैव सहपानुपमदेन रथादीन्द्रजित ॥

## स्वपक्षदोषाच ॥ २९ ॥

चोदयति । "ननु नैवे"ति । परिचरति । "नैवंजातीयके-नैवे"ित । यद्यपि समुदायः सावयवस्तथापि प्रत्येकं स-च्वादयो निरवयवाः । नद्यास्ति संभवः सत्त्वमात्रं परिण-मते न रजस्तमसी इति । सर्वेषां संभ्र्यपरिणामाभ्युपग-मात्। प्रत्येकं चानवयवानां क्वत्स्वपरिणामे मूजोच्छेद-प्रसङ्गः, एकदेशपरिणामे वा सावयवत्वमनिष्टं प्रसञ्चेत । "तथाणुवादिनोपी"ति । वैग्रेषिकाणां स्त्रणुभ्यां संयुज्य ह्यणुकमेकमारभ्यते, तैस्त्रिभिर्ह्यणुक्रेस्त्र्यणुक्रमेकमारभ्यतद्ति प्रिक्रिया । तच दयोरएवोरनवयवयोः संयोगस्तावणू व्याप्नयादव्याप्नुवन्वा तत्र न वर्तेत । नच्चिस्ति संभवः स एव तदानीं तत्र वर्तते न वर्तते चेति । तथा चीपर्यधः पार्श्वस्थाः षडपि परमाणवः समानदेशा इति प्रथिमानुपप-त्तरणुमात्रः पिण्डः प्रसच्येत । ऋत्यापने वा घडवयवः प-रमाणुः स्वादित्यनवयवत्वत्र्याकोषः । त्राप्रकां च सावय-वलमुपेनुं, तथा सत्यनन्तावयवत्वेन समेक्राजसर्वपयोः स-

मानपरिणामलप्रसङ्गः (१) तसात्ममानो दोषः। श्रापातमा-त्रेण साम्यमुक्तां परमार्थतस्तु भाविकां परिणामं वा कार्य-कारणभावं वेक्कतामेष दुर्वारो दोषो न पुनरसाकां मा-यावादिनामित्याद्व । "परिइतस्त्व"ति ॥

विचित्रप्रतित्वमुत्तं ब्रह्मणस्तत्र शृत्युपन्यासपरं स्वतम् ॥ सर्वापिता च तद्द्शनात् ॥ ३०॥ एतदाचेपसमाधानपरं स्वतम् ॥

## विकरणत्वान्नेति चेत्तदुक्तम् ॥३१॥

कुलालादिभ्यस्तावद्वाद्यकरणापेचेभ्यो देवादीनां बाद्यान-पेक्षाणामान्तरकरणापेक्षच्छीनां प्रमाणेन दृष्टो यथा वि-ग्रेषो नापन्दोतुं ग्रकाः । यथा तु(२) जायसृष्टेर्बाद्यक-रणापेक्षायास्तदनपेक्षान्तरकरणमात्रसाध्या दृष्टा स्वप्ने र-थादिच्छिर्श्वकापन्होतुमेवं सर्वश्रक्तेः परस्या देवताया श्वान्तरकरणानपेचाया जगत्मर्जनं श्रूयमाणं न सामान्य-तो दृष्टमानेणापन्हवमर्चतीति ॥

#### न प्रयोजनवत्त्वात ॥ ३२ ॥

न तावदुनात्तवदस्य मितविश्वमाञ्चगत्प्रिक्रयाः श्वानस्य सर्वज्ञत्वानुपपत्तेः । तस्मात्प्रेश्वावतानेन जगत्कर्तव्यम् । प्रे-श्वावतस्य प्रवृत्तिः खपरित्ततािहितप्राप्तिपरिश्वारप्रयोजना सती नाप्रयोजनान्पायासापि संभवति, निं पुनरपरिमेया-

<sup>(</sup>१) प्रसङ्गात्—पा०२ | ३ | ४ |

<sup>(</sup>२) यथा च--पा २ | ४ |

नेकिविधेचिवनप्रपच्चजगिद्धभमिवरचना महाप्रयासा । अन्त एव जीजापि परास्ता । अन्यायाससाध्या हि सा न चेयमप्यप्रयोजना तस्या अपि सुखप्रयोजनवन्तात्तादर्थेन वा प्रवृत्ती तदभावे क्वतार्थत्वानुपपत्तेः परेषां चोपकार्या- णामभावेन(१) तदुपकाराया अपि प्रवृत्तेरयोगात् । तसा- त्प्रेशावत्प्रवृत्तिः प्रयोजनवत्त्रया व्याप्ता तदभावेनुपपन्ना ब्र- स्नोपादानतां जगतः प्रतिश्चिपतीति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते ॥

# लोकवत्तु लीलाकैवच्यम् ॥ ३३॥

भवदेतदेवं(२) यदि प्रेशावत्प्रवृक्तिः प्रयोजनवत्तया व्याप्ता भवत्ततस्त्रिवृक्तीः निवर्तेतः ग्रिंग्रपात्विमव वृश्चतानिवृक्तीः न त्वेतद्दित प्रेशावतामननुषं चितप्रयोजनानामिष यादिक्तिषु क्रियासु प्रवृक्तिदर्भानात् । त्र्यत्यथा 'न कुर्वीत वृश्चा चेष्टा'-मिति धर्मद्मत्रकृतां प्रतिषेधो निर्विषयः प्रसच्चेत । न चो-न्यत्तान्प्रत्येतत्व्यत्रमर्थवत्तेषां तदर्थवीधतदनुष्ठानानुपपत्तेः । त्र्याप चाद्वष्टचेतुकौत्पत्तिकी श्वासप्रश्वासच्याणा प्रेशावतां कि-या प्रयोजनानुषंधानमन्तरेण दृष्टा न चात्यां चेतनस्यापि चैतन्यमनुषयोगि संप्रसादेषि भावादिति युक्तं प्राच्चस्यापि चैतन्याप्रचुतेरन्यथा स्वत्रगरीरेषि श्वासप्रश्वासप्रवृक्तिप्रस-क्वात्। यथा च स्वार्थपरार्थसंपदासादितसमस्तकामानां

<sup>(</sup>१) अभावे --- पा० १ | २ | ३ |

<sup>(</sup>२) भवेदेवं--पा २ ।

क्षतक्रत्यतया ऽनाकुजमनसामकामानामेव जीनामात्रात्मत्य-प्यन्निष्यादिनि प्रयोजने नैव तदुद्देशेन प्रवृत्तिरेवं ब्रह्मणीपि जगत्मर्जने प्रवृत्तिर्नानुपपन्ना । दृष्टं च यद्स्पवस्त्रीर्य-बुद्वीनामग्रक्यमतिदुष्करं वा तदन्येषामनस्ववसवीर्यबुद्वीनां सुज्ञकमीषत्करं वा निच वानरैर्मास्तिप्रभृतिभिनगीन बद्दो नीरनिधिरगाधी महासत्त्वानाम् । न चैष पार्थेन ग्रि-चीमुखैर्न बद्दो न चायं न पीतः संशिष्य चुनुकोन चेनयेव क्रज्ययोनिना महामुनिना । न चाद्यापि न द्वरान्ते ची**चामात्रविनिर्मितानि म**चाप्रासादप्रमदवनानि श्रीमन्नृगन-रेन्द्राणामन्येषां मनसावि दुष्कराणि नरेश्वराणाम् । त-साद्पपनं यहच्छया वा स्वभावादा जीनया वा जगत्स-र्जनं भगवतो मचेश्वरस्रोति । ऋषि च नेयं पारमार्थि-की दृष्टिर्येनानुयुच्चेत प्रयोजन,मिप त्वनाद्यविद्यानिवन्ध-ना, ऋविद्या च स्वभावत एव कार्यीन्मुखी न प्रयोजनम-पेचते, निच दिचन्द्राचातचक्रगन्धर्वनगरादिविश्वमाः समु-हिष्टप्रयोजना भवन्ति । न च तत्कार्या विसायभयकामादयः खोत्पत्ती प्रयोजनमपेश्वनो सा च चैतन्यक्कृरिता जगदुत्पा-दचेतुरिति चेतना जगद्योनिराख्यायत(१)इत्याच । चेयं परमार्थविषये"ित । ऋषि च न ब्रह्म जगत्कारणमिष तत्त्रया विवचन्यागमा ऋषित् जगित ब्रह्मात्मभावं, तथा च च्छेरिववचायां तदाश्रयो दोषो निर्विषय एवेत्याश्रयेना-इ। "ब्रह्मात्मभावे"ति।

<sup>(</sup>१) जगग्रीनिः प्रख्यायते—पा० ३ ।

# वैषम्यनैर्घृण्ये न सापक्षत्वात्तथा

## हि दशयति ॥ ३४ ॥

श्रुतिरोहितोत्र पूर्वः पत्त, उत्तरसूर्यते । उच्चावचम-ध्यमसुखदुःखभेदवत्राणभृत्रपञ्चं च सुखदुःखकारणं सुधा-विषादि चानेकविधं विरचयतः प्राणभृद्वेदे।पात्तपापपुण्यक-र्मातिशयसचायस्वाच भवतः परमेश्वरस्य न वैषस्यनैर्घृत्ये प्रसञ्चेते । निं सभ्यः सभायां नियुक्ती युक्तवादिनं यु-क्तवाद्यसीति चायुक्तवादिनमयुक्तवाद्यसीति बुवाणः सभा-पतिर्वा युक्तवादिनमनुरुक्तन्नयुक्तवादिनं च निर्गृक्कननुरक्तो दिष्टो वा भवत्यपि तु मध्यस्य इति वीतरागदेष इति चाख्यायते, तददीश्वरः पुष्यकर्माणमनुष्टज्जन्नपुष्यकर्माणं च निरुद्धन्मध्यस्य एव नामध्यस्यः। एवं च्चासावमध्यस्यः स्या-ययकच्याणकारिणमनुष्टक्कीयात्काच्याणकारिणं च निय-च्चीयान त्वेतदस्ति। तसात्र वैषम्यदेश्वो ऽत एव न नैर्घृष्य-मपि संचरतः समस्तान्त्राणभृतः । स चि प्राणभृत्कर्माग्र-यानां वृत्तिनिरोधसमयस्तमितनङ्गयन्नयमयुक्तकारी स्यात्। न च कर्मापेचायामीश्वरस्थेश्वर्यव्याघातः। नचि सेवादिक-र्मभेदापेचः फलभेदप्रदः प्रभुरप्रभुर्भवित । 'न चैष च्चेव साधु कर्म कारयित यमेभ्यो लोकोभ्य उन्निनीषते एष एवासाधु कर्म कारयित तं यमधी निनीषत' इति श्रुते-रीश्वर एष देषपचपाताभ्यां साध्वसाधुनी कर्मणी कार्य-ला खर्गं नरकं वा चोकं नयति । तसादैषम्यदेषिपर-

क्रानिश्वरः कारणिनिति वाच्यम् । विरोधात् । 'यसात्कर्म कारियत्वेश्वरः प्राणिनः सुखदुखिनः स्वातो'ति श्रुतेरव-गन्यते । तसान्न स्वातीति विस्द्रमिभधीयते । न च वै-षम्यमाचमच सूमो न त्वीश्वरकारणत्वं व्यासेधाम इति वक्तव्यं किमता यद्येवं, तसादीश्वरस्य स्वासनक्रेशापराम-श्रमभिवदन्तीनां भ्रयसीनां श्रुतीनामनुग्रहायोन्निनीषते-ऽधो निनीषतइत्येतद्पि तच्चातीयपूर्वकर्माभ्यासवशात्माणिन (१) इत्येवं नेयम् । यथाज्ञः ।

जना जना यदभ्यस्तं दानमध्ययनं तपः । तेनैवाभ्यासयोगेन तचैवाभ्यसते नरः ॥

इत्यभ्युपेत्य च इष्टेसाचिवकत्विमदमुक्तमिनविच्या तुं मृष्टिरिति न प्रसार्तव्यमत्रापि तथा च मायाकारखेवाङ्ग-साकन्ववैकच्यभेदेन विचित्रान्प्राणिनो दर्भयतो न वैषम्य-दोषः सहसा संहरतो वा न नैर्वृष्यमेवमस्यापि भगवतो विविधविचित्रप्रपच्चमिनवीच्यं विष्रवं दर्भयतः संहरतस्र स्व-भावाद्या जीज्या वा न किस्बिहोष इति स्थिते ग्रङ्कापरि-हारपरं स्वम् ।

## न कर्माविभागादिति चेन्नाना-

दित्वात् ॥ ३५ ॥ श्रद्धोत्तरे ज्ञितिरोहितार्थेने भाष्यग्रन्थेन व्याख्याते ज्ञ-नादित्वादिति सिद्दवदुत्तं तत्साधनार्थं स्वत्रम् ।

<sup>(</sup>१) प्राणिनामि—पा०१ | २ | ३ |

# उपपद्यते चाष्युपलभ्यते च ॥ ३६ ॥

श्रक्तते कर्मणि पुष्ये पापे वा तत्फर्च भोक्तारमध्याग-क्केत्(१) तथा च विधिनिषेधशास्त्रमनर्थकं भवेत् प्रवृत्तिनि-वृत्त्यभावादिति मोत्त्रपाखस्य चोक्तमानर्थक्यम् । न चा-विद्या केवचेति चयाभिप्रायम् । विचेपचचणाविद्यासं-स्कारस्त कार्यत्वात्स्वात्पत्ती पूर्वं विचेपमपेचते, विचेपस मिथ्याप्रत्ययो मोचापरनामा पुष्यापुष्यप्रवृत्तिचेतुस्तराग-देषनिदानं, स च रागादिभिः सिचतः खकांर्यैने शरीरं सुखदुःखभोगायतनमन्तरेण संभवति । न च रागद्वेषाव-न्तरेण कर्म, न च भीगसिंहतं मी इमन्तरेण रागदेवी न च पूर्वभरीरमन्तरेण मोचादिरिति पूर्वपूर्वभरीरापेचे। मोचादिरेवं पूर्वपूर्वमोचाद्यपेचं पूर्वपूर्वप्ररोरमित्यनादितैवा-त्र भगवती चित्तमनाकुचयति । तदेतदाच । "रागादि-क्रेप्रवासनाचिप्रकर्मापेचा त्वविद्या वैषम्यकरी स्वा"दिति । रागदेषमोचा रागादयसाएव चि पुरुषं संसारदुःखमनुभा-व्य क्रोशयन्तीति क्रोशास्तेषां वासनाः कर्मप्रवृत्त्यनुगुणास्ता-भिराचिप्तानि प्रवर्तितानि कर्माणि तदपेचाचयचचणा विद्या। स्यादेतत् । भविष्यता ऽपि व्यपदेशो दृष्टो यथा पुरोडाश्र-कपाचेन तुषानुपवयतीत्यत च्याच। "न च धारियव्यतीत्यत" इति । तदेवमनादित्वे सिद्धे सदेव सीम्येदमग्र श्रासीदेक-मेवादितीयमिति प्राक् सृष्टेरविभागावधारणं समुदाचरद्रू-

<sup>(</sup>१) मभ्युपगच्छेत्—० ३ | सभ्यागच्छेत्—पा० १ | २ |

[भामती] [ ३०० ] [श्र २ पा १ छ ३६] परागादिनिषेधपरं न पुनरेतान्प्रसप्तानप्यपाकरोतीति सर्व-मवदातम् ॥

#### सर्वधर्मीपपत्तेश्व ॥ ३०॥

श्रव सर्वज्ञमिति दृश्यते । सर्वस्य चेतनाधिष्ठितस्वैव ने प्रवृत्तिरिति ने ने ना निम्ति दिश्चितः । "सर्वश्रकी"ति । सर्वस्य जगत उपादानकारणं निमित्तकारणं चे त्युपपादि-तम् । "महामाय"मिति । सर्वानुपपत्तिश्रद्धा परास्ता । तसाञ्जगत्कारणं ब्रह्मीति सिद्दम् ॥

इति श्रीवाचस्रतिमिश्रविरचिते भगवन्पादशारीरकभा-ष्यविभागे भामत्यां द्वितीयस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

# रचनानुपपत्तेथ नानुमानम् ॥१॥

स्यादेतन्। इस सि पादे स्वतन्त्रा वेदानपेचाः प्रधानादि-सिद्विविषयाः सांस्थादियुक्तयो निराकिरियन्ते, तद्युक्त-मग्रासाङ्गलात्(१) । नहीदं ग्रासमुक्कुङ्कालतक्ष्रणास्वत् प्र-वृक्तमिप तु वेदान्तवाक्यानि ब्रह्मपराणीति पूर्वपचोत्तरप-स्वाभ्यां विनिश्चेतुं, तत्र कः प्रसङ्गः ग्रुष्कतर्कवत्स्वतन्त्वयुक्ति-निराकरणस्थेत्वत न्यास । "यद्यपीदं वेदान्तवाक्याना"मि-ति । नि वेदान्तवाक्यानि निर्णेतव्यानीति निर्णोयन्ते, किं तु मोश्रमाणानां तत्त्वज्ञानीत्यादनाय । यथा च वेदान्तवा-क्योभ्या जगदुपादानं ब्रह्मावगम्यते, एवं सांस्थाद्यनुमानेभ्यः प्रधानाद्यचेतनं जगदुपादानमवगम्यते। न चैतदेव चेतनोपा-

<sup>(</sup>१) क्तम्, शास्त्रासंगतत्वात्—पा०१।

[ऋ २ पा २ छ. १] [ ३७८ ] [ भामती]

दानमचेतनोपादानं चेति समुच्चेतुं ग्राक्यं, विरोधात् । न च व्यवस्थिते वस्तुनि विकच्यो युज्यते । न चागमबाधितविष-यतयानुमानमेव नोदीयत(१)इति साम्प्रतम्। सर्वज्ञप्रणीततया सांख्याद्यागमस्य वेदागमतुन्यम्वान् तङ्काषितस्यानुमानस्य प्र-तिक्कतिसिंचतुन्यतया ऽवाध्यत्वात् । तसात्ति दिरोधान्न ब्रह्म-णि समन्वयो वेदान्तानां सिध्यतीति न ततस्तत्त्वज्ञानं से-इमर्चति, न च तत्त्वज्ञानादते मोच इति खतन्त्राणाम-प्यनुमानानामाभासीकरणमिच ग्राचे ऽसंगतमेवेति । यद्येवं ततः परकीयानुमाननिरास एव कस्मात्प्रथमं न क्वत इत्य-त ऋाच । "वेदान्तार्धनिर्णयस्य चे"ति । ननु वीतरागक-थायां तत्त्वनिर्णयमात्रमुपयुज्यते न पुनः परपश्चाधिश्चेपः स चि सरागतामावचतीति चोदयति । "ननु मुमुखूणा"मि-ति । परिचरति । ''बाढमेवं तथापी''ति । तत्त्व(२)निर्णया-वसाना वीतरामकथा न च परपश्चदूषणमन्तरेण तत्त्वनिर्ण-यः शक्यः कर्तुमिति तत्त्वनिर्णयाय वीतरागेणापि परपक्षी दूष्यते न तु परपञ्चतयेति न वीतरागक्याल्याचितरित्यर्थः। पुनरुक्ततां परिचोद्य समाधत्ते । "नन्वीश्रते"रिति । "तत्र सांख्या" इति । यानि चि येन रूपेणास्थीच्यादा च सीदम्यात्समन्वीयन्ते तानि तत्करणानि दृष्टानि, यथा घटा-दयो रुचकादयंश्वास्थाेेेे ख्यादा च सेैाक्यानाृत्सुवर्णान्निता-स्तल्करणास्त्रथा चेंद्रं वास्त्रमाध्यात्मिकं च भावजातं सु-

<sup>(</sup>१) नोपादीयत-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) तत्त्ववस्तु—पा० २ ।

खदुःखमोचात्मनान्वितमुपचभ्यते, तसात्तदपि सुखदुःखमी-चात्मसामान्यकारणकं भवितुमर्चित । तत्र जगत्कारणस्य येयं **सु**खात्मना नत्मत्त्वं, या च दुःखात्मना नद्रजी, या च मोज्ञात्मता तत्तम इति त्रैगुण्यकारणचिद्धिसाथा चि प्रत्येकं भावाबैगुष्यवन्तोनुभ्रयन्ते । यथा मैत्रदारेषु पद्मावत्या मैत्रस्य सुखं तत्कस्य हेतोस्तं प्रति सत्त्वगुणसमुद्गवान्, त-सपत्नीनां च दुःखं तत्कस्य चेतोसाः प्रत्यस्या रजीगुणसमु-इवा,चैत्रस्य तु स्त्रैणस्य तामविन्दतो मीचो विषादस्तत्न-स्य हेतोस्तं प्रत्यस्यास्तमोगुणसमुद्गवात्, पद्मावत्या च सर्वे भावा व्याख्याताः । तसात्मवं सुखदुःखमोद्यान्वितं जगत्त-त्कारणं गम्यते । तच चिगुणं प्रधानं प्रधीयते क्रियते ऽ-नेन जगदिति प्रधीयते निधीयते ऽिसान्प्रचयसमये जगदिति वा प्रधानं, तच्च म्हत्तुवर्णवदचेतनं चेतनस्य पुरुषस्य भोगाप-वर्भा खराप्या साध्यातुं स्वभावत एव प्रवर्तते, न तु कोन चित्रवर्द्यते । तथा च्चाइः 'पुरुषार्थं एव हेतुर्न केन चि-त्कार्यने करण'मिति । परिमाणादिभिरित्यादिग्रचणेन 'ग्र-क्तितः प्रवृत्तेः कारणकार्यविभागाद्विभागाद्वैयद्धप्यस्ये'त्यव्य-क्तिसिद्धिनेतवो गृद्धान्ते। एतां स्वापिरिष्टाद्याख्याय निराकिरिष्य-तइति । तदेतत्प्रधानानुमानं दूषयति । "तत्र वदाम" इति । यदि तावदचेतनं प्रधानमनिधष्ठितं चेतनेन प्रवर्तते खभा-वत एवेति साध्यते तद्युतां, समन्वयादे ईतो खेतनानिधिष्ठ-तत्वविरुद्धचेतनाधिष्ठितवेन स्त्युवर्णादे। दृष्टान्तर्धामीण व्याप्ते-रूपचओविरुद्वत्वात्रिच स्टम्बर्णदार्वादयः कुचाचचेमकारर- यकारादिभिरनिषष्ठिताः कुम्मस्चकरथाद्युपाद्दते, तस्ता-त्कृतकत्विमव नित्यत्वसाधनाय प्रयुक्तं साध्यविरुद्धेन व्याप्तं विरुद्धम् । एवं समन्वयादिचेतनानिषष्ठितत्वे साध्यद्गति रचनानुपपत्तेरिति दर्शितम् । यद्यच्येत दृष्टान्तधर्मिण्यचेतनं तावदुपादानं दृष्टं तच यद्यपि तच्चेतनप्रयुक्तमपि दृग्यते तथापि तत्प्रयुक्तत्वं हेतोरप्रयोजकं विहरङ्गत्वादन्तरङ्गं तच्चेत-न्यमाचमुपादानानुगतं हेतोः प्रयोजकम् । यथाङः

'व्याप्तेस दृष्यमानायाः किसदुर्मः प्रयोजकः' इति । तचाच। "न च मृदादी"ति । स्वभावप्रतिबद्धं चि व्याप्यं व्यापकमवगमयि । स च स्वभावप्रतिबन्धः ग्रङ्कितसमा-रोपितोपाधिनिरासे सति निश्चीयते। तिन्नश्ययश्चान्वयव्यतिरे-कयोरायतने। ते। चान्वयव्यतिरेकी न तथोपादानाचैतन्ये यथा चेतनप्रयुक्तत्वेपि परिस्फुटी (१) तदसमत्रान्तरङ्गत्वेनेति भावः । एवमपि चेतनप्रयुक्तत्वं नाभ्युपेयेत यदि प्रमाणा-न्तरविरोधो भवेत् प्रत्युत श्रुतिरनुग्णतराचेत्याच । "न चैवं सती"ति । चकारेण सखदुःखादिसमन्वयनशणस्य हेतीर-सिद्दलं समुचिनोतीत्याच । "ऋन्ययाद्यनुपपत्तेश्वे"ति श्रनाराः खल्वमी सुखदुःखमोचिवषादा बाच्चोभ्यश्वन्दनादि-भ्योतिविक्तिः न्नप्रत्ययप्रवेदनीयेभ्ये। व्यतिरिक्ता ऋध्यक्षमीच्यन्ते। यदि पुनरेतएव सखदुःखादिस्तभावा भवेयुस्ततः स्वह्रप-त्वाह्रेमन्तेपि चन्दनः सुखः स्थात् । निच चन्दनः कदा चिदचन्दनस्तया निदाघेम्बपि कुङ्गमपङ्गः सुखो भवेत् ।

<sup>(</sup>१) त्वेऽतिपरिस्फुटै।—पा० १ । २ ।

नच्चसे। कदा चिद्कुङ्गुमपङ्क इति । एवं कण्डकः क्रमे-चकस्य सुख इति मनुष्यादीनामपि प्राणभृतां सुखः स्यान्। नद्यसे। कांश्वित्रात्येव कण्टक इति । तसादसुखादिख-भावा ऋषि चन्दनकुङ्गमादयो जातिकाचावस्थाद्यपेशया सुखदुःखादिचेतवो न तु स्वयं सुखादिसभावा इति रम-णीयम् । तस्मात्मुखादिरूपसमन्त्रयो भावानामसिद्व इति नानेन तद्रूपं कारणमव्यक्तमुन्नीयतइति । तदिदमुक्तं "ग्र-ब्हार्खावश्रेषेपि च भावनाविश्रेषा"दिति। भावना वासना संस्कारसिद्योषात्करभजन्मसंवर्तकं चि कर्म करभी-चितामेव भावनामभिव्यनिक्त, यथास्त्रे कटका एव रोचन्ते। एवमन्यत्रापि द्रष्टव्यम्। परिमाणादिति सांस्थीयं चेतुमुपन्य-स्रति । "तथा परिमितानां भेदाना''मिति । संसर्गपूर्वक-ते चि संसर्गसीकसिमदये ऽसंभवासानात्वेकार्यसमवेतस्य नानाकारणानि संसृष्टानि कच्पनीयानि तानि च सत्त्वर-जस्तमांखेवित भावः । तदेतत्परिमितत्वं सांख्यीयराद्वा-न्ताचोचनेनानैकान्तिकमिति दृषयित । "सत्त्वरजलम-सां 'मिति । यदि तावर्त्यारिमितत्विमयत्ता, सा नभसोपि नास्तीत्वव्यापको हेतुः परिमाणादिति । अथ न योज-नादिमितत्वं परिमाणमियत्तां नभसो ब्रूमः,विं त्वव्यापिता,-मव्यापि च नभस्तनाचादे,नीच कार्यं कारणव्यापि, किंतु कारणं कार्यव्यापीति परिभिनं नभ,स्तन्मात्राद्यव्यापित्वात् । चन्त सत्त्वरजस्तमांसापि न परसारं व्याप्नुवन्ति न **च** तत्त्वान्तरपूर्वकात्वमेतेषामिति व्यभिचारः । निष्ट यथा तैः कार्यजातमाविष्टमेवं तानि परस्परं विश्वन्ति, मिथः कार्य-कारणभावाभावात् । परस्परसंसर्गस्वावेशिष्वितिश्वक्तौ नास्ति, निष्ठ चितिश्वक्तिः कूटस्थनित्या तैः संसुज्यते, ततस्व तद-व्यापका गुणा इति परिमिताः । एवं चितिश्वक्तिरिप गु-णैरसंसुष्टेति सापि परिमितेत्यनैकान्तिकावं परिमितत्वस्य चेतोरिति । तथा कार्यकारणविभागोपि समन्वयवदिक्द्व इत्याच । "कार्य कारणभावस्वि"ति ॥

## प्रवृत्तेश्च ॥२॥

न केवनं रचनाभेदा न चेतनाधिष्ठानमन्तरेण भवन्त्य-पि तु साम्यावस्थायाः प्रच्युतिर्वेषम्यं, तथा च यदुइतं व-नीयस्तदङ्ग्यभिभूतं च तदनुगुणतया स्थितमङ्गमेवं हि गुणप्रधानभावे सत्यस्य महदादा कार्ये प्रवृत्तिः सापि चेतनाधिष्ठानमेव गमयितः निह चेतनाधिष्ठानमन्तरेण म्हत्यिपडे प्रधानेङ्गभावेन चक्रदण्डसन्निन्द्यवादयोवितष्ठन्ते। तस्मात्प्रवृत्तरेपि चेतनाधिष्ठानसिद्धिरिति शक्तितः प्रवृत्तस्थे-त्ययमपि हेतः सांस्थीयो विरुद्ध एवेत्युक्तं वक्षोक्त्या। च्रच सांस्थाखादयित। "ननु चेतनस्थापि प्रवृत्ति"रिति। च्रयमभि-प्रायः। त्यया किन्तेपिनिषदेनासाङ्गेत्वन् दूषियत्वा केवनस्य चेतनस्थैवान्यनिरपेशस्य जगदुपादानत्वं निमित्तत्वं च समर्थ-नीयम्। तदयुक्तम्। केवनस्य चेतनस्य प्रवृत्तर्वां तार्वदेष सांस्थः नुप्रचन्धेरिति। चौपनिषदस्य चेतनस्य प्रवृत्तर्वां तार्वदेष सांस्थः प्रवृत्तिमस्युपगच्छत् पञ्चात्स्वपचमत एव समाधास्थामी-त्यभिसंधिमानाद्य। "सत्यमेतन्। न केवनस्य चेतनस्य प्र-

वृत्तिर्देष्टे"ति । सांख्य त्राच । "न त्वचेतनसंयक्ताखे"ति । तुम्बद चौ।पनिषदपक्षं व्यावर्तयति । च्यचेतनाम्रयैव सर्वा प्रव-त्तिर्देग्यने न तु चेतनाश्रया का चिद्धि। तसान्न चेतनस्य जगतार्जने प्रवृत्तिरित्यर्थः । स्रतौपनिषदी गूढाभिसंधिः प्र-श्रपूर्वकं विस्तर्गत । "किं पुनरने"ति। श्रनान्तरे सांख्या ब्रूते । "ननु यिसिन्नि"ति । न तावच्चेतनः प्रवृत्त्याश्रयतया तत्प्रयोजकतया वा प्रत्यक्षमीच्यते, क्वेवचं प्रवृत्तिस्तदात्र-यसाचेतनो देसरयादिः प्रत्यचेष प्रतीयते, तनाचेतनस्य प्रवृत्तिस्तन्निमित्त्वैव न तु चेतननिमित्ता । सङ्गावमात्रं तु तच चेतनसा गम्यते रथादिवैचश्राष्ट्राज्जीवदेचसा । न च सङ्गावमात्रेण कारणत्वसिद्धिः । मा भूदाकाण उत्पत्तिमतां घटादीनां निमित्तकारणमस्ति चि सर्ववेति, तदनेन दे-चातिरिक्ते सत्यपि चेतने तस्य न प्रवृत्तिं प्रति निमित्तभा-वोस्तीत्युक्तम्। यतश्चास्य न प्रवृत्तिच्तुभावोस्ति, श्वत एव प्रत्यक्षे देचे सति प्रवृत्तिदर्भनादस्ति चादर्भनाद्देच-स्त्रैव चैतन्यं सैाकायतिकाः प्रतिपन्नास्तया च न चिदात्म-निमित्ता प्रवृत्तिरितिसिद्धम्। तसान्न रचनायाः प्रवृत्तेर्वो चि-दात्मकारणलिसिद्वर्जगत इत्यापनिषदः परिचरति । "तदभि-धीयते। न त्रूम" इति। न तावत्रत्यसानुमानागमसिङः ग्रा-रीरो वा परमात्मा वा ऽस्नाभिरिदानों साधनीयः, क्रेवसम्ख प्रवृत्तिं प्रति कारणत्वं वक्तव्यम् । तत्र स्टतग्ररीरे वा रश्न-दै। वा ऽनिधिष्ठिते चेतनेन प्रवृत्तेरदर्भनात् तिद्वपर्यये च प्रवृ-त्तिदर्शनादस्यययितरेकाभ्यां चेतनचेतुकत्वं प्रवृत्तेविश्वायते,

न तु चेतनसङ्गावमानेष, येनातिप्रसङ्गो भवेत्। भूतचैत-निकानामपि चेतनाधिष्ठानादचेतनाना प्रवृत्तिरिखचावि-वाद इत्याच । "खोनायतिकानामपी"ति । खादेतत् । देशः ख्यं चेतनः करचरणादिमान् ख्यापारेण प्रवर्तयतीति युक्तं, न तु तदितिरिक्तः क्रुटस्थनित्यश्चेतनो व्यापाररिचतो ज्ञानैकखभावः प्रवृत्त्यभावात्प्रवर्तको युक्त इति चोदयति। "ननु तवे"ति । परिचरति । "नायस्कान्तवद्रूपादिवच्चे"ति । "यथा च इपादय" इति । सांख्यानां चि खदेशस्या इ-पादय इन्द्रियं विकुर्वते, तेन तदिन्द्रियमधं प्राप्तमर्था-कारेण परिणमतर्ति स्थितिः। सम्प्रति चोदकः स्वाभिप्रा-यमाविष्करोति । "एकलादि"ति । येषामचेतनं चेतनं चा-स्ति तेषामेतद्यु ज्यते वक्तुम् चेतनाधिष्ठितमचेतनं प्रवर्त-तद्दति । यथा योगानामीश्वरवादिनाम्। येषां तु चेतनाति-रिक्तं नास्यदैतवादिनां तेषां प्रवर्त्वाभावे कं प्रति प्रवर्त-कत्वं चेतनस्रोत्यर्थः । परिचरति । "नाविद्ये"ति । का-रणभूतया चयचचणया ऽविद्यया प्राक्सर्गोपिचतेन च वि-चेपसंस्कारेण यत्रत्युपस्थापिनं नाम रूपं तदेव माया त-दावेग्रेनास्य चोद्यस्थासक्तत्रत्युक्तत्वा,देतदुक्तं भवति । नेयं मृष्टिर्वसुसती मेनादैतिनो वसुसतो दितीयस्वाभावादनयु-क्येत। कान्यनिक्यां तु मृष्टावस्ति कास्पनिकं दितीयं स-चायं मायामयम् । यथाजः ।

सन्धायास्तादशा एव यादशी भवितव्यता । इति । न चैवं ब्रह्मोपादानत्वव्याघातो ब्रह्मण एव मायावेश्रेनी- पादानत्वात्तद्धिष्ठानत्वाञ्चगद्धिमस्य रञतविश्वमस्येव गु-त्रिकाधिष्ठानस्य गुक्तिकोपादानत्वमिति निरवद्यम् ॥

# पयोम्बुवचेत्ततापि ॥ ३॥

यथा पयोम्बनीस्रेतनानिधिष्ठितयोः स्तत एव प्रवृत्तिरेवं प्रधानस्यापीति प्रद्धार्थः । तत्रापि चेतनाधिष्ठितलं साधं, न च साध्येनैव व्यभिचार स्तथा सत्यनुमानमात्रोक्छेद-प्रसङ्गात्सर्वनास्य राजभलात् । न चासाध्य,मत्रापि चेतनाधिष्ठानस्यागमसिद्धलात् । न च सपस्रेण व्यभिचार इति प्रद्धानिराकरणस्यार्थः । साध्यपस्रेत्यपचलक्षणं सपक्षनिज्ञ-प्रत्वादित्यपि द्रष्टव्यम् । ननृपसंचारदर्भनादित्यचानपेकस्य प्रवृत्तिर्द्धार्या । इच तु सर्वस्य चेतनापेक्षप्रवृत्तिः प्रतिपास्यतद्वित कृतो न विरोध इत्यत स्राच । "जपसंचारद्धर्भनादिः"ति । स्थूलदिर्धानोभाष्रायानुरोधेन तद्कां न तु परमार्थत इत्यर्थः ।

# व्यतिरेकानवस्थितेश्वान-

# पेक्षत्वात् ॥ १ ॥

यद्यपि सांख्यानामपि विचिचकर्मवासनावासितं प्रधानं साम्यावस्थायामपि तथापि न कर्मवासनाः सर्गस्थेशते, किं तु प्रधानमेव खकार्ये प्रवर्तमानमधर्मप्रतिवद्धं सन्न सुखमयीं दृष्टिं कर्तुमृत्सचतइति धर्मेणाधर्मप्रतिवन्धोपनीयते। एवम-धर्मेण धर्मप्रतिवन्धोपनीयते। दुःखमय्यां स्टें। ख्यमेव च(१)

<sup>(</sup>१) मेव तु—पा०१ | २ |

प्रधानमनपेच्य (१) खष्टी प्रवर्तते । यथाद्ध'निमित्तप्रयोजः कां प्रक्रतीनां वरणभेदस्तु ततः खेचिकवदि'ति । ततस्य प्र-तिबन्धकापनवसाधने धर्माधर्मवासने चपि संनिष्टिते इ-त्यागन्तोरपेश्वणीयस्याभावातादेव साम्येन परिणमेत वैषम्येण **या, न** त्वयं कादाचित्कः परिणामभेद उपपद्यते । **ईश्व**र-ख तु महामायस चेतनस बीखया वा यहक्रया वा स्वभाववैचित्रयादा कर्मपरिपाकापेशस्य प्रवृत्तिनिवृत्ती उप-पद्येते एवेति ॥

## अन्यवाभावाच न तृणा-

#### दिवत् ॥ ५ ॥

धेनूपयुक्तं दि लणपन्नवादि यथा खभावत एव चेतना-नपेचं श्रीरभावेन परिणमते न तु तच धेनुचैतन्यमपेच्यते, उपयोगमाचे तदपेश्वलात् । एवं प्रधानमपि स्वभावत एव परिणंस्रते क्रतमत्र चेतनेनेति ग्रङ्गार्थः । धेनूपयुक्तस्य त्रणादे खीरभावे किं निमित्तान्तरमाचं निषिध्यते, उत चेतनं, न तावन्निमित्तान्तरम् । धेनुदेचस्यस्यौदर्यस्य व-इयादिभेदस्य निमित्तान्तरस्य संभवाद्वद्विपूर्वकारी तु त-चापि देश्वर एव सर्वज्ञः संभवतीति प्रद्वानिराकरणस्यार्थः। तदिदमुत्तं 'निं चिद्दैवसंपाद्य"मिति ॥

अभ्युपगमे ज्यर्थाभावात् ॥ ६ ॥ पुरुषार्थापेक्षाभावप्रसङ्गात् । तदिदमुक्तम् । "एवं प्रयो-

<sup>(</sup>१) मनपेक्षं—पा० ३ ।

जनमपि किं चिन्नापेशिष्यम"इति । श्रय वा पुरुषार्थाभावा-दिति योज्यम् । तदिदमुक्तं "तथापि प्रधानप्रवृक्तेः प्रयो-जनं विवेक्तव्य"मिति । न कोवलं तात्त्विको भोगो ऽना-धेयातिश्रयस्य कूटस्थनित्यस्य पुरुषस्य न संभवति । ऋनि-में शिक्षप्रसङ्गञ्च । येन चि प्रयोजनेन प्रधानं प्रवर्तितं स-दनेन कर्तव्यं, भोगेन चैतलावर्तितमिति तमेव कुर्याम मोर्झं तेनाप्रवर्तितत्वादित्यर्थः । "ऋपवर्गश्चेत्पागपी"ति । चितेः सदा विष्रुद्धलान्नेतस्यो जातु कर्मानुभववासनाः सन्ति । प्रधानं तु तासामनादीनामाधारस्तया च प्रधानप्रवृत्तेः प्रा-क् चितिर्मुत्तीवेति नापवर्गार्थमपि तत्प्रवृत्तिरिति। (१) ग्र-ब्दाद्यनुपन्नियप्रसङ्गयः । तद्र्धमप्रवृत्तत्वात्प्रधानस्य "उभ-यार्थनाभ्युपगमेपी"ति । न नावदपवर्गः साध्यसस्य प्रधा-नाप्रवृत्तिमात्रेण सिद्धत्वात् भोगार्थं तु प्रवर्तेत । भोगस्य च सङ्ख्याद्यपन्धिमानादेव(२) समाप्तत्वाम तद्यैं पु-नः प्रधानं प्रवर्तेतित्ययत्नसाध्यो मोसः स्यात् । निःग्रेष-ग्रब्दाद्युपभोगस्य चानन्त्येन समाप्तेरनुपपत्तेरनिर्मीखप्रसङ्गः। ञ्चतभोगमपि प्रधानमासत्त्वपुरुषान्यताख्यातेः क्रियासमभि-चारेण भोजयतीति चेद् त्रय पुरुषार्थाय प्रवृत्तं किमधै सत्त्वपुरुषान्यथाख्याति करोति । अपवर्गार्थमिति चेद्, इ-न्तायं सक्तक्कव्दाद्युपभोगेन क्रतप्रयोजनस्य प्रधानस्य निवृ-

<sup>(</sup>१) आपि नेत्यधिकम् ३ । पुस्तके ।

<sup>(</sup>२) सुपळक्षेस्तदेव-पा० । २ । उपलम्भादेव-पा० ३ 🏲

[को २ पा २ च. ६] [भासती]

त्तिमानादेव सिध्यतीति क्वतं सत्त्वा(१)न्यताख्यातिप्रतीख-षोन । न पास्ताः स्वरूपतः पुरुषार्थत्वम् । तसादुभयार्थमपि न प्रधानस्य प्रवृत्तिरूपपद्यतद्ति सिद्दोर्थाभावः । सगमिन-तरत्। ग्रद्धते। "इक्क्क्ती"ति। पुरुषो चि इक्प्रक्तिः सा च इग्रामन्तरेणानर्थिका स्थात् । न च स्वात्मन्यर्थव-ं ती, खात्मनि वृत्तिविरोधात् । प्रधानं च सर्गप्रतिः सा च सर्जनीयमन्तरेणानर्थिका स्यादिति यत्प्रधानेन प्रब्हादि इज्यमे तदेव दबहर्तार्देश्यं भवतीति तदुभयार्थवन्वाय स-र्जनमिति प्रद्वार्थः । निराकरोति । "सर्गप्रक्त्यनुच्छेदव-दि"ति । यथा चि प्रधानस्य सर्गप्रितिरेनं पुरुषं प्रति चरितार्थापि पुरुषान्तरं प्रति प्रवर्तते ऽनुक्केदात् । एवं डक्मिक्तिरपि नं पुरुषं प्रत्यर्थवन्त्वायानुक्केदात्सर्वदा प्रवर्ते-तेत्वनिर्मी खप्रसङ्गः । सङ्घद्ययदर्भनेन वा चरितार्थत्वे न ध्यः प्रवर्तेतित सर्वेषामेकपदे निर्मीषः प्रसञ्चेतित सर-सा संसारः समुक्तिद्येनेति ॥

## पुरुषाइमवदिति चेत्तथापि ॥ ७॥

नैव दोषात्प्रचुतिरिति भेषः । मा भूत्पुरुषार्थस्य म-त्तर्यर्थवत्त्वस्य वा प्रवर्तकालं पुरुष एव हक्त्राक्तिसंपन्नः पङ्ग्-रिव प्रवृत्तिम्रिक्तिसंपन्नं प्रधानमन्धिमव प्रवर्तियव्यतीति म-द्धा । दोषादनिर्मीखमाच । "ऋध्युपेतचानं ताव"दिति । न कोवसमभ्युपेतसानम्, श्रयुक्तं चैतद्ववहर्भनासोचनेनेत्या-

<sup>(</sup>१) सन्बपुद्धवा-पा०। २। ३।

च । "कर्य चोदासीन" इति । निष्क्रायत्वे साधनं, "निर्गु-णत्वा" दिति । ग्रेषमितरोचितार्थम् ॥

## अङ्कित्वानुपपत्तेश्व ॥ ८ ॥

यदि प्रधानावस्था कूटस्थनित्या, ततो न तस्याः प्रच्यु-तिरनित्यत्वप्रसङ्गात् । यथाज्ञः ।

'नित्यं तमार्क्जविद्यां यः खभावो न नथातो'ति । तदिदमुत्तं ''खहूपप्रणाग्रभया''दिति । स्रय परिणामि-नित्या । ययाद्यः । 'यिमन् विक्रियमाणेपि यत्तत्त्वं न वि-चन्यते तदिप नित्य'मिति । तनाच । "वाद्यस्य चे"ति । यत्मास्यावस्थया सुनिरं पर्यणमत्कायं तदेवासित विजय-णप्रत्ययोपनिपाते वैषस्यमुपैति । स्वनपेशस्य खतो वा ऽपि वैषस्येण कदा चित्नास्यं भवेदित्यर्थः ॥

## अन्यथानुमितौ च ज्ञशक्ति-

#### वियोगात ॥ ९ ॥

"एवमपि प्रधानस्ये"ति । चिङ्गित्वानुपपत्तिन्यणो दोष-स्तावन्न भविद्गः प्रकाः परिचर्तुमिति वच्चामः । च्यभ्यप-गम्याप्यस्यादोषत्वमुच्यतद्व्यर्थः । सम्प्रत्यङ्गित्वानुपपत्तिमुप-पाद्यति । "वैषम्योपगमयोग्या च्यपी"ति ॥

#### विप्रतिषेधाचासमञ्जसम् ॥१०॥

"क चित्रप्तेन्द्रयाणी"ति । तन्द्राचमेवे चि बुद्दीन्द्रय-मनेकरूपादिग्रचणसमर्थमेकम्, कर्मेन्द्रियाणि पच्च, सप्तमं च मन इति सप्तेन्द्रियाणि । "क चिन् चीण्यानाःकर-

णानि"। बुद्धिरशंकारी मन इति। "क चिदेकं," बुद्धि-रिति । ग्रेषमितरोद्दितार्थम् । श्रवाद सांख्यः । 'नन्वी-पनिषदानामपी"ति । तप्यतापकभावस्तावदेकसिन्नोपपदा-ते, निच त्रपिरिस्तिरिव कर्तृस्थभावकः, किंतु पचिरिव क-र्मस्थभावकः । परसमवेतिक्रियाफलग्रालि च कर्म, तथा च तप्येन कर्मणा तापकसमवेतिकयाफचग्राचिना तापकादन्येन भवितव्यम् । अनन्यत्वे चैत्रस्येव गन्तुः खसमवेतगमनिक-याफचनगरप्राप्तिप्राचिनोप्यक्रमीलप्रसङ्गादन्यले तु तप्यस्य नापकाचैत्रसमवेतगमनिकयाफचभाजो गम्यस्येव नगरस्य तप्यत्वापपत्तिः । तसादभेदे तप्यतापकभावो नोपपद्यत-इति । दूषणान्तरमाच । "यदि चे"ति । निच स्वभावा-द्वावी वियोजिनुं प्रका (१) इति भावः। जनधेय वीचितर-फ्रफेनादयः खभावाः सन्त त्राविभीवितरोभावधर्माणो न तु तैर्जनिधः कदाचिदपि मुच्यते, न केवनं कर्मभावात्त-प्यस्य तापकादन्यत्वमपि त्वनुभवसिद्दमेवेत्याच । 'प्रसिद्धञ्चा-थ"मिति । तथाचि । ऋर्थोप्युपार्जन(२)रश्रवशयरागवृद्धि-चिंसादोषदर्भनादनर्थः सन्नर्थिनं दुनोति, तदथीं तप्यस्ता-पक्रयार्थः, तौ चेमा बोको प्रतीतभेदा,वभेदे च दूषणान्यु-क्तानि. तत्कथमेकिसिन्नदये भवितुमर्चत इत्यर्थः । तदेव-मापनिषदं मतमसमञ्जसमुक्ता सांख्यः खपक्षे तप्यताप-क्योर्भेदे मोश्रम्पपादयति । "जात्यन्तरभावे ति"ति ।

<sup>(</sup>१) शक्यते--१।०।

<sup>(</sup>२) अर्जन--१। ९।

हरदर्शनश्रात्योः किल संयोगस्तापनिदानं, तस्य चेतुरविवे-कदर्भनसंस्कारो ऽविद्याः सा च विनेकस्थात्या विद्यया वि-रोधित्वादिनिवर्शते (१) तिन्नष्टत्ती तद्देतुकः संयोगी निव-र्तते. तन्निवृत्ती च तत्कार्यसापी निवर्तते । तदुक्तं पञ्च-भिखाचार्येष । 'तत्वंयोगचेतु विवर्जनात्स्यादयमात्यन्तिको दुःखप्रतीकार' इति । ऋच च न सासात्पुक्षस्यापरिणा-मिनो बन्धमे।चौ, किं तु बुद्धिसत्त्वस्यैव चितिच्छायापत्या च्यचैतन्यस्य । तथाचीष्टानिष्टगुणस्बद्धपावभारणमविभागा-पन्नमस्य भोगः, भोक्तुखरूपाव(२)धारणमपवर्गस्तेन 👻 बु-हिसत्त्वमेवापवृज्यते, तथापि यथा जयः पराजयो वा यो-भेषु वर्तमानः प्राधान्यात्स्वामिन्यपदिश्यते(३) एवं बन्ध-मोची बुद्धिसचने वर्तमानी कथं चित्कुरुषे ऽपदिग्र्येते,(४) स च्चविभागापच्या तत्फलस्य भोक्तेति । तदेतदभिसंधायाच । "स्यादपि कदाचिकाश्चापपत्ति"रिति। अवोच्यते। "नैकला-देव तप्यतापकभावान्पपत्तेः"। यत एकत्वे तप्यतापकभा-वो नोपपद्यते एकत्वादेव, तसात्वांव्यवचारिकभेदाश्रयंसाय-तापकभावोसाभिरभ्युपेय,सापो चि सांव्यवचारिक एव न पारमार्थिक इत्यंसक्तदावेदितम् । भवेदेष दोषो यद्येका-त्मतायां तप्यतापकावन्यान्यस्य विषयविषयिभावं प्रतिपद्ये-यातामित्यसादभ्युपगम इति भ्रेषः । सांख्या ऽपि सि भे-

<sup>(</sup>१) त्वाजिवर्त्वते--१।२।

<sup>(</sup>२) स्वभावाब-पार्व १ । २ ।

<sup>(3)</sup> स्वामिनि व्यपदिश्यते—पा० १ | नि निर्दिश्यते 3 |

<sup>(</sup>४) व्यपदिश्यते—पा०१ । २ ।

दात्रवं तप्यतापक्रभावं बुवाणी न पुरुषस्य तपिकर्मता माख्यातुमर्देति, तस्यापरिणामितया तपिक्रियाजनितफ्ख-प्राखित्वानुपपत्ते । केवलमनेन सत्त्वं तप्यमभ्युपेयं तापकं च रजः । दर्श्चितविषयत्वात्तु बुद्धिसत्तवे तप्ये तदविभागाप-च्या पुरुषोप्यनुनप्यतद्व न तु तप्यते ऽपरिणामित्वादि-त्युर्त्ता, तदविभागापत्तिश्वाविद्या, तथा चाविद्याद्यतस्तप्यता-पकभावस्त्या ऽभ्युपेयः, सीयमसाभिरुच्यमानः किमिति भवतः परुषद्वाभाति । ऋषि च नित्यत्वाभ्युपगमाच ता-पकस्यानिर्माखप्रसङ्गः । ग्रद्धते । "तप्यतापकश्रक्त्योनित्य-लेपी"ति । संचादर्भनेन निमित्तन वर्ततद्दित सनिमित्तः संयोगसादपेशन्वादिति । निराकरोति । 'नादर्भनस्य त-मसं' इति । न तावत्पुरूषस्य तप्तिरित्युक्तम् । कोवचिमयं बुद्धिसत्त्वस्य तापकरजोजनिता, तस्य च बुद्धिसत्त्वस्य ता-मस्विपयीसादात्मनः पुरुषाद्वेदमपश्यतः पुरुषस्रायतद्वयभि-मानो, न तु पुरुषो विपर्यासतुषेणापि युज्यते, तस्य तु बुद्धिसत्त्वस्य सात्त्विका विवेकख्यात्या तामसीयमविवेक-ख्यातिर्निवर्तनीया । न च सति तमसि मूले प्रकात्यन्त-मुक्केतुम् । तथा विक्किन्नापि(१) किन्नबदरीव(२) पुनस्तम-सोइतेन सन्तमभिध्य विवेकख्यातिमपीख शतशिखरा ५-विद्याविभीव्येतेति वतेयमपवर्गकथा तपिस्ति दत्तजनाञ्जिनिः प्रसञ्चेत । ऋसात्पचे त्वदोष इत्याच । "श्रीपनिषदस्य

<sup>(</sup>१) बोच्छिनापि—पा०१ | २ | ३ |

<sup>(</sup>२) बदरीवत्-पा० १ ।

त्वि"ति । यथा हि मुखमवदातमपि मिलनादर्भतेनोपाधि-कचितप्रतिविम्बभेदं मिलनतामुपैति, न च तदस्तुतो मिलनं, न च बिम्बात्प्रतिबिम्बं वस्तुतो भिद्यते । श्रथ तस्मिन् प्रतिबि-म्बे मिलनादशीपधानानानिनता पदं लभते। तथा चात्मनो मिनि मुखं षग्यन् देवदत्तसायते । यदा त्रपाध्यपनया-द्विस्त्रमेव कत्त्रनावशात्प्रतिविस्तं तत्त्वावदातिमति तत्त्वमव-गच्छिति तदास्य तापः प्रशास्यित न च मिलनं मे मुख-मिति । एवमविद्योपधानकिष्यतावच्छेदो जीवः परमात्मप्र-तिविम्बक्षसः किस्पितेरेव प्रब्दादिभिः संपर्कात्तप्यते न तु तक्वतः परमात्मनोस्ति तापः । यदा तु तक्वमसीति वाक्य-श्रवणमननध्यानाभ्यासपरिपाकप्रकर्षपर्यन्तजोस्य साह्यात्कार उपजायते तदाजीवः ग्रुइबुइतत्त्वसभावमातानीनुभवन् नि-र्मृष्टनिखिलस्वासनक्षेत्रजालः केवलः खस्या भवति चास्य पुनः संसारभयमस्ति नहेतीरवास्तवत्वेन समूचकाषं कवितत्वात् । सांख्यस्य तु सतस्तमसोग्रक्यसमुक्केदत्वादि-ति । तदिदमुक्तम् । 'विकारभेदस्य च वाचारम्भणमा-चत्वश्रवणादि"ति । "प्रधानकारणवाद" इति । यथैव प्र-भानकारणवादी ब्रह्मकारणवादिवरोध्धेवं परमाणुकारणवा-दोष्यतः सोपि निराकर्तव्यः । एतेन श्रिष्टापरियद्या ऋपि व्याख्याता इत्यस्य प्रपच्च च्यारभ्यते । तच वग्रेषिका ब-म्लाकारणत्वं दूषयांवभूवः । चेतनं चेदाकाम्रादीनामुपादानं तदारव्यमाकामादि चेतमं स्यात्। कारणगणक्रमेण चि कार्ये गुणारको(१) दृष्टो, यथा प्रुक्तैस्तन्तुभिरारव्यः पटः

<sup>(</sup>१) वैशेषिकगुणारम्भी-पा॰ ३ ।

ग्रुको, न जात्वसा क्रष्णी भवति । एवं चेतनेनारव्यमा-काशादि चेतनं भवेन त्वचेतनम् । तसादचेतनोपादानमेव जगत्तचाचेतनं परमाणवः, स्रद्धात् खनु स्थूनस्योत्यत्तिई-य्यते, यथा तन्तुभिः पटस्यैवमं ग्रुभ्यस्तन्तूनामेवमपकार्षपर्यन्तं कारणद्रव्यमितक्क्यमनवयवमवितष्ठते, तच्च परमाणुस्तस्य तु सावयवत्वे ऽभ्युपगम्यमाने ऽनन्तावयवत्वेन सुमेरूराजस-र्षपयोः समानपरिमाणलप्रसङ्ग इत्युक्तम् । तत्र च प्रथमं तावददृष्टवत्वेचज्ञसंयोगात्परमाणा कर्म, ततो ऽसै। परमा-खन्तरेष संयुज्य द्वाणुकमारभते। बच्चवस्तु परमाणवः सं-यक्ता न सहसा स्यू जमारभन्ते, परमाणुत्वे सित बद्ध-त्वार्, घटोपग्रचीतपरमाणुवत् । यदि चि घटोपग्रचीताः परमाणवी घटमारभेरन् न घटे प्रविभज्यमाने कपानग्र-र्कराद्यपन्तभ्येत, तेषामनारव्यत्वात्, घटस्यैव तु तैरारव्य-त्वात् । तथा सित मुद्गरप्रचाराट् घटविनाग्रे न किं चि-दुपलभ्येत, तेषामनारव्यत्वात् । तदवयवानां परमाणूनामती-न्द्रियत्वात् । तस्रान्न बष्टनां परमाणूनां द्रव्यं प्रति समवा-यिकारणतःमपितु दावेव परमाणू द्वाणूकमारभेते। तस्य चाणुत्वं परिमाणं परमाणुपरिमाणात् पारिमाण्डच्यादन्यदी-श्वरबुद्धिमपेच्योत्पन्ना दिलमंख्या ऽऽरभते। न च ह्याणुकाभ्यां द्रव्यस्यारम्भोः वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । तदपि चि द्वाणुकमेव भवेन्न तु महत्। कारणग्जन्यमहत्त्वप्रचयविश्रेषेभ्यो हि महत्त्व-स्योत्पत्तिः । न च द्व्यणुक्योर्मचत्त्वमस्ति, यतस्ताभ्या-मार्थं मचद्रवेत् । नापि तयोर्ने इत्वं, दिलादेव ।

न च प्रचयभेद्द्रस्विपिष्डानामिन, तद्द्वयवानामनवयवन्तेन प्रिण्ञिण्वावयवसंयोगभेदिविरचात् (१) । तसात्तेनापि तत्कारणह्यणुकवदणुनेव भिवतव्यं, तथा च पुरुषोपभोन्गातिप्रयाभावाददृष्ट्विमित्तत्वाच विश्विन्माणस्य(१) भोगार्थित्वात्त्कारणेन च ह्यणुक्तेन तिष्ठध्यत्तेः क्षतं ह्यणुक्तात्रवारणेन च ह्यणुक्तेन तिष्ठध्यत्तेः क्षतं ह्यणुक्तात्रवाय व- क्ष्मिरेव ह्यणुक्तेस्यणुकं चतुरणुकं पच्चाणुकं वा द्रव्यं मच्दीर्घमारभ्यव्यम् । अस्ति च तत्रतत्रव भोगभेदो ऽस्ति च वक्षत्वसंख्येश्वरबुद्धिमपेच्छोत्पन्ना मच्च्वपरिमाणयोनिः । त्यणुकादिभिरारभ्यं तु कार्यद्रव्यं कारणवक्षत्वाद्दा कारण्यच्यभेदाद्दा मच्द्ववतीति प्रक्रिया । तदेतयैव प्रक्रियया कारणप्रचयभेदाद्दा मच्द्ववतीति प्रक्रिया । तदेतयैव प्रक्रियया कारणसमवायिनो गुणाः कार्यद्रव्यं स-मानजातीयमेव गुणान्तरमारस्थतद्दित्व दूषणमदूषणीिक्रयते, व्यभिचारादित्याच ।

## महद्दीर्घवद्दा ह्रस्वपरि-

#### मण्डलाभ्याम् ॥ ११ ॥

यथा मसद्र्यं त्यणुकादि हेस्बार् द्वाणुकाष्ट्रायते, न तु मस्त्वगुणोपजनने द्वाणुकगतं मस्त्वमपेस्यते, तस्य इस्रत्वात् । यथा वा तदेव त्यणुकादि दीर्घं इस्बार् द्वाणुकाष्ट्रायते, न तु तद्गतं दीर्घत्वमपेस्रते, तदभावात् ।

<sup>(</sup>१) संयोगावरहात्-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) निर्माणस्य तस्य च-पा० | २ | ३ |

वाग्रब्दसार्थे ऽनुक्तसमुच्चयार्थः । यथा द्याणुकमणुक्रस्व-परिमाणं परिमण्डलात्परमाणोरपरिमण्डलं जायतर्वं चे-तनाइह्मणो ऽचेतनं जगनिष्यदातर्तत द्वत्रयोजना । भाष्ये "परमाणुगुषाविश्रेषित्व"ति । पारिमाण्डन्यग्रद्यणमुपनव्यणं, न ह्याणुको ऽणुन्वमपि परमाणुवर्ति(१) पारिमाण्डच्यमा-रभते, तस्य चि दित्वसंख्यायोनितादित्यपि द्रष्टव्यम् । च्रखपरिमण्डनाभ्यामिति द्धत्रं गुणिपरं न गुणपरम् । "य-दापि देदे ह्याणुको" इति पठितच्ये प्रमादादेकां देपदं न प-ठितम् । एवं चतुरणुकभित्याद्युपपद्यते । इतरया चि ह्याषुकामेव तदपि स्यात्, न तु महदित्युक्तम् । अथ वा दे इति दित्त्वे, यथा ह्योकयोर्दिवचनैकवचने इति । च्चच चि दित्वैकलयोरित्यर्थः। च्चन्यया द्व्येकेष्विति स्या-त्संख्येयानां बक्तत्त्वात्। तदेवं योजनीयम्। द्व्यणुकाधिक-रणे ये दित्वे ते यदा चतुरणुकमारभेते संख्येयानां चतुर्णा द्व्यणुकानामारक्मकलात्तत्त्रते दिलसंख्ये चपि चार-मिने इत्यर्थः । एवं व्यवस्थितायां वैग्रेषिकप्रक्रियायां त-ह्वणस्य व्यभिचार उक्तः । स्रयाव्यवस्थिता तथापि तद-वस्थो व्यभिचार इत्याच । "यदापि बच्चः परमाणव" इति । नाणु जायते ने। ऋखं जायते इति योजना । चीदयति । 'त्रथ मन्यसे विरोधिना परिमाणान्तरेण" सकारणदारेणाकाम्तलादिति । परिचरति । "मैर्वं मं-स्था" इति । कारणगता गुणा न कार्ये समानजातीयं

<sup>(</sup>१) परमाणुगतं-पा० ३ ।

गणान्तरमारभन्तद्र स्टोतावतैवेष्टिसद्दी न तद्देलनुसरणे खेदनीयं मन द्रस्य । ऋषि च सत्यरिमाणान्तरमाक्रामित
नात्, जत्यत्ते ॥ प्राक्त परिमाणान्तरमसदिति कथमाक्रामेत् ।
न च तत्कारणमाक्रामित । पारिमाण्डच्यस्यापि समानजातीयस्य कारणस्याक्रमणहेतोभिवेन समानवन्तयोभयकार्यानुत्यादप्रसङ्गादित्याग्रयवाना । "न च परिमाणान्तराक्रान्तलिमि"ति । न च परिमाणान्तरारमे व्याप्रतता
पारिमाण्डच्यादीनाम् । न च कारणवज्ञत्वादीनां संनिधानमसंनिधानं च पारिमाण्डच्यस्येत्या । "न च परिमाणान्तरारमो" इति । व्यभिचारान्तरमा । "संयोगाचे"ति । ग्रङ्कते । "द्रव्ये प्रकृत" इति । निराक्तरोति ।
"न दृष्टान्तेने"ति । न चास्ताक्रमयमनियमो भवतामपीत्या । "दृष्टचकारोपी"ति । द्वनं व्याच्छ्टे । "यथा प्रत्यक्षाप्रत्यक्षयो" रिति । ग्रोषमितरो चितार्थम् ॥

#### उभयथापि न कर्मातस्तद-

#### भावः ॥ १२ ॥

परमाणूनामाद्यस्य कर्मणः कारणाभ्यपगमे उनभ्युपगमे वा न कर्मातस्वदभावः, तस्य द्वाणुकादिक्रमेण सर्गस्याभावः । स्रथवा यद्यणुसमवाय्यदृष्टमथ वा क्षेत्रज्ञसमवायिः, उभयथापि तस्याचेतनस्य चेतनानधिष्ठितस्याप्रवृत्तेः कर्माभावो उतस्तद-भावस्सर्गाभावः । निमित्तकारणतामात्रेण लीश्वरस्याधिष्ठा-दृत्वमुपरिष्ठान्निराकरिस्थते । स्रथ वा संयोगीत्यन्त्यर्थं विभा-

गोत्पच्चर्यमुभयथापि न कर्मातः सर्गचेतीः संयोगस्याभावात् प्रचयद्वेतोर्विभागस्याभावात् तदभावः, तयोः सर्गप्रचययोर-भाव इत्यर्थः । तदेतत्पूत्रं तात्पर्यतो व्याचष्टे । "इदानीं पर-माणुकारणवाद"मिति । निराकार्यसद्धपमुपप्तिसचितमा-घ। "स च वाद" इति । "खानुगतैः" खसंबद्धेः । संबन्ध-स्राधार्याधारभूत(१) इच प्रत्ययचेतुः समवायः । पन्त्रमध्रत-स्यानवयवत्वात्(२) तानीमानि चत्वारि भूतानीति । तत्र पर-माणुकारण वादे इदमभिधीयने इत्रम्। तत्र प्रथमां व्या-खामाच । "कर्मवता"मिति । अभिघातादीत्यादिग्रचणेन नोदनसंस्कारगुरुत्वद्रवत्वानि यञ्चन्ते । नोदनसंस्काराविभ-घातेन समानयोगश्चेमा गुरुत्वद्रवत्वे च परमाणुगते सदातने इति कर्मसातत्वप्रसङ्गः । दितीयं व्याख्यानमाप्रद्वापूर्वमाच । "त्रयादृष्टं" धर्माधर्मी, "त्राद्यस्य कर्मण" इति । "त्रात्मन-स्र'' खेनज्ञस्या'नुत्पन्नचैतन्यस्रे"ित । "त्रदृष्टवता पुरुषेणे"-ति । चंयुक्तसमनायसंबन्ध इत्यर्थः । 'संबन्धस्य सातत्या-दि"ति । यद्यपि परमाणुश्चेत्रज्ञयोः संयोगः परमाणकर्म-जलयापि तत्रवाच्य सातत्विमिति भावः। सर्वोत्मना चे-दुपचयाभाव, एकदेशेन चि संयोगे यावाखीरेकदेशै। नि-रन्तरे। ताभ्यामन्ये एकदेशाः संयोगेनाव्याप्ता इति प्रथि-मोपपद्यते । सर्वाताना तु नैरन्तर्थे परमाणावेकस्मिन्पर-माखन्तराख्यपि संमान्तीति(३) न प्रथिमा स्यादित्यर्थः । श्र-

<sup>.(</sup>१) घारभाव--पा०१ । २ । ३ ।

<sup>(</sup>२) पञ्चमभूतस्यावयवत्वाभावात्-पा० १ । २ ।

<sup>(3)</sup> संमितानीति-पा० 3 |

क्कते । यद्यपि निष्प्रदेशाः(१) परमाणवस्तथापि संयोगस्तयोर-व्याप्यवृत्तिरेवंखभावत्वात्, कैषा वाचीयृत्तिर्निष्प्रदेशं संयोगी न व्याप्नोतीति। एषेव वाचोयृक्तिर्यद्यया प्रतीयते तत्त्रवाभ्यु-पेयतर्ति। तामिमां ग्रङ्कां चद्वारामाच । "परमाणूनां किष्प-ता" इति । नच्चास्ति संभवो निरवयव एकस्तदैव तेनैव संयु-क्तयारंयुक्तयेति, भावाभावयोरेकसिनदये विरोधात्, श्र-विरोधे वा न क चिदपि विरोधोवकाश्रमासादयेत्। प्र-तीतिस्तु प्रदेशकरूपनयापि करूपते । तदिदमक्तं 'कर्ष्पिताः प्रदेशा' इति । तथा च चहारेयमिति तामहरति । "क-चिपतानामवस्तुत्वादि"ति । तृतीयां व्याख्यामार । "यथा चांदिसर्ग"इति । नन्वभिघातनोदनादयः प्रचयारमासमये कसादिभागारमाककर्मचेतवो न संभवन्यत चाच। "निच तत्रापि किं चिन्नियत"मिति । संभवन्यभिघातादयः कदा चिक्क चिन्न त्वपर्यायेख सर्वसिन्नियमचेनोरभावादित्यर्थः । "न प्रचय प्रसिद्धार्थिमि"ति । यद्यपि ग्ररीरादिप्रचयारसो ऽसि दुःखभोगस्यायसै। पृथियादिप्रसये नासीत्यभिष्रेत्ये-दम्दितमिति मन्तव्यम् ॥

### समवायाभ्युपगमाच साम्या-

#### दनवस्थितेः॥ १३॥

व्याचण्टे 'समवायाभ्युपगमाचे''ति । न तावत्वतन्त्रः स-मवायोत्यन्तं भिन्नः समवायिभ्यां समवायिनै। घटयितुमर्च-

<sup>(</sup>१) अप्रदेशाः --पा०२ |

व्यतिप्रसङ्गात्। तसादनेन समवायिसंबन्धिना सता समवा-यिनै। घटनीया, तथा च समवायस्य संबन्धान्तरेण समवायि-संबन्धे ऽभ्युपगम्यमाने ऽनवस्था । ऋथासे। संबन्धिभ्यां सं-बन्धे न संबन्धान्तरमपेश्वते संबन्धिसंबन्धनपरमार्थवात् । त-था चि नासै। भिन्नोपि संबन्धिनिरपेशे। निरूप्यते । न च तिसन्यति संबन्धिनावसंबन्धिनौ भवतस्तसात्सभावादेव समवायः समवायिनोर्न संबन्धान्तरेणेति नानवस्थेति ची-दयति । "नन्निइ प्रत्ययग्राच्च" इति । परिचरति । 'ने-त्युच्यते, संयोगोप्येव"मिति । तथाचि संयोगोपि संब-न्धिसंबन्धनपरमार्थी, न च भिन्ना ऽपि संयोगिभ्यां विना निरूष्यते न च तिसन्मति संयोगिनावसंयोगिनी भवत इति तुल्यसर्वः । यद्युच्येत गुणः संयोगो न च द्रव्यासम-वेती गुषो भवति, न चास्य समवायं विना समवेतत्वं, तसात्वंयोगस्यास्ति समवाय इति ग्रङ्कामपाकरोति(१) । "न च गुणत्वादि"ति । यद्यसमवाये ऽस्थागुणत्वं भवति कामं भवतु न नः का चिट्चितस्तिदिदमुत्तं 'गुणपरिभा-षायास्रे''ति । परमार्थतस्तु द्रव्यात्रयीत्युक्तम् । तच वि-नापि समवायं खरूपतः संयोगस्वोपपद्यते एव । न च कार्यत्वात्ममवाय्यसमवायिकारणापेश्वितया संयोगः संयोग-समवायीति युक्त,मजसंयोगस्थातयात्वप्रसङ्गात् । ऋषि च समवायखापि संबन्ध्यधीनसङ्गावस्य संबन्धिरञ्जेकस्य द-योर्वा विनाभित्वेन विनाभित्वात्कार्यत्वम् । नच्चस्ति सं-

<sup>(</sup>१) शङ्का निराकरोति—पा० २ ।

भवो गुणो वा गुणगुणिना वा ऽवयवी वा ऽवयवावय-विना वा न स्तो ऽप्यस्ति च तयोः संबन्ध इति । त-सात्कार्यः समवायः । तथा च यथेष निमित्तकारण-माचाधीनोत्पादः एवं संयोगोपि । ग्रथ समवायोपि स-मवाय्यसमवायिकारणे ग्रपेशते तथापि सैवानवस्थेति । त-सात्समवायवत्संयोगोपि न संबन्धान्तरमपेश्वते । यद्युच्येत संबन्धिनावसा घटयित नात्मानमपि संबन्धिभ्यां तत्कि-मसावसंबद्ध एव संबन्धिभ्यामेवं चेदत्यन्तभिन्नो ऽसंबद्धः कथं संबन्धिना संबन्ध्येत् । संबन्धने वा हिमयदिक्ध्याविष संबन्ध्येत् । तसात्संयोगः संयोगिनोः समवायेन संबद्ध इति वन्तव्यम् । तदेतत्समवायस्थापि समवायिसंबन्धे स-मानमन्यनाभिनिवेशात्त्रथा चानवस्थेति भावः ॥

नित्यमेव च भावात् ॥ १४ ॥
प्रवृत्तेरप्रवृत्तेर्वेति भ्रेषः । चित्ररोचितार्थमस्य भाष्यम् ॥
रूपादिमत्त्वाच विपर्ययो

## दर्शनात् ॥ १५ ॥

यत्किच भूतभातिकानां मूचकारणं तद्रूपादिमान्यरमाणु-नित्य इति भविद्वरभ्युपेयते, तस्य चेद्रूपादिमच्चमभ्युपेयेत परमाणुत्वनित्यत्वविद्वद्वे स्थाच्यानित्यत्वे प्रसञ्चेयातां, सीयं प्रसङ्ग एकधर्माभ्युपगमे धर्मान्तरस्य, नियता प्राप्तिर्चि(१) प्रसङ्गचचणं, तदनेन प्रसङ्गेन जगत्कारणप्रसिद्वये प्रवृत्तं

<sup>(</sup>१) प्राप्तिरिति हि—पा० २ ।:

नामचेतुरवयवविनामो ऽवयवव्यतिषङ्गविनामसः, तदुभयं प-रमाणा नास्ति तसान्नित्यः परमाणुः । न च सुखादिभि-

<sup>(</sup>१) निराकरौति-पा० २ |

र्व्यभिषारः, तेषामद्रव्यतादित्याच । "तथापी"ति । निराक-रोति । "नावध्यमि"ति । यदि चि संयोगस्चिवानि बङ्गनि द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभेरिन्निति प्रित्रया सिद्धेत् सिद्धेद् द्रव्यदयमेव तदिनाग्र(१)कारणमिति । नत्वेतदिस्त । द्रव्य-खद्भपापरिज्ञानात्। न तावत् तन्वाधारस्तद्व्यतिरिक्तः पटो नामास्ति यः संयोगसिचैसान्तुभिरारभ्येतेत्वृक्तमधस्तात् । षद्पदार्थां स दूषयन्नये वच्चति । निंतु कारणमेव वि-श्रेषवद्वस्थान्तरमापद्यमानं कार्यं तच सामान्यात्मकम् । तथा दि खदा खन्षां वा सर्वेषु घटरूचकादिम्बनुगतं सा-मान्यमनुभूयते, न चैते घटरूचकादयो स्टन्सुवर्णाम्यां व्यति-रिचन्तर्युतं, अग्रे च बच्चामः । तसामृत्यवर्षे एव तेनतेनाकारेण परिणममाने घट इति च रूचक इति च कपाचप्रकराकणमिति च प्रकचकणिकाचूर्णमिति च व्या-खायेते(२) । तचतचेापादानयोर्मृत्सुवर्णयोः प्रत्यभिज्ञानात् । न तु घटादयो वा कपाचादिषु कपाचादयो वा घटादिषु च रुचकादयो वा प्रकलादिषु प्रकलादयो वा रूचकादिषु प्र-र्धिभिज्ञायन्ते यत्र कार्यकारणभावी भवेत्। न च विनय्यन्त-मेव घटचर्ण प्रतीत्य कपाचचणी(३)ऽनुपादान एवोत्पद्यते तिकामुपादानप्रत्यभिजानेनेति वक्तव्यं एतस्या चपि वैनाग्रि-कप्रक्रियाया उपरिष्टाद् निराकरिच्यमाणत्वात् । तसादुप-

<sup>(</sup>१) मेतद्विनाश-पा०१।२

<sup>(</sup>२) बास्यायेते-पा०१।२।3

<sup>(3)</sup> घटरवळक्षणं प्रतीत्य कपाळस्वळक्षणो-पा० २ | 3

जनापायधर्माणो विश्रेषावस्थाः सामान्यस्थापादेयाः, सामा-न्यातमा त्रपादानमेवं व्यवस्थिते यथा सुवर्णह्वयं काठि-न्यावस्थामपद्माय द्रवावस्थया परिषातं(१) न च तत्रावयव-विभागः सन्नपि द्रवत्वे कारणं परमाणूनां भवनाते तदभा-वेन द्रवलानुपपत्तेसासायथा परमाणुद्रव्यमग्निसंयोगात्नाः-ठिन्यमपद्याय द्रवत्वेन परिणमते न च काठिन्यद्रवत्वे प-रमाणोरितरिच्येते । एवं मृदा सुवर्णं वा सामान्यं(२) पिण्डावस्थामपदाय कुचाचचेमकारादिव्यापाराद् घटर-चकाद्यवस्थामापद्यते । न त्ववयविनाप्रात्तरसंयोगविनाप्रादा विनष्टुमर्चन्ति घटरूचकादयः । न दि कपालादयोस्रो-पादानं तत्संयोगो वा ऽसमवायिकारणमपि तु समान्यम्-पादानं तच नित्यं न च तत्रधंयोगसचिवमेकत्वात्. संयो-गस्य दिष्ठत्वेनैकसिन्नभावात् । तसात्मामान्यस्य परमार्थस्-नी ऽनिर्वाच्या विश्रेषावस्थास्तदिधष्ठाना भुजंगादयदव र-च्चाचुपादाना उपजनापायधर्माण इति साम्प्रतम् । प्रक्त-तमुपसंचरति । 'तसादि"ति ॥

### उभयथा च दोषात् ॥ १६ ॥

श्रनुभ्रयते चि पृथिवी गन्धक्षपरसंस्पर्धात्मका स्थूना, श्रापो रसक्षपसार्धात्मकाः स्वत्माः, रूपसार्धात्मकं तेजः स्वत्मतरं, सार्घात्मको वायः सूच्यतमः। पुराषेषि सर्थते। श्राकाशं शब्दमानं तु सार्थमानं समाविश्चत्।

<sup>(</sup>१) द्रवाकारपरिणतं-पा० २ |

<sup>(</sup>२) सामान्यात्मकं-पा० ३ ।

दिगुणस्य ततो वायुः श्रन्दस्प्रशासाको ऽभवत् ॥ रूपं तथैवाविश्रतः श्रव्हसार्श्रगुणावुभा । चिगुणसु ततो विक्रः स ग्रब्दसार्भवान् भवेत्॥ ग्रब्दः सार्शय रूपं च रसमात्रं समाविशत्। तसाचतुर्ग्णा अपो विज्ञेयासु रसात्मिकाः॥ ग्रब्दः सार्भय रूपं च रसयेद्गन्धमाविश्रत्। संहतान् गन्धमात्रेण तानाचष्टे महीमिमाम् ॥ तसात्पच्चगुणा भूमिः स्त्रूचा भूतेषु द्रायते । **ग्रान्ता घोरास्य मृ**ढास्य विग्रेषास्तेन ते स्पृताः ॥ परसारानुप्रवेशाद्वारयन्ति परसारम् । तेन गन्धादयः परस्परं संचन्यमानाः पृथिव्यादयस्तथा च यथायथा संचन्यमानानामुपचयस्तथातथा संचतस्य(१) स्थाेेेेे स्थायथा ऽपचयस्तयातथा साेेच्यतारतस्यं तदेवम-नभवागमाभ्यामवस्थितमर्थं वैग्रेषिकैरनिक्कद्गिरप्यमकाप-**%**वमाच । "गन्धे"ति । त्रम्तु तावक्तव्दे। वैश्रेषिकैस्तस्य पृ-थिव्यादिगुणत्वेनानभ्युपगमादिति चत्वारि भूतानि चतु-विद्योकगुणान्युदाइतवान् । अनुभवागमसिद्दमर्थमुक्ता वि-काष्य दूषयति । "तद्दत्" । स्थूचप्रथिव्यादिवत् । 'पर-माणवोपी"ति । "उपचितगुणानां मूर्व्यपचयादु"पचितसं इ-न्यमानानां, संघातोपचयाद"परमाणलप्रसङ्गः" स्थू जलादि-ति । यस्तु ब्रूते न गन्धादिसंघातः परमाणुरपि तु ग-न्धाद्यात्रयो द्रव्यं न च गन्धादीनां तदात्रयाणामुपचयेपि

<sup>(</sup>१) संपातस्य-पा १ । २

[च १ पा १ मू १६] [ ४०६ ] [भामती]

द्रव्यक्योपचयो भिवतुम्बं त्यन्यत्यादिति तं प्रत्याच । "न चा-न्तरेषापि मूर्युपचयं" द्रव्यस्क्र्पोपचयमित्यर्थः । कुतः, । "कार्येषु भूतेषु गृषोपचये मूर्त्यपचयदर्भनात्"। न तावत्पर-माणवो क्रपतो यद्यन्ते किंतु कार्यदारा कार्यं च न गन्धादिभ्यो भिन्नं यदा न तदाधारतया यद्यते ऽपि तु तदात्मकतया तथा च तेषामुपचये तदुपचितं दृष्टमिति प-रमाणुभिरपि तत्कारणैरेवं भिवतव्यं तथा चाऽपरमाणुलं स्यू क्वादित्यर्थः । दितीयं विकल्पं दृषयित । "अकल्प्यमा-ने त्यपचितापचितगणत्व"दित । "चथ सर्वे चतुर्गुणा"-द्रित । यद्यप्यस्मिन्कल्पे सर्वेषां स्थाल्यप्रसङ्गस्त(१)याप्यति-स्मुटतयोपेच्या दृषयित(२) । "तत्रोप्खपी"ति । वायो क्रपवत्वेन चासुषत्वप्रसङ्ग द्रत्यपि द्रष्टव्यम् ॥

अपरिग्रहाच्चात्यन्तमनपेक्षा ॥१७॥

निगद्याखातेन भाष्येण व्याख्यातम् । संप्रह्युत्सूत्रं भा-ष्यक्वदैग्रेषिकतन्त्रं(३) दूषयति । "त्रिष च वैग्रेषिका" इति । द्रव्याधीनत्वं द्रव्याधीननिद्धपणत्वं, न द्वि, यथा गवाश्वम-द्विष(४)मातङ्गाः परस्परानधीननिद्धपणाः स्वतन्त्रा निद्धप्य-न्ते, वक्रगद्यधीनोत्पत्तयो वा धूमादयो यथा वक्रगद्यन-धीननिद्धपणाः स्वतन्त्रा निद्धप्यन्ते, एवं गुणादयो द्र-

<sup>(</sup>१) प्रसङ्गदोषस्त-पा० १ | २ |

<sup>(</sup>२) दूषणान्तरमाह—पा० १ | २ | ३ |

<sup>(3)</sup> वैशेषिकमतं-पा० 3 |

<sup>(</sup>४) बराइमहिष--पा० १ ।

व्याद्यनधीननिक्षपणाः, ऋषि तु यदायदा निक्ष्यने त-दातदा तदाकारतयैव प्रथन्ते न तु प्रथायामेषामस्ति स्वात-न्व्यं, तसान्नातिरिचन्ते द्रव्यादिप तु द्रव्यमेव सामान्य-रूपं तथातथा प्रथतइत्यर्थः । द्रव्यकार्यत्वमार्च गुणादीनां द्रव्याधीनत्विमिति मन्वानश्चोदयति । "नन्वप्नेरन्यसापी"ति । परिचरति । "भेदप्रतीतेस्त्रि"ति । न तद्धीनोत्पादतां त-दधीनत्वमाचच्छाचे किंतु तदाकारतां तथा च न व्य-भिचार इत्यंर्थः । ग्रद्धते । "गुणानां द्रव्याधीनत्वं द्र-व्यगुणयोरयुनसिद्धत्वादिति यद्युच्येत" । यत्र चि दा-वाकारिणा विभिन्नाभ्यामाकाराभ्यामवगम्येते, ते। संबद्धा-वसंबही वा वैयधिकरण्येन प्रतिभासेते यथे इ कुण्डे दिध यया वा गैरिश्व इति न तथा गुणकर्मसामान्यविभ्रेषसमवा-यास्तेषां द्रव्याकारतयाकारान्तरायोगेन द्रव्यादाकारिणी-न्यत्वेनाकारितया व्यवस्थानाभावात् सेयमयुत्रसिद्धस्तथा च सामानाधिकरप्येन प्रयेव्यर्थः । तामिमामयुत्रसिंहं विकरूष दूषयति । "तम्पुनरयुतसिद्धत्व"मिति । तनापृथग्दे-श्रत्वं तदभ्युपगमेन विरुद्धातद्रत्याच । "त्रपृथग्देशस्वमि"ति । यदि तु संयोगिनोः कार्ययोः संबन्धिभ्यामन्यदेशन्वं युत-सिद्धिस्ततोऽन्या ऽयुतसिद्धिः नित्ययोस्तु संयोगिनोर्दयोर-न्यतरस्य वा पृथग्गतिमत्त्वं युतिसिद्दिस्ततोन्या ऽयुतिसिद्दि-स्तथा चाकाप्रपरमाखोः परमाखोस संयुक्तयोर्युतसि-द्धिः सिद्दा भवति । गुणगुणिनोश्च ग्रीवस्थपटयोरयुतसिद्धः सिद्वा भवति । निष्क तंत्र श्रीवन्त्वपटाभ्या संवन्धिभ्यामन्यदे-

भी भीक्त्यपटी। सत्यपि पटस्य तदन्यतन्तुदेशस्वे भीक्त्यस्य संबन्धिपटदेशन्वात् । तस्र । नित्ययोरात्माकाश्रयोरजसंयोगे जभयस्या च्यपि युतसिद्देरभाषात् । निष्ट तयोः पृथगात्रया-श्चितत्व(१) मनाश्चयत्वात्, नापिद्वयोरन्यतरस्य वा पृथग्गति-भत्त्वममूर्त्तत्वेनोभयोरपि निष्क्रियत्वात्। न चाजसंयोगो ना-स्ति, तस्यानुमानसिद्दत्वात् । तथाच्याकाश्रमात्मसंयोगि, मूर्त-द्रध्यसङ्गित्वात्(२), घटादिवदित्यनुमानम् । पृथगाश्रयाश्रयित्व-पृथागितमत्त्वचत्त्रणयुतसिद्वेरन्या त्वयतसिद्विर्यद्यपि नाभ्युपे-तविरोधमावचित तथापि न सामानाधिकरण्यप्रथामुपपाद-यितुमर्चित । एवंचचणे ऽपि चि समवाये गुणगुणिनोरभ्युप-गम्यमाने संबद्घे इति प्रत्ययः स्थान्न तादात्म्यप्रत्ययः । ऋस्य चोपपादनाय समवाय त्रास्थीयते भविद्गः। स चेदास्थितोपि न प्रत्ययमिममुपपाद्येत् इतं तत्कस्पनया। न च प्रत्यचः सामानाधिकरप्यप्रत्ययः समवायगोत्तरः, तदिरुद्वार्थत्वात् । तद्गीचरत्वे चि पटे ग्रुक्त इत्वेबमाकारः स्थान्न तु पटः प्रक्रक इति । न च प्रक्रकपदस्य गुणविधिष्टगुणिपरत्वादेवं प्रयेति सांप्रतम् । निच प्रव्दवृत्यनुसारि प्रत्यचम् । नच्च-ग्नि(३)र्माणवक इत्युपचरिताग्निभावो माणवकः प्रत्यचेुण दस्ताताना प्रथते । न चायमभेदविश्वमः समवायनिवन्धनो भिन्नयोरपीति वाच्यम् । गुणादिसङ्गावे तङ्गेदे च प्रत्य-

<sup>(</sup>१) गाश्रयाश्रयित्व-पा० १ । २ ।

<sup>(</sup>२) संयोगित्वात्—पा० ३ |

<sup>(3)</sup> न संख्विप्र-पा० १ |

चानुभवादम्यस्य प्रमापंस्थाभावात्तस्य च आन्तत्वे सर्वा-भावप्रसङ्गात् । तदाश्रयस्य तु भेदसाधनस्य तद्विरुद्वतयो-त्यानासंभवात् । तदिदमुक्तं "तस्य तादात्त्येनैव प्रतीयमान-त्वा"दिति । ऋपि चायुतसिद्दशब्दो ऽप्रथगुत्पत्ती मुख्यः, सा च भवनाते न द्रव्यगुणयोरस्ति, द्रव्यस्य प्राक् सिद्धे-र्गुणस्य च पसादुत्पन्ते,स्तसानिम्यावादीयमित्याच । "युत-सिद्धयो"रिति । अय भवतु कारणस्य युत्तसिद्धः, कार्यस्य त्वयुतिसिक्षः कारणातिरेकोणाभावाद्, इत्याश्रद्भान्यया दूषयति । "एवमपी"ति । संवन्धिदयाधीनसङ्गावी चि सं-बन्धा नासत्येकसिन्नपि संबन्धिन भवितुमईति । न च समवायो नित्यः स्वतन्त्र इति चोक्तमधस्तात्। न च का-रणसमवायादनन्या कार्यस्रोत्पत्तिरिति प्रको वक्तुम् । एवं चि सति समवायस्य नित्यत्वाभ्युपगमात्कार्णवैयर्थप्रसङ्गः। जत्पत्ती च समवायस्य सैव कार्यस्यास्तु किं समवायेन। सिद्दयोस्तु संवन्धे युनसिद्दिप्रसङ्गः । न चान्या ऽयुनसिद्धिः संभवतीत्वेतदुक्तं, ततस यदुक्तं वैग्रेषिकीर्युतसिद्धभावात्कार्य-कारणयोः संयोगविभागा न विद्येते इतीदं दुक्तां स्यात् । युनिसद्धभावस्यैवाभावात् । एतेनाप्राप्तिसंयोगीः युनिसिद्धिरि-त्यपि जञ्जणमनुपपन्नम् । मा भ्रदप्राप्तिः कार्यकारणयोः प्राप्तिस्वनयोः संयोग एव कस्मान भवति, तचास्मा ग्रसं-योगलायान्यां युतसिद्धिर्वक्तव्या । तथा च सैवोच्यतां कि-मनया परसारात्र्यदोषयस्तया । न चान्या संभवतीत्युक्तम् । यसुचेताप्राप्रपूर्विका प्राप्तिरन्यतर्कर्मजोभयकर्मजा वा

संयोगी, यथा स्थाणुभ्येनयोर्मसयोगी । न च तन्तुपटयोः संबन्धसाया, उत्पन्नमात्रस्वेव पटस्य तन्तुसंबन्धात् । तसा-समवाय एवायमित्यत स्राच । "यथा चोत्पन्नमानस्ये"-ति । संयोगजोपि चि संयोगो भवद्गिरम्युपेयते न कि-याज एवेत्यर्थः । न चाप्राप्तिपूर्विकैव प्राप्तिः संयोग, म्रा-त्माकाग्रसंयोगे नित्ये तदभावात् । कार्यस्य चोत्पन्नमात्र-द्यैकसिन् चणे कारणप्राप्तिविरदाचिति । ऋषि च संब-सिद्धपातिरिक्तो संबन्धे सिद्धे तदवान्तरभेदाय समापभेदी ऽनुश्रीयेत स एव तु संबन्ध्यतिरिक्तो ऽसिद्दः, उक्तं चि परस्तादितरिक्तः संबन्धिभ्यां संबन्धी ऽसंबद्दो न संबन्धि-नै। घटयितुमीष्टे, संबन्धिसंबन्धे (१) चानवस्थितिः । तसा-दुपपत्त्वनुभवाभ्यां न कार्यस्य कारणादन्यत्व,मपि तु का-रणखेवायमनिर्वाचाः परिणामभेद इति । मसात्कार्यस्य कारणादनितरेकात्कां केन संबद्धम् । संयोगस्य च संयो-गिभ्यामनितरेकात् कस्तयोः संयोग इत्याच । "नापि सं-योगस्ये"ति । विचारासच्त्वेनानिर्वाच्यतामस्यापरिभावयन्ना-ग्रङ्कते । "संबन्धिग्रब्दप्रत्ययव्यतिरेकेणे"ति । निराकरी-ति । "नैकलेपि खरूपवाचारूपापेश्वये"ति । तत्तदनिर्व-चनीयानेकविश्रेषावस्थाभेदापेशयैकस्मिन्नपि नानानुद्वित्यप-देशोपपत्तिरिति । यथैको देवदत्तः खगतविश्रेषापेचया मनुष्यो ब्राह्मणीवदातः, खगतावस्थाभेदापेश्वया रुवा स्विवरः, स्विक्रयाभेदापेश्वया श्रोचियः, परापेश-

या तु पिता पुचः पैक्तो भ्राता जामातेति । निदर्शना-न्तरमाच । "यथा चैकापि सती रेखे"ति । दार्षान्तिको योजयति । "तथा संबन्धिनो"रिति । श्रङ्गुन्होर्नेरन्तर्यं संयोगो, दिधकुण्डयोरीनाराधर्यं संयोगः । कार्यकार-णयोत्तु तादात्म्येप्यनिर्वाच्यस्य कार्यस्य भेदं विविश्वत्वा सं-बन्धिनोरित्युक्तम् । "नापि संबन्धिविषयन्वे संबन्धग्रब्दप्रत्य-ययो"रित्येतदप्यनिर्वाच्यभेदाभिप्रायम् । च्रिप चाद्रष्टवत्वेत्र-च्चरंयोगात्परमाणुमनसो यादां कर्म भवद्गिरिष्यते । अग्रोद-र्ध्वज्वजनं, वायोस्तिर्यक् पवन मणुमनसोस्राद्यं कर्मेत्यदृष्ट-(१)कारितानीति वचनात् । न चाणुमनसोरात्मना ऽप्रदेशेन संयोगः संभवति । संभवे चाणुमनसोरात्मव्यापित्वात् प-रममच्त्रेनानणुत्वप्रसङ्गात् । न च प्रदेशवृत्तिरनयोरात्म-ना संयोगो ऽप्रदेशत्वादात्मनः, कस्पनायास्य वस्तुतत्त्वव्य-वस्थापनास्चलादितप्रसङ्गादित्याच । "तथा ऽखात्ममन-सा"मिति। किं चान्यद् द्वाभ्यामणुभ्यां कारणाभ्यां (२) सा-वयवस्य कार्यस्य द्व्यणुकस्याकाभ्रेनेव संप्रजेषानुपपत्तिः। संप्रलेषः संग्रही यत एकसंबन्ध्याकर्षे संबन्ध्यन्तराकर्षे। भवति तस्त्रानुपपत्तिरिति। ऋत एव संयोगादन्यः कार्यका-रणद्रव्ययोरात्र्रयात्रितभावी ऽन्यथा नोपपद्यतद्रत्यवध्यं क-ल्पनीयः समवाय इति चेत् । निराकरोति । "न,"कुतः । "इतरेतराश्रयंत्वात्" । तदिभजते । "कार्यकारणयोच्चीं "ति ।

<sup>(</sup>१) कर्मेत्यॅतान्यदृष्ट-पा० २ । (२) 'कारणाभ्या'--- पुस्तके नास्ति ।

<sup>(</sup>१) सावयवास्तथा च सावयवा अनित्या:--पा० 3 ।

# समुदायउभयहेतुकेपि तद-

#### माप्तिः ॥ १८ ॥

श्रवान्तरसङ्गतिमाद । "वैग्रेविकराद्वान्त" इति । वैग्रे-विकाः खल्वर्धवैनाशिकास्ते दि परमाखाकाशदिक्काचा-त्ममनसां च सामान्यविश्रेषसमवायानां च गुणानां च केषां चिन्नित्यत्वमभ्युपेत्य श्रेषाणां निरन्वयविनाशमुपय-न्ति, तेन तेर्धवैनाशिकास्तेन तदुपन्यासी वैनाशिकत्वसा-म्येन सर्ववैनाश्रिकान् सारयतीति तदनन्तरं वैनाशिकाम-तनिराकरणमिति । ऋर्धवैनाशिकानां स्थिरभाववादिनां समुदायारमा उपपद्येतापि काणिकभाववादिनां त्वसा दू-रापेत इत्युपपादिययामः । तेन नतरामित्युक्तम् । तदिदं दूषणाय वैनाश्चिकमतमुपन्यसितुं तत्प्रकारभेदानाच । "स-च नज्जप्रकार" इति । वादिवैचित्र्यात् खनुके चित्रविक्ति-लमेव राइ।न्तं प्रतिपद्यन्ते, को चिज्ज्ञानमाचास्तित्वं, को चित्पर्वप्रद्रन्यताम्, त्र्रय त्वत्रभवतां सर्वज्ञानां तत्त्वप्रति-पत्तिभेदो न संभवति तत्त्वस्थैकरूप्यादित्येतदपरितोषेणा-🔻 । "विनेयभेदादा" । चीनमध्यमोत्क्रष्टिभयो 🗟 श्रिष्या भवन्ति । तच ये चीनमतयस्ते सर्वास्तित्ववादेन तदाश्र-यानुरोधात् ग्रुन्यतायामवतार्यन्ते । ये तु मध्यमास्ते ज्ञा-नमाचास्तित्वेन ग्रून्यतायामवतार्यन्ते । ये तु प्रक्रप्टमतय-स्तेभ्यः साचादेव प्रून्यतामत्त्वं प्रतिपाद्यते । यथोक्तां वीधि-चित्तविवरणे।

देशना खोकनायानां संस्वाश्रयवश्रानुगाः । भिद्यन्ते बद्धधा चोक्रउपायैर्बक्रभिः पुनः ॥ गमीरोत्तानभेदेन क चिच्चोभयनचणा। भिन्नापि देशना ऽभिन्ना शून्यतादयनश्रणा ॥ इति। यद्यपि वैभाषिकसै। चान्तिकयोरवान्तरमतभेदोस्ति, तथापि सर्वोस्तितायामस्ति (१) संप्रतिपत्तिरित्वेकीक्रत्योपन्यासः। त-था च चित्वमुपपन्नमिति । पृथिवी खरस्वभावा, च्रापः स्रोचस्रभावाः, ऋग्निरुष्णस्रभावः, वायुरीरणस्रभावः । ईरणं प्रेरणम् । भूतभै।तिकानुक्का चित्तचैत्तिकानाच । "तथा-रूपें "ति । रूप्यन्ते एभिरिति रूप्यन्तइति च व्युत्पत्त्या सविषयाणीन्द्रियाणि रूपस्तन्धः । यद्यपि रूप्यमाणाः पृ-थिव्यादयो बाच्चास्तथापि कायस्थत्वादा इन्द्रियसंबन्धादा भवन्त्याध्यात्मिकाः, विज्ञानस्कन्धे। इमित्याकारे। रूपादिवि-षय इन्द्रियादिजन्या वा दण्डायमानः । वेदनास्कन्धा या प्रियाप्रियानुभयविषयस्पर्भे सुखदुःखतद्रचितविभ्रेषावस्था चित्तस्य जायते स वेदनास्त्रन्थः । संज्ञास्त्रन्थः सविक-रपप्रत्ययः संज्ञासंसर्गयोग्यप्रतिभासी यथा डित्यः कुण्ड-**ली गौरो ब्राह्मणा ग**च्छतीत्वेवंजातीयकः। संस्कारस्कन्धा रागादयः क्रोगा उपक्रोगाश्व मदमानादया धर्माधर्मी चे-ति । तदेतेषां समुदायः पच्चस्कन्धी । "तस्त्रिन्नभयचेतुके-पी"ति । बाह्ये पृथिव्याद्यणु चेतुके भूतभातिकसमुदाये छ-पविज्ञानादिस्कन्धचेतुके च समुदायत्राध्यात्मिकेभिप्रेयमा-

<sup>(</sup>१) सबीस्तत्वे ऽस्ति-पा० २ |

णे तद्रप्राप्तिस्तस्य संमुदायस्यायुक्तता । कुनः, "समुदायि-नामचेतनत्वात्" । चेतना चि कुनानादिः सर्वं मृह्ण्डा-द्युपसंहत्य समुदायात्मकं घटमारचयन् दृष्टः । नद्यसित म्टद्दण्डादिव्यापारिणि विदुषि (१) कुलाने खयमचेतना म्टद्रवडादयो व्यापृत्य जातु घटमारचयन्ति । न चासित कुविन्दे तन्तुवेमाद्यः पटं वयन्ते । तस्मात्कार्येात्पादस्तद-नुगुणकारणसमवधानाधीनस्तदभावे न भवति । कार्ये।-त्पादानुगुणं च कारणसमवधानं चेतनप्रेचाधीनमसत्यां चे-तनप्रेशायां न भवितुमुत्मस्तइति कार्येत्पत्तिस्रेतनप्रेशाधी-नत्वव्याप्ता व्यापकविष्दुर्।पन्तव्या चेतनानिधिष्ठितेभ्यः कार-णेभ्यो व्यावर्तमाना चेतनाधिष्ठितत्वएवावितष्ठत(२)इति प्रतिबन्धसिद्धिः । यसुच्चेत म्बद्धा चेतनाधीनैव कार्येात्प-त्तिरस्ति तु चित्तं चेतनं तद्वीन्द्रियादिविषयस्पर्भे (३) स-त्यभिज्यस्त् तत्कारणचक्रं यथायथा कर्म्याय पर्याप्तं त-थातथा प्रकाण्ययद्चेतनानि कारणान्यिष्ठाय कार्यमभिनि-र्वर्तयतीति तत्राच । "चित्ताभिञ्चलनस्य च समुदायसिद्य-भीनत्वात्" । न खसु बाच्चाभ्यन्तरसमदायसिद्धिमन्तरेण चित्ताभिज्वसनं ततस्त् तामिच्छन् दुरुत्तरमितरेतराश्रयमा-विग्रेदिति । न च प्राग्भवीया चित्ताभिदीप्तिक्तरसमुदायं वटयति । घटनसमये तस्याश्चिरातीतत्वेन सामर्थ्यविरद्या-

<sup>(</sup>१) ब्यापारविद्धि-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) व्यवतिष्ठत-पा० २ ।

<sup>(3)</sup> संस्पर्जी-पा• २ |

त्। श्रासादान्तवद्न्यस्य (१) चेतनस्य भोक्तुः प्रशासितुर्वा स्थिरस्य संघातकर्तुरनभ्युपगमात् । कारपविन्यासभेदं सि विदान कर्ता भवति । न चान्वयव्यतिरेकावन्तरेख त-दिन्यासभेदं वेदित्मईति । न च स खणिकोन्वयव्यतिरेक-कानानवस्थायी ज्ञातुमन्वयव्यतिरेकावृत्यचते । त्रात उक्तं "स्थिरखें"ति । यद्युच्चेत ऋसमवहितान्येव कारणानि कार्यं करिष्यन्ति परस्परानपेजाणि, क्रतमच समवधाय-यित्रा चेतनेनेत्यत श्राइ। "निरपेन्नप्रवृत्त्यभ्युपगमे चे"ति। यद्युच्येत अस्यास्यविज्ञानमधंकारास्पदं पूर्वापरानुसंधात तदेव कारणानां प्रतिसंधात भविष्यतीति. तचाच । "ग्रा-**ग्रयस्थापी"**ति । यत्वस्वेतं यदि (२) स्थिरमास्थीयेत तती नामान्तरेपात्मेव । श्रय चिषकम् तत उक्तदोषापितः । न च तक्षंतानस्तस्यान्यत्वे नामान्तरेषातमा उभ्यपगतो उन-न्यत्वे च विज्ञानमेव तच चिषकमेवेत्युक्तदोषापितः। आग्री-रते ऽस्मिन् कर्मानुभववासना इत्याश्रय त्राखयविज्ञानं तस्य । ऋपि च प्रवृत्तिः समुदायिनां व्यापारी न च किपाकानां व्यापारी युज्यते। व्यापारी दि व्यापारवदा-श्रयसात्कारणकश्च चोके प्रसिद्धसोन व्यापारवता व्यापारा-त्पूर्वे व्यापारसमये च भवितव्यम्। श्रन्यथा कारणत्वाश्रय-लयोरयोगात् । न च समसमययोरिक्त कार्यकारणभावो नापि भिन्नकाचयोराधाराधेयभावः । तथा चं श्रणिकत्व-

<sup>(</sup>१) अन्यस्य कस्याचित्-पा० २ |

<sup>(</sup>२) तद्यदि--पा० २ |

चानिरित्याच । "काणिकत्वाभ्युपगमाचे"ति ॥

## इतरेतरप्रत्ययत्वादिति चेनोत्प-

## त्तिमावनिमित्तत्वात् ॥ १९ ॥

यद्यपीति । त्रयमर्थः । संशेवतो हि प्रतीत्य समुत्पाद्रसम् षमुक्तं बुद्देन 'इदं प्रत्ययफन'मिति । उत्पादादा तथाग-तानामनुत्पादादा स्थितेवैषा धर्माणां धर्मता धर्मस्थितिता धर्मनियामकता प्रतीत्व समुत्पादानु जोमतेति । ऋय पुन-रयं प्रतीत्य समुत्पादी द्वाभ्यां कारणाभ्यां भवति चेत्रप-निबन्धतः प्रत्ययोपनिबन्धतस्य । स पुनर्दिविधः । बाह्य श्राध्यातिमकत्र । तन बाह्यस्य प्रतीत्य समुत्पादस्य चेत्र-पनिवन्धः । यदिदं बीजादङ्गरोङ्गरात्पत्रं पत्रात्काएडं का-पडानाची नाचाद्रभी गर्भाच्छूकः ग्रुकात्पुष्पं पुष्पात्पाच-मिति । ऋसित बीजेङ्कुरो न भवति, यावदसित पुष्पे फर्च न भवति । सति तु बीजे ऽङ्करो भवति, यावत्पुष्ये स्ति फर्लामिति। तत्र बीजस्य नैवं भवति ज्ञानमद्म-ङ्कुरं निर्वर्तयामीति । ऋङ्करस्थापि नैवं भवति ज्ञानमसं बीजेन निर्वेतित इति । एवं यावत्पुष्पस्य नैवं भवति, श्रहं फन्नं निर्वर्तयामीति । एवं फन्नस्यापि नैवं भवत्यहं पुष्पेणाभिनिर्वितिमिति । तसादसत्यपि चैतन्ये बीजादी-नामस्रव्यपि चान्यसिन्नधिष्ठातरि कार्यकारणभावनियमो हम्यते । उत्तो चेह्रपनिबन्धः । प्रत्ययोपनिबन्धः प्रतीत्य समुत्पादस्वोच्चते । प्रत्ययो हेत्नां समवायः । हेतुंहेतुं प्रत्ययन्ते चेत्वन्तराणीति, तषामयमानानां भावः प्रत्ययः समवाय इति यावत् । यथा पर्षा भाद्धनां समवायाद्वीज-चेतुरङ्ग्रो जायते तत्र च पृथिवी धातुर्वीजस्य संग्रचकृत्यं करोति, यतोङ्गरः(१) कठिनो भवति । ऋस्यातुर्वीजं स्ने-चयति, नेजोधातुर्वीजं परिपाचयति, वायुधातुर्वीजमभिनि-र्घरति, यतोङ्ग्रो बीजान्निर्गच्छति । त्र्याकाग्रधातुर्वीजस्या-नावरणज्ञत्यं करोति । च्हतुरपि(२) बीजस्य परिणामं क-रोति । तदेतेषामविकालानां धात्वनां समवाये बीजे रो-चत्रङ्करो जायते नान्यथा । तच पृथिवीधातोर्नैवं भव-त्यचं बीजस्य संग्रचकृत्यं करोमीति, यावदतोनीवं भवत्य-इं बीजस्य परिणामं करोतीति । ऋङ्गरस्यापि नैवं भव-त्यचमेभिः प्रत्ययैर्निर्वर्तित इति। तथाध्यात्मिकः प्रतीत्य स-मृत्यादी द्वाभ्यां कारणाभ्यां भवति चेत्रपनिवन्धतः प्रत्य-योपनिबन्धतस्य । तत्रास्य चेत्रपनिबन्धा यदिदमविद्याप्रत्य-याः संस्कारा यावज्जातिप्रत्ययं जरामरणादीति। ऋविद्या चेन्नाभविष्यन्नेव संस्कारा त्रजनिष्यन्त । एवं यावज्जाति, जाति(३)स्रेन्नाभविष्यन्नैवं जरामरणादय उदपन्सना । त-चाविद्याया नैवं भवत्यचं संख्तारानभिनिर्वर्तयामीति । सं-स्काराणामपि नैवं भवति वयमविद्यया निर्वितिता इति । एवं यावज्जात्या ५४पि नैवं भवत्यचं जरामरणाद्यभिनिर्व-

<sup>(</sup>१) यथाङ्क्रुरः-पा० २ ।

<sup>(</sup>२) ऋतुधातुरपि-पा० २ ।

<sup>(3)</sup> जातिरिति २ पुस्तके नारित !

र्नयामीति । जरामरणादीनामपि नैवं भवति वयं जात्या-दिभिर्निर्विर्तिता इति । श्रय च सत्सविद्यादिषु स्वयमचेत-नेषु चेतनाम्तरानधिष्ठितेष्वपि संस्तारादीनामुत्पत्तिः बीजा-दिष्विव सत्बचेतनेषु चेतनान्तरानिधष्ठितेष्वप्यद्भुरादीनाम् । इदं प्रतीत्य प्राप्येदमुरपद्यतद्रत्येतावनात्रस्य दष्टत्वाचितना-भिष्ठानस्यानुपन्ने । सीयमाध्यात्मिनस्य प्रतीत्व समृत्पा-दस्य चेत्रपनिवन्धः । ऋय प्रत्ययोपनिवन्धः पृथिव्यप्तेजीवा-य्वाकाग्रविज्ञानधात्नां समवायाङ्गवित कायः। तच का-यस्य पृथिवी भातुः काठिन्यं निर्वर्तयति(१) । त्र्यव्धातुः क्लेचयति कार्यं, तेजोधातुः कायस्याग्रितपीते परिषाचयति । वायुधातुः कायस्य यासादि(२) करोति । त्राकाग्रधातुः कायस्थान्तः सुविरभावं करिति । यसु नामरूपाङ्गरमभि-निर्वर्तयति पच्चविज्ञानकार्यसंयुक्तं सास्रवं च मनोविज्ञानं सोयमुच्यते विज्ञानधातुः । यदा च्याध्यात्मिकाः पृथिव्यादि-धातवी भवन्यविकलाखदा सर्वेषां समवायाङ्गवित काय-स्रोत्पत्तिः । तत्र पृथिव्यादिधातूनां नैवं भवति वयं कायस्य काडिन्यादि निर्वर्तयाम इति । कायस्यापि नैवं भवति ज्ञानमसमेभिः प्रत्ययैरभिनिर्वर्तित इति । अय च पृथि-व्यादिधातुभ्यो ऽचेतनभ्यस्रेतनान्तरानिधिष्ठितेभ्योद्धरस्येव का-यस्रोत्पत्तिः सीयं प्रतीत्य समुत्पादी दृष्टलान्नान्यययितव्यः। तचैतेब्वेव षट्स धातुषु यैकसंज्ञा पिण्डसंज्ञा नित्यसंज्ञा सु-

<sup>(</sup>१) अभिनिवर्तयति—पा० २ |

<sup>(</sup>२) श्रासप्रश्रासाद्-पा० २ ।

खसंज्ञा सस्वसंज्ञा पुद्रवसंज्ञा मनुष्यसंज्ञा माहदु चित्रसंज्ञा म्मइंकारममकारसंज्ञा सेयमविद्या संसारानर्धसंभारस्य मूलकारणं तस्थामविद्यायां सत्यां संस्कारा रागदेषमीचा विषयेषु प्रवर्तन्ते । वस्तुविषया विज्ञप्तिर्विज्ञानं विज्ञानाच-त्वारी रूपिण उपादानस्कन्धास्तन्नाम नान्युपादाय रू-पमभिनिर्वर्तते । तदैकथामभिसंक्षिण नामरूपं निरुचिते । ग्ररोरस्यैव कललबुद्ददाद्यवस्था नामक्रपसंमित्रितानीन्द्रिया-णि षडायतनं, नामरूपेन्द्रियाणां चयाणां संनिपातः स्पर्धः, स्पर्भारेदना सुखादिका, वेदनायां सत्यां कर्तव्यमेतत्सुखं प-नर्भयेत्यध्यवसानं त्रष्णा भवति । तत उपादानं वाकाय-चेष्टा भवति । ततो भवः, भवत्यसाज्जन्मेति भवो धर्माधर्मा । तद्वितुकः स्कन्धप्रादुर्भावी जातिः जन्म। जन्महेतुका उत्तरे जरामरणादयः । जातानां स्कन्धानां परिपाको जरा । स्कन्धानां नाग्रो मरणम् । मियमाणस्य मूढस्य साभिष-क्रस्य पुत्त्वकत्त्रवादाक्त्तर्दाचः श्रोकः। तदुत्यं ₄प्रतपनं चा मातः हा तात हा च मे पुत्त्वकलनादीति परिदेवना । पञ्चिवज्ञानकार्यसंयुक्तमसाध्वनुभवनं दुःखं, मानसं च दुःखं दीर्मनस्यम् । एवं जातीयकास्रोपाया'स्तउपक्रेमा'(१) य-च्चन्ते । ते ऽमी परस्परचेतुका जन्मादिचेतुका अविद्या-द्यो ऽविद्यादिचेतुकाञ्च जन्माद्यो घटीयन्त्रवद्निश्रमाव-र्तमानाः सन्तीति तदेतैरविद्यादिभिरास्त्रिप्तः संघात इति । तदेतदृषयति । "तन्न" कुतः, "उत्पत्तिमान निमित्तत्वा"-

<sup>(</sup>१) याश्रीपक्षेत्राक्ष-पा०२ 1

दिति । श्रयमभिसंधिः । यत्वच चेत्रपनिवद्धं कार्यं त-दन्यानपेशं चेतुमात्राधीनोत्पादत्वादुत्पद्यतां नाम, पञ्चस्क-न्धसमुदायसु प्रत्ययोपनिवद्वी न चेतुमाचाधीनीत्पत्ति,रपि तु नानाचेतुसमवधानजन्मा, न च चेतनमन्तरेणान्यः सं-निधापियतास्ति कारणानामित्युक्तम् । बीजादङ्करोत्पत्तेरपि प्रत्ययोपनिबद्वाया विवादाध्यासितत्वेन पश्चनिश्चिप्तत्वात् । (१)पश्चेण च व्यभिचारोद्वावनायामितप्रसङ्गेन सर्वानुमानो-च्छेदप्रसङ्गात् । स्यादेतत् । ऋनपेक्षा एवान्यक्षणप्राप्ताः श्चि-त्यादयोङ्गरमारभन्ते । तेषां त्वपसर्पणप्रत्ययवशात् परस्पर-समवधानम् । न चैकसादेव कारणात्कार्यसिद्धेः किम-न्यैः(२) कारणेरिति वाच्यम् । कारणचक्रानन्तरं कार्ये।-न्पादात् सिद्धमित्येव नास्ति । न चैकोपि तत्कारणसमर्थ इत्यन्यउदासतइति युक्तम् । निष्ट ते प्रेक्षावन्तो ये नैव-मानोचयेयुरसात्त समर्थ एकोपि कार्ये इति क्रतं नः संनिधिने(३)ति । किं द्रपसर्पणप्रत्ययाधीनपरस्परसंनिधा-नोत्पादा नानुत्वत्तं नाप्यसंनिधातुमीश्रते । तांश्व सर्वान-नपेश्वान्प्रतीत्य कार्यमपि न नोत्पत्तुमर्हति । न च खम-चिन्ना सर्वे कार्यमुन्पादयन्तापि नानाकार्याणामीयते त-चैव तेषां सामर्थात्। न च कारणभेदात्कार्यभेदः, साम-ग्या एकलान् तद्गेदस्य च कार्यनानालचेतुत्वात्तया दर्श-

<sup>(</sup>१) पक्षकोटिनिक्षिप्रत्वात्—पा० ३ । पक्षनिक्षेपात्—पा० २ ।

<sup>(</sup>२) कृतमन्यैः-पा० २ ।

<sup>(</sup>३) सन्निधानेन-पा०२। ३ | ४ |

[भामती] नात् । तम् । यदान्यश्राप्राप्ता श्रनपेत्राः खकार्ये।पजनने चन्तानेन क्रमेण ततः पूर्वे ततः पूर्वे सर्वएवानपेशास्त-त्रत्वकार्योपजननइति । कुमूलस्थत्वाविभ्रेषेपि येन बीज-**खणेन कुमूलस्थेन खकार्यकणपरम्परयाङ्गरीत्पत्तिसमेथी** बीजक्षणो जनयितव्यः सी ऽनपेश्च एव बीजक्षणः **स्वका**-र्थे।पजनने । एवं सर्वएव तदनन्तरानन्तरवर्तिनी बीजकाणाः अनपेशा इति कुद्धलनिहितबीजएव स्यात् क्रती क्रषीवलः, क्रतमस्य दुःखबक्रलेन क्षषिकर्मणा । येन चि बीजधणेन खञ्चणपरम्परया ऽङ्गरो जनयितव्यस्तस्यानपेशासी काणपरम्प-रा कुच्चल एवाङ्गरं करिय्यतीति । तस्मात्परस्परापेचा एवा-न्या वा मध्या वा पूर्वे वा खणाः कार्योपजननद्रति व-त्तव्यम् । यथाज्ञः ।

'न किं चिदेकमेकसाातामग्राः सर्वसंभव' इति । तचेदं समवधानं कारणानां विन्यासभेदतत्प्रयोजनाभि-चप्रेखावन्पूर्वमं दृष्टमिति नाचेतनाङ्गवित्मर्चति । तदि-दमुक्तम् । "भवेदुपपन्नः संघातो यदि संघातस्य विं चिन्निमित्तमवगस्यत"इति । "इतरेतरप्रत्ययत्वेपी"ति । इ-तरेतरचेतुलेपीत्यर्थः । उक्तमभिसंधिमविद्वान् परिचोद-यति । "नन्वविद्यादिभिरर्यादाश्चिष्यत"इति । परिचरति । "त्रत्रेचेष्यते, यदि तावदि''ति । किमाश्चेप उत्पादन,मास्रो ज्ञापनम् । तत्र न तावत्कारणमन्यथानुपपद्यमानं का-र्यमुत्पादयति, किं तु खसामर्थ्येन । तसाज्ज्ञापनं वक्त-व्यम् । तथा च ज्ञापितस्यान्यदुरपादकं वक्तव्यं, तच्च

स्थिरपकेपि सत्यपि च भाक्तरि ऋधिष्ठातारं चेतनम-न्तरेष न संभवति, किमङ्ग पुनः क्षणिकेषु भावेषु । भोत्तुर्भीगेनापि कदा चिदाचिष्येत संघातः, स तु भी-क्तापि नास्तीति दूरोत्सारितत्वं दर्भयति । "भोक्तुरचिते-ष्वि"ित । ऋषि च बच्चव उपकार्यापकारकभावेन स्थिताः (१)कार्यं जनयन्ति । न च खणिकपचउपकार्यीपकार-कभावीस्ति, भावस्योपकारानास्पदत्वात्(२) । खणस्याभे-द्यत्वादनुपक्षतोपक्षतत्वासंभवात् । कान्तभेदेन वा तदुपपत्ती कणिकत्वव्याघातात्तदिदमाच । 'श्रात्रयात्रयिग्रह्नयेषु चे'ति । "ऋथायमभिप्राय" इति। यदा चि प्रत्ययोपनिवन्धनः प्रती-त्य समुत्पादी भवेत्तदा चेतनी ऽधिष्ठाता ऽपेश्वेतापि न तु प्रत्ययोपनिबन्धनो ऽपि तु चेत्रपनिबन्धनः। तथा च क्वमत-धिष्ठाचा चतुः स्वभावत एव कार्यसंघातं करिष्यति केवल इति भावः। ऋसु तावद्यथा केवसाद्वेतोः कार्यं नीपजायत-इति, त्र्रान्यात्रयप्रसङ्गोस्मिन्यश्रद्त्याश्रयवानाच । "कथं तमेवे"ति । सम्प्रति प्रत्ययोपनिबन्धनं प्रतीत्य समुत्पादमा-स्थाय चोदयति। "अथ मन्यसे संघाता एवे"ति। ऋस्थिरा अपि चि भावाः सदा संचता एवीदयन्ते व्ययन्ते च। न पु-नरितस्ततीवस्थिताः केन चित्पुच्जीक्रियन्ते तथा च क्रतमत्र संचन्त्रा चेतनेनेति भावः । "त्रानादा"विति परस्परात्र्रयः-निवर्तयति । तदेतद्विकस्य दूषयति । "तदापि संघाता-

<sup>(</sup>१) व्यवस्थिताः-पा० २ ।

<sup>(</sup>२) नाश्रयत्वात्-पा० २ |

दि"ति। स खनु संवातसंतिवती धर्माधर्माक्रयः संस्का-रसंतानो(१) यथायथं सुखदुःखे जनयन्नागन्तुनं नं चना-नासाद्य स्वत एव जनयेद् त्रासाद्य वा। त्रानासाद्यजनने सदैव सुखदुःखे जनयेत्। समर्थस्यानपेश्वस्य शेपायोगात्। त्रासाद्य जनने तदासादनकारणं प्रेक्षावानभ्यपेयः । तथा च न प्रत्ययोपनिबन्धनः प्रतीत्य समुन्पादः । तस्माद-नेनागन्तुकानपेशस्य संघातसंतानस्यैव सदम्रजनने विसद-श्रजनने वा खभाव आस्थेयः । तथा च भाष्यीतां दूष-पमिति । "ऋषि च यद्गोगार्थः संघातः स्यादि"ति । ऋ-प्राप्तभोगो चि भोगार्थी भोगमाप्तुकामस्तत्माधने प्रवर्तत-इति प्रत्यातासिद्धम् । सेयं प्रवृत्तिर्भीगादन्यस्मिन् स्थिरे भोक्तरि भोगतलाधनसमयव्यापिनि कल्पते नास्थिरे न च भोगादनन्यसिन् । निंच भोगो भागाय कस्पते नाप्यन्यो भागायान्यस्य । एवं माेकेपि द्रष्टव्यम् । तत्र बुभुक्षुमुमुकू चेत् स्थिरावास्थीयेयातां तदा ऽभ्युपेतचानमस्थैर्ये वा प्र-वृत्तिप्रसङ्ग इत्यर्थः । "न तु संघातः सिद्धोद् भोक्रभावा-दि"ति । भाक्रभावेन प्रवृत्त्यनुपपत्तेः कर्चभावः । ततः क-र्माभावात् संघातासिद्विरित्यर्थः ॥

# उत्तरोत्पादे च पूर्वनिरो-

धात् ॥ २०॥

पूर्वस्त्रेण सङ्गतिमस्योच । ''उक्तमेतदि''ति । चेत्रप-

<sup>(</sup>१) संस्कारसंज्ञो-पा० २.।

निबन्धनं प्रतीत्य समुत्पादमभ्युपेत्य प्रत्ययोपनिबन्धनः प्र-तीत्य समुत्पादो दूषितः । सम्प्रति चेत्र्पनिवन्धनमपि तं दूषयतीत्यर्थः । दूषणमाच । 'इदिमदानीमि"ति । "नि-रुध्यमानस्ये"ति । न तावदैग्रेषिकविन्नरोधकारणसां-निध्यं निक्ध्यमानता स्वीक्रियते(१) वैनाग्रिकरकारणं वि-नाश्रमभ्युपगक्कद्भिः । तस्यानिष्टत्वात् । तसादिनाश्रयस्त-लंमचिरनिरुद्दलं निरुध्यमानलं वक्तव्यम् । निरुद्दलं च चिरनिरुद्धत्वं विविश्वतं, तथा चीभयोरप्यभावग्रस्तवाद्धे-तुत्वानुपपत्तिः । ग्रङ्गते । "त्रय भावभूत" इति । का-रपस्य चि कार्यीत्यादात्पाकालसत्तार्थवती न कार्यकाला तदा कार्यस्य सिद्दलेन तिस्द्धर्यायाः समाया अनु-पयोगादिति भावः । तदेतन्नोकदृष्ट्या दूषयित । "भाव-भूतस्वे"ति । भूता व्यापृत्य भावाः प्रायेण हि कार्यं कुर्वन्तो कोके दृग्यन्ते। तथा च स्थिरत्वम्, इतर्यात् लोकविरोध इति । पुनः ग्रद्धते । "अध भाव एवे"ति । यथाइः । 'भ्रतिर्येषां किया सैव कारकं सैव चीच्यते' इति । भवत्वेवं व्यापारवत्ता तथापि क्याजिक्य न कार-पालमित्याच । "तथापि नैनीपपदाते" क्षणिकस्य कारण-भावः । सृत्युवर्णकारणा चि घटादयस रुचकादयस स-त्युवर्णात्मानो ऽनुभ्रयन्ते । यदि च न कार्यसमये कार-णं सत्कर्यं तेषां तदात्मनानुभवः । न च कारणसाद्ययं कार्यस्य न तु तादान्यमिति वाच्यम् । अस्ति कस्य

<sup>(</sup>१) 'स्वीकियते' २ | 3 | ४ पुस्तकेषु नास्ति |

किट्ट्रपद्धा(१)नगमे साहश्यस्याप्यनपपत्तेः । अनुगमे वा तदेव कारणं तथा च तस्य कार्यतादात्म्यमिति सिद्दमश्चपिकत्वमित्यर्थः, सर्वथा वैन्नश्रप्ये तु चेतुफन्नभावस्तन्तुषटादाविप प्राप्त इत्यतिप्रसङ्ग इत्याच । "विनेव वे"ति ।
न च तद्भावभावो नियामकसास्यैकसिन् श्रणे ऽप्रक्यग्रचकात् सामान्यस्य चाकारपात्वात् । कारपात्वे वा श्रणिकत्वचानरसात्पश्चपातप्रसङ्गाचिति भावः । अपि चोत्पादिनरोधयोविकस्पन्ययेपि वस्तुनः ग्राश्चतत्वप्रसङ्ग इत्याच । "अपि चोत्पादिनरोधौ नामे"ति । पर्यायत्वापादनेपि नित्यत्वापादनं मन्तव्यम् । वस्त्यत्पादिनरोधाभ्यामसंद्यष्टमिति
वस्तुनः ग्राश्चतत्वप्रसङ्गः । संसर्गेप्यसता संसर्गानुपपत्तेः सच्वाभ्युपगमे ग्राश्चतत्वमित्यपि द्रष्टव्यम् । ग्रेषं निगदव्यास्थातम् ॥

### असति प्रतिज्ञोपरोधो यौग-

#### पद्यमन्यथा ॥ २१ ॥

नीनाभासस्य चि चित्तस्य नीनादानम्बनप्रत्ययानीनाका-रता,समनन्तरप्रत्ययात् पूर्वविज्ञानाद् बोधरूपता चक्षुषो-भिपतिप्रत्ययाद्रूपग्रचणप्रतिनियमः । त्र्यानोकात्मचकारिप्र-त्यया(२)द्वेतोः स्पष्टार्थता । एवं सुखादोनामपि चैत्तानां चित्ताभिन्नचेतुजानां चत्वार्थेतान्येव कारणानि । सेयं प्र-

<sup>(</sup>१) चि त्ररूपस्या—पा० २ |

<sup>(</sup>२) 'सहकारियत्यया' २ | पुस्तके नाहित |

तिज्ञा चतुर्विधान् चेह्नन् प्रतीत्य चिन्नचेना उत्पद्यन्तर्-त्यभावकारणत्वउपरुध्येत । ''त्र्ययोत्तरक्षणोत्पन्तिं यावद्-वितष्ठत"र्दति । उत्पत्तिरुत्यद्यमानाङ्गावादभिन्ना, तथा च क्षणिकत्वद्यानिरिति प्रतिज्ञाद्यानिः ॥

#### प्रतिसंख्या अपितसंख्यानिरोधा-

#### पाप्तिरविच्छेदात ॥ २२ ॥

भावप्रतीपा संख्या बुद्धिः प्रतिसंख्या तया निरोधः प्रतिसंख्यानिरोधः । सन्तिममसन्तं करोमीत्येवमाकारता
च बुद्धेर्भावप्रतीपत्वम् । एतेनाप्रतिसंख्यानिरोधोपि व्याख्यातः । संतानगोचरो वा निरोधः, संतानिच्या(१)गोचरो
वा । न तावत्संतानस्य निरोधः संभवति । चेतुपाचभावेन चि व्यवस्थिताः संतानिन एवोदयव्ययधर्मायः संतानः । तत्र योसावन्यः संतानी यिष्ठरोधात् संतानोक्छेदेन
भवितव्यम् स किं पत्चं किं चिदारभते न वा । श्वारभते चेत्, नान्यः । तथा च न संतानोक्छेदः । श्वनारस्मे तु भवेदन्यः सः, किं तु स्यादसन् श्रथिक्रयाकारितायाः सत्ताचश्रणस्य विरचात् । तदसन्त्वे तज्जनकमस्यसज्जनकत्वेनासदित्यनेन क्रमेणासन्तः सर्वएव संतानिन इति
तत्संतानो नितरामसिन्नति कस्य प्रतिसंख्यया निरोधः ।
न च सभागानां संतानिनां चेतुपाचभावः संतानस्तस्य विसभागोत्पादो निरोधः, विसभागोत्पादक एव च श्राषः

<sup>(</sup>१) 'क्षण' २ | पुस्तके नाहित" |

संतानस्थान्यः। तथा सति रूपविज्ञानप्रवाचे रसादिविज्ञा-नोत्पत्ती संतानोक्छेदप्रसङ्गः । कयं चित्राद्धप्ये वा विस-भागेप्यन्ततः सत्तया तदसीति न संतानोच्छेदः । तदने-नाभिसंधिनाच । "सर्वेष्विप संतानेषु संतानिनामविक्तिने चेतुफानभावेन संतानविच्छेदस्यासंभवादि"ति । नापि भा-वगोचरी संभवतः प्रतिसंख्याप्रतिसंख्यानिरोधी । तावदुत्पसमाचापवृक्तस्य भावस्य न प्रतिसंख्यानिरोधः सं-भवति तस्य(१) पुरुषप्रयक्षापेशाभावादित्यस्येव दूषणं त-यापि दोषान्तरमुभयसिम्नपि निरोधे ब्रूते । "नचि भावा-ना"मिति । यतो निरन्तयो विनाशो न संभवत्यतो नि-रूपाख्योपि न संभवति, तेनैवान्वियना रूपेण भावस्य न-ष्टसायुपाख्येयलात् । निरन्वयविनाग्राभावे चेतुमाच । ''सर्वोस्रप्यवस्थास्त्रि'ति । यद्यदन्वयिरूपं तन्तरपरमार्थस-द्वावः । अवस्थान्त विश्रेषाच्या उपजनापायधर्माणस्तासां सर्वासामनिर्वचनोयतया खतो न परमार्धसत्त्व(२)मन्वय्येव त हुएं तासां तत्त्वं तस्य च सर्वेच प्रत्यभिज्ञायमानत्वाच विनाम इत्यवस्थावतो ऽविनामान्नावस्थानां निरन्वयो विनाम इति । तासां तत्त्वखान्वयिनः सर्वचाविक्केदात् । खादेत-त् । स्टित्पण्डसङ्घटस्त्वापाचादिषु सर्वेच स्तत्त्वप्रत्यभि-ज्ञानाज्ञवत्वेवम् । तप्तापनतन्नपतितनष्टस्य ह्रद्बिन्देः कि-मस्ति रूपमन्वयि प्रत्यभिज्ञायमानं येनास्य न निरन्वयो

<sup>(</sup>१) निरोधस्य-पा० ३ |

<sup>(</sup>२) परमार्थत्व-पा० २ |

नामः स्यादित्यत चारः। "म्रख्यष्टप्रत्यभिन्नानास्विगे"ति । चनापि तत्तोयं तेजसा मार्तप्डमण्डलमम्बद्दलाय नीयत-इत्यनुमेयं स्टरादीनामन्वयिनामविच्छेददर्भनात्। प्रकां ल-न(१) वक्तुम्।

उदिनन्दी च सिन्धी च तीयभानी न भिद्यते। विनष्टिपि तती विन्दावस्ति तस्यान्वयो ऽम्बुधी॥ तस्मान्न कश्चिदपि (२) निरन्वयो नाम्न इति सिद्दम्॥ उभयथा च दोषात् ॥ २३॥

परिकरः सामग्री सम्यग्ज्ञानस्य यमनियमादिः श्रवण-मननादिश्व । मार्गाः चणिकनैरान्म्यादिभावनाः । त्र्यतिरो-चितमन्यत् ॥

#### आकाशे चाविशेषात् ॥२४॥

एतद्याचण्टे। "यच तेषा" मिति। वेदप्रामाण्ये विप्रतिपन्नानिष प्रतिश्रव्दगुणानुमेयत्वमाकाश्रस्य वक्तव्यम्। तथा हि
जातिमत्त्वेन सामान्यविश्रेषसमवायेभ्यो विभक्तस्य श्रव्दस्यास्वर्श्वते (३) सित वाद्योकेन्द्रिययाद्यत्वेन गन्धादिवद्गुणत्वमनुमितम्। न चायमात्मगुणो वाद्योन्द्रियगोचरत्वात् (४)।
स्वत एव न मनोगुणः, तद्गुणानामप्रत्यक्षत्वात्। न पृथिव्यादिगुणः, तद्गुणगन्धादिसाद्यचर्यानुपन्नभ्येः। तसाद्गुणो

<sup>(</sup>१) शक्यं च तत्र --पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) क चिदाप-पा० २ |

<sup>(3)</sup> स्पर्शत्वे जातिमत्वे च-पा० 3 ।

<sup>(</sup>४) माद्यत्वाह्रन्धाद्वित्-पा० २ ।

भ्रता गन्धादिवदसाधारणेन्द्रियशाच्ची यद्द्रव्यमनुमापयित तदाकार्य पच्चमं भ्रतं विस्तिति । "च्रिपि चावरणा-भावमाकाणमिच्छत" इति । निषेध्यिविषेधाधिकरणिनिरूप-णाधीननिरूपणी निषेधा नासत्यधिकरणनिरूपणे शको निरूपियतुम् । तच्चा(१)वरणाभावाधिकरणमाकार्थं विस्ति-ति । च्यतिरोच्चितार्थमन्यत् ॥

# अनुस्मृतेश्व ॥ २५ ॥

विभजते। "श्रिप च वैनाशिकः सर्वस्य वस्तुन" इति।
यस्त सत्यय्येतसिन्नुपच्यमुसार्चोरन्यत्वेषि समानायां संतती।
कार्यकारणभावात् स्मृतिक्षपपत्यत्वत्ति मन्यमानो न परित्य्यिति तं प्रति प्रत्यभिज्ञासमाज्ञात(२)प्रत्यचिवरोधमाच ।
"श्रिष च दर्श्वनसरणयोः कर्तरी"ति। ततो ऽच्चमहाचीदिति प्रतीयाद्, श्रष्टं सराम्यन्यस्त्वहाचोदित्यर्थः। प्रत्यभिज्ञाप्रत्यचिवरोधप्रपञ्चस्तूत्तरः। "श्रा जन्मन" "श्रा चीत्ममादुच्छासाद्", श्रामरणादित्यर्थः। न च साह्ययिनवन्यनं प्रत्यभिज्ञानं, पूर्वापरचणदिश्चिन एकस्याभावे तदनुपपत्तः। श्रद्धते। "तेनेदं सद्दश्ममि"ति। श्रयमर्थो विकच्यप्रत्ययोयम्। विकच्यञ्च स्ताकारं बाद्यतया ऽध्यवस्यित, न
तु तत्त्वतः पूर्वापरो चणी तयोः साद्य्यं वा यक्काति।
तत्त्वयमेकस्यानेकदिर्श्वनः स्थिरस्य प्रसङ्ग,इति निराका-

<sup>(</sup>१) तथा चा---पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) समास्यात-पा०१।३।

रोति "न तेनेदिम"ति । "भिष्मपदार्थौपादानादि"ति । नानापदार्थसंभिन्नवाकार्थाभास(१)स्तावदयं विकक्षः प्रयते । तजैते नानापदार्था स प्रथन्तइति सुवाणः स्वसंवेदनं बा-धेत । न चैकस्य ज्ञानस्य नानाकारत्वं संभवति, एक-त्वविरोधात् । न च तावन्त्येव ज्ञानानीति युक्तम् । तथा सित प्रत्याकारं ज्ञानानां समाप्तेस्तेषां च .परस्परवार्ता ज्ञानाभावाट् नानेत्येव न स्यात् । तस्मान्पूर्वीपरचणतन्सा-दृश्यगोचरत्वं ज्ञानस्य वक्तव्यं, न चैतत्पूर्वापरज्ञणावस्था-यिनमेकं चातारं विनेति चणभक्रभङ्गप्रसङ्गः। ययुच्येत । अस्रकेतिसन् विकरूपे तेनेदं सहग्रमिति पद्द्यप्रयोगी न त्विच तत्तेदंतास्पदा पदार्थीं। तयोस साहस्यमिति विव-चितम् । च्रिप त्वेवमाकारता ज्ञानस्य किष्पतेति । त-बाद । 'यदा दि लोकप्रसिद्धः पदार्थ' इति । एका-धिकरणविप्रतिषिद्धधर्मदयाभ्युपगमो विवादः । तत्रैकः ख-पशं साधयत्यस्य तत्साधनं दूषयति । न चैतत्सर्वमसति विकस्पानां वाच्यालम्बनले ऽसित च जोकप्रसिद्दपदार्घकले भवितुमर्चित । ज्ञानाकारत्वे चि विकल्पप्रतिभासिनां नि-त्यत्वानित्यत्वादीनामेकार्थविषयत्वाभावाज्ञानानां च धर्मि-षां भेदान्न विरोधः । नह्मात्मनित्यत्वं बुद्धनित्यत्वं च बु-वाणे। विप्रतिपद्येते । न चाचै।किकार्थेनानित्यग्रव्हेनातानि विभुत्वं विविज्ञत्वा ऽनित्यग्रब्दं प्रयुष्ट्यानो चैकिकार्थं नि-त्यश्रन्दमात्मनि प्रयुद्धानेन विप्रतिपद्यते । तसादनेन स्व-

<sup>(</sup>१) थीवभास-पा० १ /

[का १ पा १ वर १५] [ ४३१ ] (भामती] पन्नं प्रतितिष्ठापिययता परपश्चसाधनं च निराचिकीर्पता विकस्पानां जोकसिद्वपदार्थकता वाद्याजम्बनता च वक्त-व्या । यद्युच्येत दिविधी दि विकल्पानां विषयी ग्रा-चास्राध्यवसेयस् । तच खाकारी याच्ची ऽध्यवसेयस्तु वा-चाः । तया च पत्तप्रतिपश्चपरिग्रच्चश्चवा विप्रतिपत्तिः प्रसिद्धपदार्थकत्वं चीपपद्यतद्त्याच । "एवमेवैषोर्थ" इति । निश्चितं यत्तदेव वक्तव्यं ततोन्यद्चमानं वज्जप्रचापित्वमा-त्मनः क्रेवचं प्रख्यापयेत् (१)। ज्ययमभिसन्धः। क्रेयमध्य-वसेयता वाद्यस्य यदि ग्राह्यता न दैविध्यम् । ऋषान्या सोच्यतां, ननूक्ता तैरेव खप्रतिभासे उनर्थे ऽर्थाध्यवसायेन प्रवृत्तिरित । श्रय विकल्पाकारस्य कायमध्यवसायः(२) । निं करणमाचे। योजनमुतारीप इति । न तावत्करणं नच्चान्यद्न्यत् कर्तुं प्रकाम् । निष् जातु सष्टसमि प्रि-**चिपनो घटं पटियतुमी प्रते । न चान्तरं बाह्येन योज-**यितुम् । ऋषि च तथा सति युक्त इति प्रत्ययः स्यात् न चास्ति। स्त्रारोपोपि निं गृच्यमाणे बाच्चे उतागृच्य-माणे। यदि ग्रह्ममाणे तदा किं विकल्पेनाची तस्म-यजेनाविकस्पकेन । न ताविद्यकस्पोभिनापसंसर्गयोग्यगो-चरी ऽप्रकाभिचापसमयं खन्यणं देप्रकानानुगतं गी-चरयित्मर्चति । यथाजः ।

श्रमकासमयो श्वातमा सुखादीनामनन्यभाक् ।

<sup>(</sup>१) स्नापयेत्-पा० १ | २ |

<sup>(</sup>२) कोयमर्थाध्यवसाय:--पा० १ । २ ।

तेषामतः ससंवित्तनां भिमल्पानुषित्रणी॥ इति ।
न च तत्समयभाविना निर्विकल्पकेन एच्चमाणे बाच्चे
विकल्पेनाएचीते तच विकल्पः स्वाकारमारोपयितुमईति ।
निर्व रजतज्ञानाप्रतिभासिनि पुरोवर्तिनि वस्तुनि रजतज्ञानेन प्रकां रजतमारोपयितुम् । अपृच्चमाणे तु बाच्चे
स्वाकार इत्येव स्थान्न बाच्च इति । तथा च नारोपणम् । अपि चायं विकल्पः स्वसंवेदनं सन्तं विकल्पं किं
वस्तुसन्तं स्वाकारं एचीत्वा पश्चाद्वाच्चमारोपयत्यथ यदा (१) स्वाकारं एचीत्वा पश्चाद्वाच्चमारोपयत्यथ यदा (१) स्वाकारं एच्चाित तदैवारोपयित न तावत् कृणिकतया क्रमविरिचणो ज्ञानस्य क्रमवितनी यच्णारोपणे
कल्पेते । तसाद्यदैव स्वाकारमनर्थं एक्चाित तदैवार्थमारोपयतीति वक्तव्यम् ।

न चैतद्युच्यते खाकारो चि खसंवेदनप्रत्यश्वतयातिवि
ग्रदो बाच्चं चारोष्यमाणमित्रग्रदं सत्ततो ऽन्यदेव स्थान्न

तु खाकारः समारोपितः। न च भेदयचमाचेण स
मारोपाभिधानम्। वैग्रद्यावैग्रद्यकृपतया भेदयच्छोक्ता(२)
त्वात्। श्रपि चायच्चमाणे चेद्वाच्चे ऽबाच्चात् खनश्चाङ्गे
दायचेण तदभिमुखी प्रवृतिः, चन्त तर्षि चैनोक्यत ए
वानेन न भेदो यचीत इति यच क चन प्रवर्तेताविग्रे
पात्। एतेन ज्ञानाकारस्वैवानोकस्थापि बाच्चात्वसमारोपः

प्रत्युक्तः। तसात्सुश्रूकं ततोन्यदुच्यमानं बद्धप्रनापित्वमा-

<sup>(</sup>१) अथवा यदा-पा० २ | 3

<sup>(</sup>२) भेदमहणस्योक-पा० २ ।

[म्र.२पा.२सू.२५] [ ४३४ ] [भामृती]

त्मनः ख्यापयेदिति । ऋषि च साइस्तिनन्धनः संव्यव-इारस्तेनेदं सद्द्यमित्येवमाकारबृद्धिनिनन्धनो भवेत्र तु त-देवेदिमित्याकारबृद्धिनिनन्धन इत्याच । "न चायं साद्द्याः त्मंव्यवचार" इति । ननु च्चाचादिषु साद्द्यादसत्यामिष साद्द्यवचारो द्वायानिनन्धनः संव्यवचारो द्वय्यते यथा तथेषापि भविष्यतीति पूर्वापरितीषेणाच । "भवेदिष क-दा चिद्वाच्यवस्तुनी"ति । तथाचि विविधजनसंकीर्णगोपु-रेण पुरं निविधमानं नरान्तरेभ्य च्यात्मनिर्धारणायासा-धारणं चिक्रं विद्धतमुपचसन्ति पाग्रुपतं प्रथम्जना इति(१) ॥

### नासतोदृष्टत्वात् ॥ २६ ॥

"इतशानुपपन्नो वैनाभिकसमय" इति । श्रिखरात्का-यात्पित्तिमक्त्रन्तो वैनाभिका श्रश्चादभावादेव भावोत्पित्त-माइः । उक्तमेतद्धस्तात् । निरपेश्चात्कार्योत्पत्तो पुरुष-कर्मवैयर्ध्यम् सापेश्वतायां च श्रणस्थाभेद्यत्वेनोपञ्चतत्वानु-पञ्चतत्वानुपपत्तरनुपकारिणि चापेश्चाभावादश्चणिकत्वप्रसङ्गः । सापेश्चत्वानपेचत्वयोश्चान्यतरनिषेधस्यान्यतरिवधाननान्तरीय-कत्वेन प्रकारान्तराभावान्नास्थिराङ्गावाङ्गावोत्पत्तिरितं श्चणि-कपचेर्थादभावाङ्गावोत्पत्तिरितं परिभिष्यतद्रत्यर्थः । न को-वस्त्रभर्थादभावाङ्गावोत्पत्तिरितं परिभिष्यतद्रत्यर्थः । न को-वस्त्रभर्थादभावाः दर्भयन्ति च । "नानुपत्त्वयं प्रादुर्भावा-दि"ति । एतद्वभन्नते । "विनष्टाङ्गि किन्छे"ति । किन्छका-

<sup>(</sup>१) जना अपीति--पा० २ | 3 |

रीनिकाया, कूटस्ंशचेत्कारणान् कार्यमृत्यद्येनापि (१) सर्वं सर्वत उत्पदोत । अयमभिसंधिः । कूटस्या हि कार्यज-ननसभावी वा स्वादतत्सभावी वा, स चेत्कार्यजननसभा-वसातो यावदनेन कार्यं कर्तव्यं तावत्य इसैव कुर्यात् । समर्थस्य क्षेपायोगात् । त्रातत्त्वभावत्वे तु न कदा चि-दिप कुर्यात् । यद्युच्येत समर्थोपि क्रमवत्सचकारिसचिवः क्रमेण कार्याणि करोतीति । तदयुक्तम् । विकल्पासच-त्वात् । किमस्य सच्कारिणः कं चिदुपकारमाद्धित **न** वा । ऋनाधाने ऽनुपकारितया सचकारिणो नापेक्षेरन् । त्राधानेपि भिन्नमभिन्नं वोपकारमादध्यः । त्रभेदे तदेवा-भिह्तिमिति कौाटस्थां व्याह्यते । भेदे त्रपकारस्य त-स्मिन्सित कार्यस्य भावादसित चाभावात्मत्यपि कूटस्थे का-र्थानत्पादादन्वयव्यतिरेकाभ्यामुपकार एव कार्यकारी न भाव इति नार्थिकियाकारी भावः । तदुक्तम् ।

वर्षातपाभ्यां किं व्यास्त्रधर्मण्यस्ति तयोः फलम्।

चर्मे।पमस्रेत्से। ऽनित्यः खतुन्यस्रेदसत्फनः॥ तथा चाकिंचित्करादिष चेन्कूटस्थात्कार्यं जायेत स-वैं (२) सर्वसाज्जायेतेति छक्तम् । उपमंदरित । "तसा-दभावग्रसोभ्य" इति । "तचेदमुच्यते" । "नासतो ऽदृष्टला-दि"ति । नाभावात्कार्यीत्पत्तिः, कस्मात्, ऋदद्यतात्। न-चि ग्रग्रविषाणादङ्करादीनां कार्याणामुत्पत्तिर्देश्यते । य-

<sup>(</sup>१) उत्परीताविशेषात्-पा० २ | 3 |

<sup>(</sup>२) जायेत तत्-पा० १।

दि त्वभावाङ्गावीत्पत्तिः स्थात्ततो ऽभावत्वाविभोषात् भगवि-षाणादिभ्याप्यद्भुरोत्पत्तिः । नद्माश्चनो विशिष्यते । विशेष-षायोगे वा सोपि भावः स्थान निस्पाख्य इत्यर्थः । वि-श्रेषणयोगमभावस्वाभ्युपेत्याच । "नाप्यभावः कस्य चिदु-त्पत्तिचेतुरि"ति । त्रपि च यद्येनानन्वितं न तत्तस्य वि-कारी, यथा घटप्ररावीदञ्चनादयी चेन्नानन्विता न चेम-विकारा, अनिकाशैते विकारा अभावेन । तसान्नाभा-विकारा,भावविकारासु ने, भावस्य तेनान्वितत्वादिखास । "चभावाच भावोत्पत्तावि"ति । चभावकारणवादिनो वच-नमनुभाष्य दूषयति । "यत्तूक्तामि"ति । खिरोपि भावः क्रमवत्सचकारिसमवधानात् क्रमेण कार्याणि करोति, न चानुपकारकाः सचकारिणः, स चास्य सचकारिभिराधी-यमान जपकारो न भिन्नो नाप्यभिन्नः किं त्वनिर्वाच ए-वानिर्वाचा कार्यमप्यनिर्वाचमेव जायते । न चैतावता स्थिरस्थाकारपालं तदुपादानलात्कार्यस्य (१) रज्जूपादानल-मिव भुजङ्गस्थेत्युक्तम्। तथा च श्रुतिः 'स्तिकोत्येव सत्य'मि-ति । ऋपि च ये ऽपि सर्वतो विचक्षणानि खनक्षणानि वसुसन्त्यास्थिषत तेषामपि किमिति बीजजातीयेभ्यो ऽङ्क-रजातीयान्येव जायन्ते कार्याणि, न तु क्रमेचकजातीयानि। निष बीजाहीजान्तरस्य (२) वा क्रमेनकस्य वात्यन्तवैनक्षस्ये कि विदिशोषः । न च बीजाङ्करत्वे सामान्ये परमार्थसती

<sup>(</sup>१) कार्यमेदस्य-पा० ३ |

<sup>(</sup>२) स्ववीजान्तरस्य-पा० १ /

येनैतयोर्भाविकः कार्यकारणभावो भवेत् । तसात्कारप-निकादेव खनश्रणोपादामाद्वीजजातीयात्त्रयाविधस्यैवाद्धुर-जातीयस्रोत्पत्तिनियम आस्थेयः । श्रन्यथा कार्यदेतकानु-मानोच्छेदप्रसङ्गः । दिङ्गाचमच सूचितं प्रपच्चस्तु ब्रह्मत-स्वसमोक्षान्यायकणिकयोः द्यत इति नेच प्रतन्यते विस्त-रभयात् ॥

# उदासीनानामपि चैवं सिद्धिः॥२७॥

भाष्यमस्य सुगमम् ॥

#### नाभाव उपलब्धेः ॥ २८ ॥

पूर्विधिकरणसङ्गितिमाइ । "एविम"ति । बाद्यार्थवादिन्यो विज्ञानमात्रवादिनां सुगताभिप्रेततया विभ्रेषमाइ । "केषां चित्किन्ने"ति । अय प्रमाता प्रमाणं प्रमेयं प्रमिनितिति दि चतन्द्रषु विधास तत्त्वपरिसमाप्तिरासामन्यतन्माभावेपि तत्त्वस्थाव्यवस्थानात् (१) । तसादनेन विज्ञानस्कन्थमानं तत्त्वं व्यवस्थापयता चतस्रो विधा एषितव्यास्त्रया च न विज्ञानस्कन्थमानं तत्त्वं नद्यास्ति संभवो विज्ञानमानं चतस्रो विधास्रेत्यत आइ । "तिसंश्च विज्ञानवादे बुद्धारूढेन रूपेणे"ति । यद्यप्यनुभवान्नान्योनुभाव्यो प्रमुवतानुभवनं तथापि बुद्धारूढेन बुद्धिपरिकर्षितेनान्तर्थ एवेष प्रमाणप्रमेथपत्तव्यवद्यारः प्रमात्वव्यवद्यारस्रेत्यपि द्रष्टव्यं न पारमार्थिक द्रत्यर्थः । एवं च न सिद्धसाधनम् ।

<sup>(</sup>१) ब्यवस्थापनात्—पा० १ |

निच ब्रह्मवादिनो नीचाद्याकारां वित्तिमभ्युपगक्कन्ति, किं त्वनिर्वचनीयं नीचादीति । तथाचि । खरूपं विज्ञानस्या-सत्याकारयुक्तं प्रमेयम् । प्रमेयप्रकाश्चनं प्रमाणफलं, तह्य-काञ्चनज्ञिः प्रमाणम् । बाज्यवादिनोरपि वैभाषिकसी-चान्तिकयोः कास्पनिक एव प्रमाणफलव्यवद्यारो ऽभिमत इत्याच । "सत्यपि बाच्चेर्य"इति । भिन्नाधिकरणत्वे चि प्रमाणफजयोस्तद्वानो न स्थात्। निच खदिरगोचरे पर-भौ पनामे देधीभावी भवति । तसादनयोरैकाधिकरण्धं वक्तव्यम् । कथं च तङ्गवित यदि ज्ञानस्ये एव प्रमाण-फांचे भवतः । न च ज्ञानं खानुकाणमनंश्रमंश्राभ्यां वस्तुस-ह्यां युज्यते, तदेव ज्ञानमज्ञानव्यावृत्तिकस्पितज्ञानलांग्रं फलम् । अग्रिक्तिव्यावृत्तिपरिकल्पितात्मानात्मप्रकाग्रनग्र-त्त्यंग्रं प्रमाणम् । प्रमेयं त्वस्य बाह्यमेव । एवं सैाचान्ति-कसमयेपि (१) । ज्ञानस्रार्थसारूप्यमनीनाकारत्यावृत्त्या क-च्यितनीचाकारत्वं प्रमाणं व्यवस्थापनचेतुत्वात् । ऋज्ञान-व्यावृत्तिक हिपतं च ज्ञानत्वं फर्जं व्यवस्थाप्यत्वात् । तथा चाजः। निच्च वित्तिसत्तैव तदेदना युक्ता, तस्याः सर्वचावि-श्रेषात् । तां तु सारूव्यमाविश्चत् सरूपयत्तद् घटयेत् । प्रश्नपूर्वकं बाह्यार्थाभावउपपत्तीराच । ''कथं पुनरवगम्य-त''इति । स हि विज्ञानालम्बनत्वाभिमतो बाद्योर्थः प-रमाणसावन संभवति । एव स्यूचनीनाभासं हि ज्ञानं न परममूच्यपरमाखाभासम् । न चान्याभासमन्यगोचरं

<sup>(</sup>१) सीत्रान्तिकनयेपि-पा० ३ ।

(भामती)

[ ४३८ ] [म्र.२पा.२ छ. २८]

भिवतुमर्पति । श्रितप्रसङ्गेन सर्वगोचरतया सर्वसर्वज्ञात (१)प्रसङ्गात् । न च प्रतिभासधर्मः स्थाल्यमिति युक्तम् ।
विकल्पासच्हत्वात् । किमयं प्रतिभासस्य ज्ञानस्य धर्म, उत
प्रतिभासनकालेर्थस्य धर्मः । यदि पूर्वः कल्पो ऽद्वा तथा
सित चि खांप्रालम्बनमेव विज्ञानमभ्यपेतं भवति । एवं
च कः प्रतिकूलीभवित श्रनुकूलमाचरित । दितीय इति
चेत् । तथा चि रूपपरिमाणव एव निरन्तरमुत्पन्ना एकविज्ञानोपारोचिणः स्थाल्यं न चाच कस्य चिद्वान्तता ।
निच न ते रूपपरमाणवो न च न निरन्तरमुत्पन्ना न
चैकविज्ञानानुपारोचिणः । तेन मा भूनीलत्वादिवस्परमाणुधर्मः, प्रत्येकं परमाणुष्वभावात् । प्रतिभासद्ग्रापन्नानां
तु तेषां भविष्यति बद्धत्वादिवत्यांवृतं स्थाल्यम् । यथाद्यः ।

यचे ऽनेकस्य चैकेन किं चिद्रूपं चि ग्रह्मते । सांवृतं प्रतिभासस्यं तदेकात्मन्यसंभवात् ॥ न च तद्दर्भनं भ्रान्तं नानावस्तुयहाद्यतः । सांवृतं यहणं नान्यन्न च वस्तुयहो भ्रमः ॥ इति ।

तन्न । नैरन्तर्यावभाषस्य भ्रान्तवात् । गन्धरसस्पर्धप-रमाख्वन्तरिता चि ते रूपपरमाखवो न निरन्तराः । त-सादारात् सान्तरेषु वृक्षेण्वेकघनवनप्रत्ययवदेष स्थूचप्रत्य-यः परमाखुष सान्तरेषु भ्रान्त एवेति पष्यामः । तसा-त्काच्पनापोढत्वेपि भ्रान्तवाद्वटादिप्रत्ययस्य पीतशङ्कादिज्ञा-

नवन्न प्रत्यश्वता परमाणुगोचरत्वाभ्युपगमे । तदिदमुक्तं, न

<sup>(</sup>१) सर्वत्र सर्वज्ञत्व--पा० १ ।

तावत्परमाणवः सामादिप्रत्ययपरिष्केद्या भवितुमर्चन्ति । नापि तत्समूचान्तमादयो ऽवयविनः । तेषामभेदे परमा-णुभ्यः परमाणव एव । तत्र चोक्तं दूषणम् । भेदे तु गवाश्वस्येवात्यन्तत्रेचचण्यमिति न तादात्म्यम् । समवाय-स्र निराक्तत इति । एवं भेदाभेदविकस्पेन जातिगुणक-र्मादोनपि प्रत्याचचीत, तसाद्यदात्रितभासते तस्य सर्वस्य विचारासच्चलाट् ऋप्रतिभासमानसङ्गावे च प्रमाणाभावा-स्न बाह्यालम्बनाः प्रत्यया इति । ऋपि च न ताबिहज्ञा-निमन्द्रियवन्निनोनमर्थं प्रत्यचितृमर्चित । निच यथेन्द्रि-यमर्थविषयं ज्ञानं जनयत्वेवं विज्ञानमपरं विज्ञानं जनयि-तुमर्चति । तत्रापि समानत्वादनुयोगस्यानवस्थाप्रसङ्गात् । न चार्थाधारं प्राकट्यचश्रणं फलमाधातुमुत्सद्दते । त्रती-तानागतेषु तदसंभवात् । नच्चास्ति संभवो ऽप्रत्युत्पन्ने। धर्मी भर्मयास प्रत्यत्म इति । तसाज्जानस्रक्पप्रत्यस्तैवा-र्धप्रत्यक्षता ८भ्युपेया । तचानाकारं सद् त्राजानतो भे-दाभावात् कथमर्थभेदं व्यवस्थापयेदिति । तङ्गदव्यवस्थाप-नायाकारभेदोस्यैषितव्यः । तदुक्तं न द्वि वित्तिसत्तीव त-देदना युक्ता, तस्याः सर्वचाविश्रेषात् तां तु सारूप्यमा-विश्वत् सह्रपयत्तद् घटयेदिति। एकश्वायमाकारो ऽनुभ्रयते स चेदिज्ञानस्य नार्थसङ्कावे निं चन प्रमाणमस्तीत्याच । "त्रवि चानुभवमात्रेण साधारणातानो ज्ञानस्ये"ति । "त्र-पि च सन्रोपलमानियमादि"ति । यद्येन सन्द (१) नियत-

<sup>(</sup>१) सहीत १ | 3 | पुस्तके नारित |

सचोपलस्थनं तक्ततो न भिद्यते, यथैकसाचन्द्रमसी दितीयखन्द्रमाः । नियतस्चोपलस्थयार्थे। ज्ञानेनेति व्यापकविरुद्धोपलिक्यः । निषेध्या चि भेदः सचोपलस्थानियमेन
व्याप्तो यथा भिन्नाविधने। नावप्रयं सचोपलस्थेते । कदा
चिदश्चापिधाने ऽन्यतरस्थैकस्योपलब्धेः सोयमिच भेदव्यापकानियमविरुद्धो नियम उपलस्यमानसाञ्चाष्यं भेदं निवतीयतीति । तदुक्तम् ।

सचोपनमानियमादभेदो नीनतिद्वयोः । भेदस आन्तिविज्ञानैर्द्वग्रोतेन्दाविवादये ॥ इति ।

"सप्तादिव सदं द्रष्टव्यम्"। योयः प्रत्ययः स सर्वे। बास्वानालम्बनो यथा स्वप्तमायादिप्रत्ययस्वया चैष विवादाध्यासितः प्रत्यय इति स्वभाव हेतुः। बास्वानालम्बनता स्वि
प्रत्ययत्वमा नानुबन्धिनी वृत्ततेव ग्रिंग्णपात्वमा नानुबन्धिनीति
तन्मा नानुबन्धिनि निरालम्बनत्वे साध्ये भवति प्रत्ययत्वं
स्वभाव हेतुः। स्वनान्तरे सी नान्तिक स्वोदयित। "क्रयं पुनरस्रति बास्त्रेथें" नील मिदं पीत मिदमित्यादि। "प्रत्ययवैसित्यमुपपद्येत" स सि मेने ये यस्तिन्यत्वपि कादा चित्वास्ते सर्वे तदितिरक्त हेतुसापेन्नाः, यथा ऽविवश्रत्यानगमिषति मिय वचनगमनप्रतिभासाः प्रत्ययास्त्रेतनसंतानानरसापेश्वास्त्रथा च विवादाध्यासिताः सत्यय्या स्वयान्यनिक्तानसंताने षडिप प्रवृत्तिप्रत्यया इति स्वभाव हेतुः। यस्त्रासावालयविज्ञानसंतानातिरिक्तः कादा चित्कप्रवृत्तिस्तानाने दे हेतुः
स बास्त्रोर्थ इति । वासनापरिपाकप्रत्ययकादा चित्कत्वात्

कदा चिदुत्याद इति चेत्। नन्वेकसंतिपतितानामाख-यविज्ञानानां तत्प्रवृत्तिविज्ञानजननग्रित्तर्वासना, तस्यास खकार्यीपजनं प्रत्याभिमुखं परिपाकसस्य च प्रत्ययः ख-संतानवर्ती पूर्वेक्षणः संतानान्तरापेक्षानभ्युपगमात् । तथा च सर्वेष्याखय(१)संतानपतिताः परिपाकचेतवो भवेयुः। न वा कश्चिद्वि, च्याजयसंतानपातित्वाविभ्रोषात् । खणभे-दाच्छित्तभेदसास्य च कादाचित्कात्वात् कार्यकादाचित्कात्व-मिति चेत् । नन्वेवमेकस्यैव नीचज्ञानोपजनसामर्थं त-त्प्रवोधसामर्थ्यं चेति खणान्तरस्यैतम् स्यात्। सत्त्वे वा क्यं खणभेदात् सामर्थ्यभेद इत्यास्यसंतानवर्तिनः सर्वे समर्था इति समर्थे हेतुसङ्गावे कार्यश्रेपानुपपत्तेः । खसंता-नमात्राधीनत्वे निषेधास्य कादाचित्कत्वस्य विरुद्धं सदात-नलं तस्रोपनम्धा कादाचित्कालं निवर्तमानं चेलन्तरापेन-न्वे व्यवतिष्ठतद्दति प्रतिबन्धसिद्धिः। न च ज्ञानसंतानान्तर-निबन्धनत्वं सर्वेषामिष्यते प्रवृत्तिविज्ञानानां विज्ञानवादि-भिरपि तु कस्य चिदेव विक्तिन्नगमनवचनप्रतिभासस्य प्रवृ-त्तिविज्ञानस्य । ऋषि च सत्त्वान्तरसंताननिमित्तत्वे तस्या-पि सदा सन्निधानाच्न कादाचित्कत्वं स्थात् । नच्चि सत्त्वा-न्तरसंतानस्य देशतः कालती वा विप्रकर्षसंभवः (२)। वि-ज्ञानवादे विज्ञानातिरिक्तदेशानभ्युपगमादमूर्तत्वाच वि-ज्ञानानामदेशात्मकत्वात् संसारसादिमत्वप्रसङ्गेनापूर्वस-

<sup>(</sup>१) आखयविज्ञान—पा० १।

<sup>(</sup>२) विमकर्षः संभवति -- पाः 3 ।

च्वप्राद्भीवानभ्युपगमाच न कालतोपि विप्रकर्षसंभवः। तसादसित बाच्चोर्थे प्रत्ययवैचित्यानुपपत्तेरस्थानुमानिको बा-च्चोर्थ इति सै। चान्तिकाः प्रतिपेदिरे, तान्निराकरोति । "वासनावैचित्यादित्याच" विज्ञानवादी । इदमनाकूतम् । खसंतानमात्रप्रभवत्वेपि प्रत्ययकादाचित्कत्वे।पपत्ती संदिग्ध-विपचव्यावृत्तिकत्वेन चेतुरनैकान्तिकः। तथा चि । बाच्चनि-मित्तकलेपि कथं कदा चित्री चसंवेदनं कदा चित्री तसं-वेदनम्, बाह्यनीचपीतसंनिधानासंनिधानाभ्यामिति चेत् । च्रय पीतसंनिधानेपि किमिति नीचज्ञानं न भवति पी-तज्ञानं भवति, तत्र तस्य सामर्थ्यादसामर्थ्याचेतरसिन्निति चेत् । कुतः पुनरयं सामर्थ्यासामर्थ्यभेदः । चेतुभेदादिति चेत्। एवं तर्चि अणानामपि स्वकारणभेदनिबन्धनः ग्र-क्तिभेदी भविष्यति । संतानिनी चि चणाः कार्यभेदचेतव-स्ते च प्रतिकार्यं भिद्यन्ते च । संतानो नाम कश्चिदेकां जत्यादकः श्रणानां यदभेदात् श्रणा न भिद्योरन् । ननूकः न क्षणभेदाभेदाभ्यां प्रक्तिभेदाभेदै। भिन्नानामपि क्षणाना-मेकसामर्थ्यापस्योः । ऋन्ययैक एव सर्पे नीसज्ञानजन-नसमर्थ इति न भूयो नीजज्ञानानि जायेरन् । तत्सम-र्थस्यातीतत्वात् अणान्तराणां चासामर्थ्यात् । तसात् अण-भेदेपि न सामर्थ्यभेदः, संतानभेदे तु सामर्थ्यं भिद्य-तइति । तन्न । यदि भिन्नानां संतानानां नैकं सामध्ये, इन्त तर्चि नीचसंतानानामपि मिथो भिन्नानां नैकमित नीलाकाराधानसामदर्शमिति संनिधानिपि नीलसंतानान्तरस्य

न नीखज्ञानमुपजायेत । तस्माक्षंतानान्तराणामिव खणा-न्तराणामपि खकारणभेदाधीनोपजनानां केषां चिदेव सा-मर्थ्यभेदः केषां चिन्नेति वक्तव्यम् । तथा चैकालयज्ञान-संतानपतितेषु कस्य चिदेव ज्ञानश्रणस्य स ताद्दगः साम-र्थ्यातिश्रयो वासनापरनामा खप्रत्ययासादितो यतो नी-**खाकारं प्रवृत्तिविज्ञानं जायते न पीताकारम् । कस्य** वित्तु स ताद्यो यतः पीताकारं ज्ञानं न नीचाकारमि-ति वासनावैचित्यादेव खप्रत्ययासादिताज्ज्ञानवैचित्यसि-द्देनं तदितिरिक्तार्थसङ्गावे किं चनास्ति प्रमाणमिति पश्यामः । च्याखयविज्ञानसंतानपतितमेवासंविदितं ज्ञानं वासना तद्दै-चित्याम्नीनादानुभववैचित्यम्, पूर्वनीनादानुभववैचित्याच वा-सनावैचित्र्यमित्यनादितानयोर्विज्ञानवासनयोस्तसान परस-राश्रयदोषसंभवो बीजाङ्करसंतानवदिति । श्रन्वयव्यतिरे-काभ्यामि वासनावैचित्र्यस्थैव ज्ञानवैचित्र्यचेतुता नार्थवै-चित्र्यस्रोत्याच् । "त्रपि चान्वयव्यतिरेकाभ्या"मिति । "एवं प्राप्ते, ब्रुमः" । "नाभाव उपन्रन्धे"रिति । न खन्त्रभावो बाह्मस्यार्थस्याध्यवसानुं प्रकाने । स ह्युपनमाभावादाध्यव-सीयेत सत्यप्युपन्नमे तस्य बाह्याविषयत्वा(१)दा सत्यपि बास्यविषयत्वे बास्यार्थवाधकप्रमाणसङ्गावादा। न तावत्मर्व-थोपसमाभाव इति प्रश्नपूर्वकमाच । "कसादुपस्ये"रिति । निं स्कुटतरे सर्वजनीनउपनमे सित तदभावः प्रको वक्तुमित्धर्थः । दितीयं पश्यमवनम्बते । "ननु नाइमेवं

बवीमी"ति । निराकरोति । "बाढमेवं बवीषि" । उपस-ब्धियाचिषा चि साधिषोपचब्धिर्यच्चमाणा बाच्चविषयत्वेनैव युच्चते नोपन्धिमात्रमित्यर्थः। "त्रतश्रने"ति वच्चमाणोप-पत्तिपरामर्गः । त्वतीयं पत्तमालम्बते । "ननु बाह्यस्या-र्थस्यासंभवा"दिति । निराकरोति । "नायं साध्र-ध्यवसाय" इति । इदमत्राकृतम् । घटपटादयो चि स्थूना भासन्ते न तु परमद्भन्त्यासाचेदं नानादिग्देशव्यापित्वल-चणं स्थीाच्यं यद्यपि ज्ञानाकारत्वेनावरणानावरणचचणेन विरुद्धधर्मसंसर्गेण युज्यते ज्ञानोपाधेरनावृतत्वादेव त-यापि तद्देशलातद्देशलकम्पाकम्पत्तरक्तारक्तलचच्चेर्विरुद्ध-धर्मसंसर्गेरस्य नानात्वं प्रसच्यमानं ज्ञानाकारत्वेपि न श्रक्यं शक्रोणापि वारियतुम्। व्यतिरेकाव्यतिरेकवृत्तिविकस्पै। च परमाणोरं ग्रवन्वं चोपपादितानि वैग्रेषिकपरी चायाम् । तसाद्वाच्यार्थवन्न ज्ञानेपि स्थाेच्यसंभवः। न च तावत्पर-माखाभासमेकज्ञानमेकस्य नानाताम्यानुपपत्तेः । त्र्याका-राणां वा(१) ज्ञानतादात्म्यादेकत्वप्रसङ्गात् । न च यावन्त त्राकारास्तावन्त्येव ज्ञानानि तावतां ज्ञानानां मिथो वा-र्तानभिज्ञतया स्यूनानुभवाभावप्रसङ्गात् । न च तत्पृष्ठभावी समस्तज्ञानाकारसंकजनात्मक एकः स्यूजविकच्यो विजृ-भातद्गति साम्प्रतम् । तस्यापि साकारतया स्थीाच्यायोगात् । यथाच धर्मकीर्तिः ।

<sup>(</sup>१) च--पा० २ | 3 |

तसाम्रार्थे न च(१) ज्ञाने स्यूचाभासस्तदातानः । एकत्र प्रतिषिद्धत्वाद्वज्ञव्विप न संभवः ॥ तसाज्ञवतापि ज्ञानाकारं स्थाल्यं समर्थयमानेन प्रमा-षाप्रवृत्त्यप्रवृत्तिपूर्वकौ संभवासंभवावास्थेयौ । तथा चेदंता-स्पदमशक्यं ज्ञानाङ्गिनं बाह्यमपङ्गोतुमिति । यच ज्ञानस्य प्रत्यश्चं व्यवस्थाये विषयसाद्धप्यमास्थितं नैतेन विषयो ५-पक्कोतं शकाः । ऋसत्यर्थे तत्सारूप्यस्य तह्यवस्थायाश्चानु-पपत्तेरित्याच । "न च ज्ञानस्य विषयसारूप्या"दिति । यक्रच सहोपलकानियम उक्तः सोपि विकल्पं न सहते। यदि ज्ञानार्थयोः साचित्येनोपलमास्ततो विरुद्धो चेतुर्ना-भेदं साधयितुमर्चति । साचित्यस्य तदिसद्दभेदव्याप्तत्वात् । श्रभेदे तदन्पपत्तेः । श्रथैकोपनमानियमः । न । एकत्व-स्यावाचकः सद्दशब्दः । ऋषि च किमेकत्वेनोपलमा ऋा-हो एक उपलक्षी ज्ञानार्थयीः। न ताबदेकत्वेनीपस्म इत्याच । "विचरुपचन्धेश्च विषयस्य" । ऋधैकोपचन्ध-नियमस्तत्राच । "त्रत एव सचोपलमानियमोपि प्रत्यय-विषययोक्षायोपेयभावचेतुको नाभेदचेतुक इत्यदगन्तव्य-म्" । यथा चि सर्वे चाशुषं प्रभारूपानुविद्धं वृद्धिबोध्यं नियमेन मनुजैरुपलभ्यते न चैतावता घटादिरूपं प्रभा-त्मनं भवति निं तु प्रभोषायत्वान्नियम एवमिचाप्यात्म-साश्विकानुभवीपायलाद्रर्थस्यैकोपचम्मनियम इति । ऋपि च यनैकविज्ञानगोचरा घटपटा तत्रार्थभेदं विज्ञानभेदं

<sup>(</sup>१) वि—पा० २ ।

चाध्यवस्यन्ति प्रतिपत्तारी न चैतदैकात्म्ये ऽवक्षण्यतर्व्याच । "त्रिप च घटज्ञानं पटज्ञानं मिति । तथार्थाभेदेणि विज्ञानभेददर्भनात्त विज्ञानात्मकत्वमर्थस्येत्याच । "तथा घटदर्भनं घटसारण"मिति । श्रिप च खरूपमात्रपर्यविमतं ज्ञानं ज्ञानान्तरवार्तानभिज्ञमिति ययोभेदस्ते दे न एचीते इति भेदोपि तद्गतो न एचीत इति । एवं खणिक्षप्रत्यानात्मत्वादयोप्यनेकप्रतिज्ञाचेतुदृष्टान्तज्ञानभेदसाध्याः । एवं खमसाधारणमन्यतो व्यावृत्तं चचणं यस्य तदिप यह्यावर्तते यत्रभच व्यावर्वते तदनेकज्ञानसाध्यमेवं सामान्यचचणमि विधिक्षपमन्यापोचक्षपं वा ऽनेकज्ञानगम्यम् । एवं वास्यवासकभावो ऽनेकज्ञानसाध्यः । एवमविद्यापञ्चवयमेन यत् सदसद्धर्मन्वं यथा नीचिमिति सद्धर्माः, नरविघाणमीत्रर इत्यसद्धर्मः, श्रमूर्तमिति सदसद्धर्मः । भन्यं चि प्रभिव्याणममूर्तं वक्तुम्, भक्यं च विज्ञानममूर्तं वक्तुम् । यथोक्तम् ।

च्चनादिवासनोङ्गतविकस्पपरिनिष्ठितः ।

प्रवं मोत्तप्रितज्ञा च यो मुच्यते यतप्रच मुच्यते येन
मुच्यते तदनेकज्ञानसाध्या । एवं विप्रतिपन्नं प्रतिपादयितुं .
प्रतिज्ञिति यत्प्रतिपादयित येन प्रतिपादयिते यप्रच पुरुषः
प्रतिपाद्यते यप्रच प्रतिपादयित तदनेकज्ञानसाध्येत्यस्योकसिन्ननेकार्यज्ञानप्रतिसंधातरि नोपपद्यते । तस्वैं विज्ञानस्य
स्वां प्राचम्बनेनुपपन्नमित्याच । "अपि च दयोर्ज्ञानयोः पू-

[म्र.२ पा.२ इ..२८] [ ४४८ ]

[भामती]

र्वे। चरकालये। दिति । चपि च भेदात्रयः कर्मफलभावे। नाभिन्ने जाने भिनतुमर्चित । नी खनु किदा किदाने किं तु दारु, नापि पाकः पच्चते ऽपि तु तपडुचाः । तदिचा-पि न जानं खांग्रेन जेयमातानि वृत्तिविरोधादपि तृ त-दितिरिक्तोर्थः । पाच्या इव तण्डुचाः पाकातिरिक्ता इति । भ्रमिरचनापूर्वकमाच । किं चान्यट् विज्ञानं विज्ञानमित्यष्य-भ्युपगच्छतेति । चोदयति । "नन् विज्ञानस्य खद्धपाति-रिक्तयाद्यत्वे" इति । अयमर्थः । सुद्धपादितरिक्तमर्थं चे-दिज्ञानं ग्रह्माति ततस्तदप्रत्यचं सन्नार्थं प्रत्यक्षयितुमर्चति । निह चक्ष्रिव तिन्निनीनमर्थे कं चनातिग्रयमाधत्ते येनार्थ-मप्रत्यसं सत्प्रत्यसयेदपि तु तत्प्रत्यसतैवार्यप्रत्यसता । यथा-**ऊः । 'त्र**प्रत्यचोपचमास्य नार्घद्दिः प्रसिध्यती'ति । त-चेंद् ज्ञानान्तरेण प्रतीयेत तदप्रतीतं नार्शविषयं ज्ञानमप-रोश्चयितुमर्चति । एवं तत्त्वदित्यनवस्या । तस्नादनवस्याया विभ्यता वरं स्वातमिन वृत्तिरास्थिता । ऋषि च यथा प्र-दीपो न दीपान्तरमपेश्वत,एवं ज्ञानमपि न ज्ञानान्तरमपे-शितुमर्चति समत्वादिति । तदेतत्वरिचरति । "तदुभयम-प्यसिद्वज्ञानग्रचणमात्रपव विज्ञानसाक्षिग्रचणाकाङ्गानुत्पादा-दनवस्थाग्रङ्कानुपपत्तः" । त्र्यमर्थः । सत्यमप्रत्यस्योपसम्भस्य नार्थद्दिः प्रसिध्यति न त्रपचन्धारं प्रति तत्प्रत्यसत्वायोपच-म्भान्तरं प्रार्थनीयम्, ऋषि तु तिसान्निन्द्रियार्थसंनिकषीदन्तः-करणविकारभेदउत्पन्नमाचण्य प्रमातुरर्यप्रचोपचमास्य प्रस्वेशी भवतः। ऋर्थे। चि निजीनसभावः प्रमातारं प्रति स्वप्रत्यश्चन्या-

यान्तः करणविकारभेदमनुभवमपेक्तते, ८नुभवस्तु जडोपि स्व-क्कतया चैतन्यविम्बोद्ग्रहणाय नानुभवान्तरमपेश्वते येनाम-वस्था भवेत् । नष्मस्ति संभवोनुभव उत्पन्नश्च न च प्रमातुः प्रत्यको भवति यथा नीलादिः । तसाद्यथा हेसा हिदया केंद्रं वृशादि व्याप्नोति, न तु किंदा किंदान्तरेण, नापि क्रिटैव क्रेची' किंतु खत एव देवदत्तादिः। यथा वा पक्ता पाक्यं पाकेन व्याप्नोति न तु पाक्षं पाकान्तरेण । नापि पाक एव पक्ता किंतु स्वत एव देवदक्तादिः। एवं प्रमाता प्रमेयं नीलादि प्रमया व्याप्नोति न तु प्रमां प्रमान्तरेण, नापि प्रमैव प्रमाची किंत स्वत एव प्रमायाः प्रमाता व्यापकः । न च प्रमानिर कूटस्थनित्यचैतन्ये प्रमापेक्षासं-भवो यतः प्रमातुः प्रमायाः प्रमाचन्तरापेकायामनवस्था भ-वेत् । तसात्मुष्ट्रत्नां विज्ञानग्रचणमाचएव विज्ञानसाक्षिणः प्रमातुः कूटस्यनित्यचैतन्यस्य यचणाकाङ्कानुत्पादादिति । यदुर्ताः, समत्वादवभास्यावभासकभावानुपपत्तरिति । तचा-इ। "साक्षिप्रत्ययोष्ट्रच स्वभाववैषम्यादुपचन्ध्रुपचन्यभावी-पपत्तेः"। मा भ्रद् ज्ञानयोः साम्येन याद्ययादकभावी जात्जानयोस्त वैषम्यादुपपद्यतरव । ग्राचात्वं च ज्ञानस्य न ग्राचक(१)क्रियाजनितफचग्राचितया यथा बाच्चार्थस्य फाने फानान्तरानुपपक्तेः । यथाज्ञः । न संविद्रर्थ्यते फान-त्वादिति । श्रिपि तु प्रमानारं प्रति खतःसिद्धप्रकटनया याच्चोप्यर्थः प्रमातारं प्रति सत्यां संविदि प्रकटः संविदिप

<sup>(</sup>१) महल-पा० ३ |

[ंका.२ पा.२ व.२८] [ ४५० ] [भामती] प्रकटा । वद्यान्तरन्ये, नास्याः कर्मभावो विद्यतद्दति । स्या-देतत्। यत्रकामते तद्येन प्रकाम्यते यथा ज्ञानार्थे। तथा च साम्रीति नास्ति प्रत्यमसामिणोर्वेषस्यमित्यत आदः। "स्वयंसिद्धस्य च साक्षिणो ऽप्रत्याख्येयम्वान्" । तथाचि । श्रस्य साश्चिषः सदा ऽसंदिग्धाविपरीतस्य नित्यसाश्चा-स्कारता ऽनागन्तुकप्रकाश्रत्वे घटते । तथाचि । प्रमाता संदिचानोप्यसंदिग्धो निपर्यस्यन्नप्यनिपरीतः परोश्वमर्थमुत्रे-यमाणोष्यपरोधः सारच्रष्यानुभविकः प्राणभृनाचस्य, **न** चैतदन्याधीनसंवदनत्वे घटते । स्त्रनवस्थाप्रसङ्कप्रचीक्तः । तसात्वयं सिद्धतास्यानिकताप्यप्रत्याख्येयाप्रमाणमार्गायत्त-त्वादिति । किं चोत्तेन क्रमेण ज्ञानस्य खयमवगन्नुत्वा-भावात् प्रमातुरनभ्युपगमे च प्रदीपविद्वज्ञानमवभासकान्त-रनिरपेशं खयमेव प्रथतइति भुवता ऽप्रमाणगम्यं विज्ञानम-वगम्नुकमित्युक्तं स्यात् प्राचार्घनमध्यस्यप्रदीपसद्यप्रयनव-त्। त्रवगन्तुप्रचेत्कस्य चिदपि न प्रकाशते कृतमवगमेन ख्यं प्रकाभेनेति । विज्ञानमेवावगन्त्रिति मन्वानः भक्ते । "बाढमेवमनुभवद्धपत्वा"दिति । न फलस्य कर्त्वत्वं कर्मत्वं वास्तीति प्रदीपवत् कर्जन्तरमेषितव्यम् तथा च न सिद्दसा-भनमिति । परिचरति । "नाःन्यस्यावगन्तु"रिति । ननु साधिस्थाने ऽस्वसादभिमतमव विज्ञानं तथा च नाम्न्येव विप्रतिपत्तिर्ज्ञार्थेइति प्रद्वते । "साधिषोवगन्तुः स्वयंसिद्ध-नामपश्चिपता" ऽभिग्नेयता "स्वयं प्रथते विज्ञानमित्येष एवे"-ति । निराकरोति । "ने"ति । भवति दि विज्ञानस्यो- [अभ्र ] [अर्पा १ स. १८] त्पादादयो धर्मा अभ्युषेतास्तया चास्य फलतया नावग-न्तृत्वम् । कर्तृफलभावस्यकच विरोधात्,िकं तु प्रदीपादि-तुल्यनेत्यर्थः ॥

# वैधर्म्याच न स्वप्नादि-

#### वत्॥ २९॥

बाधाबाधी वैधम्यैं, स्वप्नप्रत्ययो बाधितो जायत्प्रत्ययश्चा-बाधितः । त्वयापि चावग्यं जाग्रत्यत्ययस्याबाधितत्वमास्ययं नेन हि खप्रप्रत्ययो बाधितो मिष्ट्येत्यवगम्यते । जाग्रत्य-त्ययस्य तु वाध्यत्वे खप्रप्रत्ययस्यासा न वाधका भवेत्। निष्य बाध्यमेव बाधकां भवितुमर्हित । तथा च न स्वप्न-प्रत्ययो मिष्टयेति साध्यविकाची दृष्टान्तः स्यात्बन्नवदिति । तसाहाधाबाधाभ्यां वैधम्यान स्वप्नप्रत्ययदद्यान्तेन जाग्रतः-त्ययस्य प्रकां निरालम्बनन्वमध्यवसातुम् । "निद्रारलान"-मिति । करणदोषाभिधानं, मिथ्यात्वाय वैधर्म्यान्तरमाच । "ऋषि च सुनिरेवे"नि । संस्कारमात्रजं चि विज्ञानं सु-तिः । प्रत्युत्पन्नेन्द्रियसंप्रयोगिनिङ्गभन्दसाह्यपान्यथानुपप-द्यमानयोग्यप्रमाणानुत्पत्तिचशणसामग्रीप्रभवं तु ज्ञानमु-पचित्र, स्विद्ध निद्राणस्य सामग्यन्तरविर चात्रंस्कारः परि-श्रिव्यते, तेन संस्कारजत्त्वात्स्पृतिः, सापि च निहाद्दीषाः-दिपरीता ऽवर्तमानमपि पित्रादि वर्तमानतया भासयति । तेन सृतेरेव तावदुपस्येविश्रेषस्तसास सृतेर्वेपरीत्यमित । श्रमी मचदन्तरमित्वर्थः। श्रपि च खतःप्रामाण्ये चिह्ने ज्ञा-

ग्रत्मत्ययानां यथार्थत्वमनुभविषद्धं नानुमानेनान्यथयितुं ग्र-क्यमनुभविदोधेन तदनुत्पादादवाधितविषयताप्यनुमानोत्पा-दसामग्री न च कारणाभावे कार्यमुत्पत्तुमर्चतीत्याग्रयवा-नाच । "त्रपि चानुभवविरोधप्रसङ्गादिति ॥

# न भावो अनुपलब्धेः ॥ ३० ॥

यथा लोकदर्शनं चान्यय्यतिरेकावनुश्रियमाणावर्यण्वोपलब्धेर्भवतो नार्थानपेक्तायां वासनायां वासनायाः श्राय्येष्टीपलक्धिधीनत्वदर्शनादित्यर्थः । श्रिप चाश्रयाभावादिप न
ले।िककी वासनोपपद्यते । न च खणिकमालयिक्तानं
वासनाधारो भिवतुमर्चति । दयोर्युगपदुत्पद्यमानयोः सव्यदिल्णग्रदृङ्गवदाधाराधेयभावाभावात् । प्रागुत्पन्नस्य चाधेयोत्पादसमये सतः चणिकत्वव्याघात इत्याग्रयवानाच । "श्रपि च वासना नामे"ति । ग्रेषमितरोचितार्थम् ॥

#### क्षणिकत्वाच ॥ ३१॥

खादेतत् । यदि साकारं विज्ञानं न संभवति बाज्य-खार्थः स्यूचष्यच्यविक्षच्येनासंभवी । इन्तेवमर्थज्ञाने सत्त्वेन ताविद्वचारं न सद्देते । नाप्यसत्त्वेना,सतो भासनायोगात् । नोभयत्वेन । विरोधात् सदसतोरेकत्वानुपपत्तेः । नाष्यनु-भयत्वेन । एकनिषेधस्त्रेतरविधाननान्तरीयकत्वात् । तसा-दिचारासद्यत्वमेवासु तत्त्वं वस्त्वनाम् । यथाज्ञः ।

इदं वस्तु वन्तायानं यददन्ति विपश्चितः । यथाययार्थाश्चिन्यन्ते विविश्वन्ते तथातथा ॥ इति ।

न का चिदयि पक्षे व्यवतिष्ठन्तर्त्वर्थः । तदेनित्रराचि-कीर्षुराच । "ग्रुन्यवादिपचलु सर्वप्रमाणविप्रतिविद्द" इति तिज्ञराकरणाय नादरः क्रियते" । सौिककानि चि प्रमा-षानि सदसन्व(१)गोचराषि तैः खनु सत्पदिति यञ्चमाणं यथाभ्रतमविपरीतं तत्त्वं व्यवस्थाप्यते । त्रमञ्चासदिति यृ चामाणं यथाभ्रतम्विपरीतं तत्त्वं व्यवस्थायते । सदस-तोख विचारासहत्वं व्यवस्थापयता सर्वप्रमाणविप्रतिषिद्धं व्यवस्थापितं भवति । तथा च सर्वप्रमाणविप्रतिषेधान्नेयं व्यवस्थोपपद्यने । यदाुच्चेन तात्त्विकं प्रामाण्यं प्रमाणाना-मनेन विचारेण व्युदस्यते न सांव्यवश्वारिकम्। तथा च भिन्नविषयत्वान्न सर्वप्रमाणविप्रतिषेध इत्यत न्नाच । न-च्चयं सर्वप्रमाणप्रसिद्धो लोकस्य व्यवद्यारी ऽन्यत्तत्त्वमन-धिगम्य प्रकाते ऽपक्रोतुम् । प्रमाणानि हि खगोचरे प्र-वर्तमानानि तत्त्वमिद्मित्येव प्रवर्तन्ते । ऋतात्त्विकत्वं तु तद्गीचरस्थान्यती वाधकादवगन्तव्यं न पुनः सांव्यवदारिकां नः प्रामाएयं न तु तात्त्विकमित्येव प्रवर्तन्ते । बाधकं चा-तात्त्विकत्वमेषां तद्गोचरविपरीततत्त्वोपदर्भनेन दर्भयेत् । यथा ग्रुक्तिकेयं न रजतं मरीचयो न तोयमेक खन्द्रो न चन्द्रदयमित्यादि । तद्दिशापि समस्तप्रमाणगोचरविपरीत-तत्त्वान्तरव्यवस्थापनेनातात्त्विकत्वमेषां प्रमाणानां वाधकोन दर्भनीयं न त्वव्यवस्थापिततत्त्वान्तरेण प्रमाणानि मक्यानि बाधितुम् । विचारासच्चतं वस्त्रनां मत्त्वं व्यवस्थापयद्वाध-

<sup>(</sup>१) सदसनत्व-पा० ३ |

[चा-२पा-२च.३१] [ ४५४ ] [भामती] कमतात्त्विकत्वं प्रमाणानां दर्भयतीति चेत्, किं पुनरिदं विचारासहत्वं वस्त यत्तत्त्वमभिमनं किं तहस्त परमार्थतः सदादीनामन्यतमत्क्रेवनं विचारं न सचते । श्रथ विचारा-सचलेन निसाचमेव तत्र परमार्थतः सदादीनामन्यत-मिंचारं न सचतर्ति विप्रतिषिद्वम् । न सचते चेस सदादीनामन्यतमदन्यतमच्चेत्कयं न विचारं स्इते च्रय निस्तत्त्वं चेत्क्रयमन्यतमत्तत्त्वमन्यवस्थाप्य प्रकामेवं वस्तुम् । न च निस्तत्त्वतैव तत्त्वं भावानां, तथा सति चि तत्त्वा-भावः स्थात् सोपि च विचारं न सचतद्द्युक्तं भवद्भिः। श्रिप चारोपितं निषेधनीयम् त्रारोपस तत्त्वाधिष्ठानो दृशी यया ग्राक्तिकादिषु रजतादेः। न चेत् किं चिदस्ति तक्वं कस्य कसिम्नारोपः । तसान्निष्प्रपच्चं परमार्थसङ्ख्यानिर्वा-च्यप्रपञ्चात्मनारोष्यते, तच तत्त्वं व्यवस्थाप्यातात्त्विकत्वेन सांव्यवचारिकत्वं प्रमाणानां वाधकेनोपपद्यत(१)इति युक्त-मृत्यच्यामः ॥

# सर्वथा जनुपपत्तेश्च ॥ ३२ ॥

विभजते । "िनं बद्धनोक्तेन यथाययं"(२) ग्रन्थतो ऽर्थत-यायं "वैनाशिकसमय" इति । ग्रन्थतस्तावत्पश्यनातिष्ठना-मिद्दमोषधाद्यसाधुपदप्रयोगः । त्रर्थतयः नैरात्म्यमभ्युपेत्या-स्वयविज्ञानं समस्तवासनाधारमभ्युपगच्छस्रसरमात्मानमभ्यु-

<sup>(</sup>१) उपपाचते-पा० १ । २ ।

<sup>(</sup>२) यथायथा-पाठ १ ।

पैति । एवं यणिकत्वमभ्युपेत्वोत्पादाद्वा तथागतानामनु-त्पादाद्वा स्थितैवैषा धर्माणां धर्मता धर्मस्थितितेति नि-त्यतामुपैतोत्पादि(१)वद्वनेतव्यमिति ॥

# नैकस्मिनसंभवात् ॥ ३३॥

निरस्तो मन्नकच्छानां सुगतानां समयो, विवसनानां समय इदानीं निरस्यते । तत्ममयमाच संक्षेपविद्धाराभ्याम् । "सप्त चैषां पदार्थाः संमता" इति । तत्र संक्षेपमाच । "संखेपतस्तु दावेव पदार्था"विति । बोधात्मको जीवो जडवर्गस्वजीव इति यथायोगं तयोजीवाजीवयोरिममपरं प्रपञ्चमाचश्रते। तमाच । "पञ्चास्तिकाया नामे"ति । "सर्वेषामप्येषामवान्तरप्रभेदानि"ति । जीवास्तिकायिषधा । बद्दो मुक्तो नित्यसिद्दश्चेति । पुद्रचास्तिकायः घोढा । ए-थित्यादीनि चलारि भ्रतानि स्थावरं जङ्गमं चेति । ध-र्मोस्तिकायः प्रवृत्त्यनुमेयो ऽधर्मास्तिकायः स्थित्यनुमेयः। ष्पाकाशास्तिकायो देधा । चोकाकाशो ८ जोकाकाशय । तचे।पर्युपरि स्थितानां खोकानामन्तवर्ती खोकाकाशस्तेषा-मुपरि मोचस्थानमजोकाकाग्रः । तत्र चि न जोकाः स-न्ति । तदेवं जीवाजीवपदार्थी पञ्चधा प्रपश्चिता । ज्या-स्रवसंवरनिर्जरास्त्रयः पदार्थाः प्रवृत्तिचचषाः प्रपञ्चान्ते । दिधा प्रवृत्तिः सम्यिक्मिय्या च । तत्र मिय्या प्रवृत्तिराख-वः । सम्यक्षवृत्ती तु संवरनिर्जरी । त्रास्नावयति पुरुषं

<sup>(</sup>१) मम्युपैतीत्पादि-पा० ३ ।

विषयेष्टितीन्द्रियप्रवृत्तिरास्रवः(१) । इन्द्रियद्वारा 🗣 पाैरुषं ज्योतिर्विषयान् सुप्रद्रूपादिज्ञानक्ष्पेण परिणमतइति । अ-न्ये तु कर्माप्याचामाजः, तानि चि कर्तारमभिव्याप्य स-विन्त कर्तारमनुगक्कनीत्यास्रवः । सेयं मिथ्याप्रवृत्तिरनर्य-चेतुत्वात् । संवरिनर्जरी च सम्यक् प्रवृत्ती । तत्र श्रम-दमादिक्या प्रवृत्तिः मंबरः । सा च्यास्वश्रीतसी दारं संवृषोतीति संवर उच्यते । निर्जरस्वनादिका जप्रवृत्तिकषा-यकन्षपुण्यापुण्यप्रशाणचेतुःसप्तप्रामारोचणादिः । स चि निःशेषं पुष्यापुष्यं सुखदुःखोपभोगेन जरयतीति निर्जरः। बन्धे।ष्टविधं कर्म । तत्र घातिकर्मं चतुर्विधम् । तद्यथा । ज्ञानावरणीयं दर्जनावरणीयं मोचनीयमन्तरायमिति । त-या चलार्यघातिकर्माणि । तद्यया, वेदनीयं नामिकं गीः विकमायुम्कं चेति । तत्र सम्यग् ज्ञानं न मोचसाधनम्। निष ज्ञानाढस् सिद्दिरतिप्रसङ्गादिति विपर्ययो वरणीयं कमार्चेति । त्रार्चतदर्शनाभ्यासात्र मोच इति ज्ञानं दर्ज्ञनावरणीयं कर्म । वज्जषु विप्रतिषिद्धेषु तीर्थकाः रै(२)हपदर्श्विषु मोत्तमार्गेषु विश्वेषानवधारणं मोचनीयं कर्म । मोश्रमार्ग(३)प्रवृत्तानां तिहन्नकरं विज्ञानमन्तरायं कर्म। तानीमानि श्रेयोश्चन्तृत्वाद् घातिकर्माण्युच्चन्ते । श्र-घातीनि कर्माणि तद्यशा वेदनीयं कर्म ग्रुक्तपुद्गलिवा-

<sup>(</sup>१) आहारक पा० 3 | (२) तीर्षक पा० 3 |

<sup>(3)</sup> या समार्ग-पा० २ |

कधेतुः, तद्वि बन्धोपि न निःश्रेयसपरिपन्धि तस्वज्ञानावि-घातकत्वात् । ग्रुक्षपुद्गचारमाकवेदनीयकर्मानुगुणं नामिकं कर्म, ति प्राह्मपुद्राचस्थाचावस्थां क्राचनुद्वदादिमारभते। गोत्रिकमव्याक्ततम्(१) । ततोष्याद्यं श्रक्तिरूपेणावस्थितम् । श्रायुष्कं लायुः कायित कथयत्युत्पादनदारेत्यायुष्कम्। तान्येतानि गुजापुत्रचाद्याश्रयत्वाद्घातीनि कर्माणि । तदे-तत्कर्माष्टकं पुरुषं बध्नातीति बन्धः । विगन्तितसमस्तक्केश-तदासनस्थानावरणज्ञानस्य सखैकतानस्थातान उपरि देशा-वस्थानं मोश इत्येको । ऋन्ये त्रध्वंगमनश्रीचे चि जीवी धर्माधर्मा स्तिकायेन बद्धसिदिमो शाद्यदृध्वें गच्छत्येव स मी-श्व इति । तएते सप्त पदार्था जीवादयः सञ्चावान्त-रप्रभेदैक्पन्यसाः । तच 'सर्वच चेमं सप्तभङ्गीनयन्नाम न्यायमवतारयन्ति । स्वादस्ति स्वान्नास्ति स्वादवन्नव्यः स्रादस्ति च नास्ति च स्थाद्स्ति चावक्तव्यस स्थान्नास्ति चावक्तव्यय स्वादिस्त नास्ति चावक्तव्यये"ति । स्वाक्तव्यः खल्वयं निपातस्तिङन्तप्रतिरूपको उनेकान्तयोती। यथाजः।

स्यासिपातीर्थयोगित्वात्तिङन्तप्रतिरूपकः ॥ इति । यदि पुनर्यमनेकान्तयोतकः स्याच्छव्दो न भवेत् स्या-दस्तीतिवाक्ये स्थात्यदमनर्थकं स्थात् तदिदमुक्तमर्थयोगि-

वाक्येष्वनेकान्तद्योती गम्यं प्रति विश्रेषणम् ।

त्वादिति । अनैकान्तद्योतकत्वे तु स्यादिस्त कथं चिद-स्तीति स्यात्पदात्कथं चिद्धास्तीत्यनेनानुक्तः प्रतीयतद्दति

<sup>(</sup>१) गीतिकं त्वब्याकृतम् । पा० १ । २ ।

नानयकाम् । तथा च ।

खादादः सर्वयैकान्तत्यागात् किंद्रसचिद्विधेः । सप्तभङ्गनयापेशो चेयादयविश्रोषक्वत् ॥

किंद्वत्ते प्रत्यये खल्वयं चिन्निपातविधिना(१) सर्वथैका-नात्यागान् सप्तस्वेकान्तेषु यो भङ्गस्तच यो नयस्तद्पे-कः सन् ह्रेयोपादेयभेदाय स्मादादः कः सते। तथाहि। य-दि वस्त्रस्येवेत्येवैकान्तनस्तन् सर्वथा सर्वदा सर्वत्र सर्वी-ताना ऽस्त्येवेति, न तदीपाजिचासाभ्यां का चित्कदा-चित्कर्थं चित्कस्थित् प्रवर्तेत निवर्तेत वा । प्राप्ताप्रापणीय-त्वात्. द्वेयदानानुपपत्तेय । स्रनैकान्तपक्षे चित्कदा चित्कस्य चित्कशं चित् सन्वे हानोपा-दाने प्रेशावतां करपेते इति तमेनं सप्तभङ्गीनयं दूष-यति । "नैकसिम्नसंभवात्" विभजते । "नद्योकसिन् धर्म-षि" परमार्थसित परमार्थसतां "युगपत्मदसत्त्वादीनां ध-र्माणां" परस्परपरिचारखह्मणणां समावेशः संभवति । एत-दुक्तं भवति । सत्यं यदस्ति वस्तुतस्तत्त्ववया सर्वदा स-र्वेत्र सर्वाताना निर्वचनीयेन रूपेणास्त्येव न नास्ति, यथा प्रत्यगातमा। यतु का चित्कार्य चित्कादा चित्कोन चिदातमना ऽस्तीत्यच्यते यथा प्रपच्चस्तद्वावचारतो न तु परमार्थत(२)-स्तस्य विचारासच्चलात ' न च प्रत्ययमाचं वास्तवत्वं व्य-वस्थापयित, ग्रुक्तिमस्मरीचिकादिषु रजततीयादेरपि वा-

<sup>(</sup>१) विधानात्-पा० २ | .

<sup>(</sup>२) वस्तुत-पा० २ |

स्तवलप्रसङ्गात् । खै किकानामनाधेन तु तद्यवस्थायां देशतमाभिमानस्थाप्यनाधेन तात्त्विकत्वे सित खोकायतमतापातेन 
नास्तिकत्वप्रसङ्गात् । पिएडतस्यापां तु देशातमाभिमानस्य 
विचारतो नाधनं प्रपच्चस्याप्यनेकान्तस्य तुल्यमिति । ज्ञपि च सदसत्त्वयोः परस्परिवस्द्वत्वेन समुख्याभावे विकक्यः (१) । न च वस्तुनि विकन्धः संभविति । तसात्स्याणुर्वा पुरुषो वेति ज्ञानवत् सप्तत्वपञ्चत्वनिर्धारणस्य फलस्य 
निर्धारियतुत्र प्रमातुस्तत्करणस्य प्रमाणस्य च तत्प्रमेयस्य च 
सप्तत्वपञ्चत्वस्य सदसत्त्वसंप्रये साधु समर्थितं तीर्थकरणत्वस्वप्रभेणात्मनः । निर्धारणस्य चैकान्तसन्त्वे सर्वच नानेकान्तवाद इत्याच । "यएते सप्त पदार्था" इति । प्रोषमनिरोचितार्थम् ॥

# एवं चात्मकात्स्न्यम् ॥ ३४॥

"एवं चे" ति चेन समुख्यं द्योतयि । ग्ररीरपरिमाणले द्यात्मनो ऽक्तरम्नलं परिक्तिस्नलम् तथा चानित्यत्वं, ये दि परिक्तिश्वास्ते सर्वे ऽनित्या यथा घटादयस्तथा चा-तमेति । तदेतदाच । "यथैकसिन् धर्मणी" ति । इदं चा-परमक्तत्त्वलेन सूचितमित्याच । "ग्ररीराणां चानवस्थित-परिमाणलादि" ति । मनुष्यकायपरिमाणो चि जीवो न चस्तिकायं क्रत्यं व्याप्तुमर्चत्यम्पलादित्यात्मनः क्रत्यग्ररी-राव्यापित्वादकारस्न्यम्, तथा च न ग्ररीरपरिमाणलमिति ।

<sup>(</sup>१) विकल्पी भवेत्-पा॰ २ |

तथा हित्तप्ररीरं परित्यच्य यदा पुत्तिकाप्ररीरो भवित तदा न तत्र कृत्सः पुत्तिकाप्ररीरे संमीयेते स्वकात्स्र्यमा-तमनः । सुगममन्यत् । चोदयित । "स्वादेतत्" । "म्नन-न्तावयव" इति । यथा हि प्रदीपो घटमहाहर्म्योदरवतीं संकोचिवकाप्रवानेवं जीवोपि पुत्तिकाहर्सिदे हयोरित्यर्थः । तदेतिहकस्य दूषयित । "तेषां पुनरनन्तानामि"ित । न तावत्प्रदीपोत्र निदर्भनं भिवतुमर्हितः म्ननित्यत्वप्रसङ्गात् । विप्ररारवो हि प्रदीपावयवाः प्रदीपस्रावयवी प्रतिक्षणमृत्य-त्तिनिरोधमां तसादिनस्यत्वात्तस्य नास्थिरो जीवस्तदव-यवास्त्रास्युपेतव्याः (१) । तथा च विकस्पदयोत्तं दूषणिमित । यच जीवावयवानामानन्त्यमुदितं तदनुपपन्नतरिमत्याह । "म्रपि च प्ररीरमान्ते"ित । प्रद्वाप्त्र्यं सूनान्तरमवतारय-ति । 'म्रय पर्यायेणे"ित । तनाप्युच्यते ।

#### न च पर्यायादप्यविरोधो

#### विकारादिभ्यः ॥ ३५ ॥

कर्माष्टकमुक्तं ज्ञानावरणीयादि । किं चातानी नि-त्यत्वाभ्युपगमे ज्ञागक्कतामपगक्कतां चावयवानामियत्ताऽ-निरूपणेन(२) चाताज्ञानाभावान्नापवर्ग इति भावः । "ज्ञ-त एवमादिदोषप्रसङ्गादि"ति । ज्ञादिग्रचणसूचितं दोषं बूमः । किं चैते जीवावयवाः प्रत्येकं वा चेतयरन् समू-

<sup>(</sup>१) अभ्युपेषाः --पा० २ |

<sup>(</sup>२) इयत्ताया अनिरूपणेन-पा• १ |

ची वा, तेषां प्रत्येकां चैतन्ये बह्ननां चेतनानामेकाभिप्रायत्वनियमाभावात् कदा चिद्विक्द्वदिक्त्रियत्वेन ग्रारीरमुन्मध्येत ।
समूच्चैतन्ये तु चित्तग्रारीरस्य पुत्तिकाग्रारीरत्वे दिनावयवग्रेषो जीवो न चेतयेत् । विगलितवज्ञसमूचितया समूचस्याभावात् । "पुत्तिकाग्रारीर"इति । "त्रथवे"ति । पूर्वसूत्रप्रसिच्चतायां जीवानित्यतायां वैद्विवसंताननित्यतामाग्रङ्क्योदं
सूत्रम् । 'न च पर्यायादप्यविरोधो विकारादिभ्यः' । न च
पर्यायात् परिमाणानवस्थानेपि संतानाभ्युपगमेनातमनो नित्यत्वादिवरोधो बन्धमोद्ययोः । कृतः । परिणामादिभ्यो
दोषेभ्यः । संतानस्य वस्तुत्वे परिणामस्ततस्वर्मवदिनत्यत्वादिदोषप्रसङ्गः । त्रवस्तुत्वे चादिग्रचणसूचितो (१) नैरात्म्यापत्तिदोषप्रसङ्गः इति । विसिचो विवसनाः ॥

#### अन्त्यावस्थितेश्वोभयनित्यत्वा-

### दविशेषः ॥ ३६ ॥

एवं चि मोशावस्थाभावि जीवपरिमाणं नित्यं भवेत्। यद्यभूत्वा न भवेदभूत्वा भाविनामनित्यत्वाहुटादीनाम्। कथं चाभूत्वा न भवेददि प्रागप्याचीत्। न च परिमा-णान्तरावरोधे ऽपृवं भवितुमर्चति। तस्मादन्यमेव परिमा-णां पूर्वमप्यासीदित्यभेदः। तथा चैकग्ररीरपरिमाणतेव स्थान्ने।पचितापचितग्ररीरप्राप्तिः ग्ररीरपरिमाणत्वाभ्युपगमव्या-चातादिति। अत्र चोभयोः परिमाणयोर्नित्यत्वप्रसङ्गादिति

<sup>(</sup>१) महणेन सूचिती-पा० २ |

योजना । एकप्ररीरपरिमाणतैविति च दीप्यम् । द्वितीये तु व्याख्याने उभयोरवस्थयोरिति योजना । एकप्ररीरप-रिमाणता न दीप्याः किं लेकपरिमाणतामाचमणुर्भचान्वेति विवेकः ॥

#### पत्युरसामञ्जस्यात् ॥ ३७ ॥

श्वविश्वेषेणेश्वरकारणवादोनेन निविध्वतद्दति भ्रमनिवृत्त्य-र्थमाच । "केवने"ति । सांख्ययोगव्यपात्रया चिराप्यगर्भ-पतः चित्रभृतयः । प्रधानमुक्तं हक्शक्तिः पुरुषः प्रत्ययानु-पथ्यः । स च नानाक्षेत्रकर्मविपाकाश्रयैरपरास्टष्टः पुरुष-विग्रेष देश्वरः प्रधानपुरुषाभ्यामन्यः । माचेश्वराश्चलारः ग्रैवाः, पाग्रुपत्सः, कारुणिकसिद्वान्तिनः, कापा**चिका**ःचेति । चत्वारोप्यमी मद्येश्वरप्रणीतसिद्धान्तानुयायितया(१) माद्येश्वराः। कारणमीश्वरः । कार्यं प्राधानिकं मच्दादि । योगोप्याङ्का-रादिध्यानधारणादिः । विधिविषवणस्नानादिर्गृढचर्यावसा-नो(२)दुःखान्ता मोशः। पश्चव त्रात्मानस्तेषां पाश्चो बन्धनं तिइमोचो दुःखान्तः। एव तेषामभिसंधिः। चेतनस्य खस्व-धिष्ठातुः कुम्मकारादेः कुम्मादिकार्ये निमित्तकारणत्वमाचं न द्धपादानत्वमपि । तसादिचापीक्ष्वरोधिष्ठाता जगत्कारणानां निमित्तमेव, न त्वपादानमप्येकसाधिष्ठात्वलाधिष्ठेयत्विरी-भादिति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिभीयते । पत्युरसामञ्जस्यादि-ति । इदमचाकूतम् । ईश्वरस्य निमित्तकारणत्वमाचमागमा-

<sup>(</sup>१) सिद्धान्तानुगामितया—पा० १ | २ | ३ |

<sup>(</sup>२) गृहचर्यामूमिशयानसानी-पा० 3 |

द्वोच्चेत प्रमाणान्तराद्वा, प्रमाणान्तरमप्यनुमानमर्थापत्तिर्वा । न तावदागमात्, तस्य निमित्तोपादानकारणत्वप्रतिपादनपर-लादित्यसकदावेदितम् । तसादनेनासिन्नर्धे प्रमाणान्तरमा-स्थेयम् । तत्रानुमानं तावन्न(१) संभवति । तद्वि दृष्टानुः सारेण प्रवर्तते तदनुसारेण चासामञ्जस्यम् । तदाइ । "चोनमध्यमे"ति । एतदुः भवति । श्रागमादीश्वरसिद्धै। न दृष्ट(२)मनुसर्तव्यं, निच खर्गापूर्वदेवतादिष्वागमादवग-म्यमानेषु किं चिदंस्ति इष्टम् । नच्चागमी इष्टसाधर्म्यात्र-वर्तते । तेन श्रुतसिद्धर्थमदृष्टानि दृष्टविपरीतस्वभावानि सु-बङ्गन्यपि करूयमानानि न खोचगन्धितामावचन्ति प्रमा-णवत्त्वात् । यस्तु तत्र क्षयं चिद् दृष्टानुसारः क्रियते स सुद्दत्रावमाचेणागमानपेचितमनुमानं तु दृष्टसाधर्म्येण प्रवर्त-मानं दृष्टविपर्थये तुषादिप विभेतितरामिति । प्राणिकर्मापे-खत्वाददोष इति चेत्। न। कुतः, कर्मेश्वरयोर्मिशः प्रव-र्व्यप्रवर्तियत्वे इतरेतराश्रयत्वदोषप्रसङ्गात् । ऋयमर्थः । यदीश्वरः करूषापराधीनो वीतरागस्ततः प्राणिनः कपूर्ये कर्मणि न प्रवर्तयेत्त्वात्पन्नमपि नाधितिष्ठेत् तावनात्रेण प्राणिनां दुःखानुत्पादात् । नचीश्वराधीना जनाः खातन्त्र्येण कपूयं कर्म कर्तमर्चन्ति । तदनिधिष्ठितं वा कपूयं कर्म फलं प्रसोतुमुत्यचते । तसात्वतन्त्रोपीश्वरः कर्मभः प्रव-र्त्यतइति दृष्टविपरीतं कच्चनीयम् । तथा चायमपरी ग-

<sup>()</sup> तावदस्मिन्नर्थे न-पा० २ |

<sup>(</sup>२) दृष्टान्तदृष्ट—पा• ३ |

पडस्रोपरि स्कोट इतरेतराश्रयः(१) प्रसञ्चेत, कर्मणेश्वरः प्रवर्तनीय ईश्वरेण च कर्मेति। प्रक्षते । ''त्र्यनादित्वादिति चेत्" पूर्वकर्मणेश्वरः संप्रतितने कर्मिण प्रवर्त्यते तेनेश्वरेण . चंप्रतितनं कर्म खकार्ये प्रवर्त्धतइति । निराकरोति । "न, वर्तमानका जवदि''ति । अय पूर्वं कर्म कथमी श्वराप्रवर्तित-मीयरप्रवर्तन चर्ण कार्यं करोति । तचापि प्रवर्तितमी यरे-ष पूर्वतनकर्मप्रवर्तितेनेत्वेवमन्थपरम्परादोषः । चक्र्याता भ्रान्धा नीयते नान्धान्तरेष । तथेचापि दावपि प्रवर्द्धाव-ति कः कं प्रवर्तयेदित्यर्थः । स्त्रपि च नैयायिकानामी प्रव-रस्य निर्देशित्वं स्वसमयविरुद्धमित्याच । "त्रपि चे"ति । ऋसाकं तु नायं समय इति भावः । ननु कारुण्यादपि प्रवर्तमानी जनी दश्यते न च कारु एयं दोष इत्यत म्ना-इ । 'स्वार्थप्रयुक्त एव चे'ति । कारुएये हि सत्यस्य दुःखं भवति तेन तत्प्रचाणाय प्रवर्ततद्ति कारुणिका अ-पि स्वार्थप्रयुक्ता एव प्रवर्तन्तद्गति । ननु स्वार्थप्रयुक्त प्रवर्तनामेवमपि को दोष इत्यत च्याच । "खार्घवनवा-दीप्रवरस्रे"ति । ऋर्थिवादित्यर्थः । पुरुषस्य चैादासीन्याभ्यु-पगमान्न वास्तवी प्रवृत्तिरिति । श्वपरमपि दृष्टानुसारेण द्रषणमाच ॥

# संबन्धानुपपत्तेश्व ॥ ३८ ॥

दृष्टो चि सावयवानामसर्वगतानां च संयोगः । च्रप्रा-

<sup>(</sup>१) इतरेतराश्रयाब्हय:-पा० २ |

प्तिपूर्विका चि प्राप्तिः संयोगो<sup>,</sup> न सर्वगतानां संभवत्यप्रा-प्रेरभावान्त्रिरवयवत्वाच्च । त्र्रव्याप्यवृत्तिता हि संयोगस्य खभावो न च निर्वयवेष्वयाप्यवृत्तिता संयोगस्य संभव-तीत्युक्तम् । तसादव्याप्यवृत्तितायाः संयोगस्य व्यापिकाया निवृत्तेस्तद्याप्यस्य संयोगस्य विनिवृत्तिरिति भावः । नापि समवायन्त्रणः । स भ्रायुतसिद्वानामाधाराधेयभूतानामिष्र प्रत्ययचेतुः संबन्ध इत्यभ्युपेयते न च प्रधानपुरूषेप्रवराणां मिथोस्याधाराधेयभाव इत्यर्थः । नापि योग्यतालचणः का-र्यगम्यसंबन्ध इत्याच । "नाप्यन्य" इति । नचि प्रधानस्य मचदचंकारादिकारणत्वमद्यापि सिडमिति प्रक्षते । 'ब्रह्म-वादिन" इति । निराकरोति । "न" कुतस्तस्य मते ऽनिर्व-चनीयतादातम्य बच्चणभंबन्धोपपत्तेः । "ऋषि चे"ति । ऋा-गमो चि प्रवृत्तिं प्रति न दृष्टान्तमपेचतद्व्यदृष्टपूर्वे तदि-रुद्धे च प्रवर्तितुं समर्थः । ऋनुमानं तु दृष्टानुसारि नैवं-विधे प्रवर्तितुमर्चतीतिः ग्रङ्कते । "परस्यापी"ति । परिचरति । "ने"ति । ऋसातं लीपवरागमयोरनादिलादीपवरयोनिले-प्यागमस्य न विरोध इति भावः ॥

### अधिष्ठानानुपपत्तेश्व ॥ ३९ ॥

यथादर्भनमनुमानं प्रवर्तते नाजै।िककार्थविषयमितीचा-पि न प्रसर्तव्यम् । सगममन्यत् ॥

करणवचेन भोगादिभ्यः ॥ ४०॥

"इपादिचीनिम"ति । ऋनुद्गूतरूपमित्यर्थः। रूपादिचीन-

करणाधिष्ठानं चि पुक्षस्य स्वभोगादावेव दृष्टं नान्यच । निष् बाच्चं कुठाराद्यपरिदृष्टं व्यापारयन् कश्चिदुपलभ्यते । तसाद्र्पादिचीनं करणं व्यापारयत देशवरस्य भोगादिप्रस-क्तिस्तया चानीप्रवरत्वमिति भावः। कच्यान्तरमादः। "त्र-न्यथे"ति । पूर्वमधिष्ठितिरिधष्ठानिमदानीं तु ऋधिष्ठानं भी-गायतनं ग्ररीरमुक्तम् । तथा भोगादिप्रसङ्गेनानीप्रवरत्वं पूर्वमापादितम् । संप्रति तु ग्रारीरित्वेन भोगादिप्रसङ्गाद-नीयवरत्वमुक्तमिति विश्रोषः॥

# अन्तवत्त्वमसर्वज्ञता वा ॥ ४१ ॥

श्रिप च सर्वजानुमानं प्रमाणयतः प्रधानपुरुषेप्रवराणा-मि संखाभेदवत्त्वमन्तवत्त्वं च द्रव्यतात् । संख्यान्यत्वे सित प्रमेयत्वादानुमातव्यं ततस्यान्तवस्वमसर्वज्ञता वा । श्रसाकं त्वागमगम्येर्थे तद्वाधितविषयतया नानुमानं प्रभ-वतीति भावः । खद्भपपरिमाणमपि यस्त्र यादशमणुमद्द-त्यरममच्हीर्घं इस्त चेति। "अय मा भदेष दोष" इत्यु-त्तरो विकल्पो यस्मान्तास्ति तस्मान्तवन्त्राग्रचणमसर्वज्ञता-मापादयेत् । यस्य त्वन्त एव नास्ति तस्य तदग्रहणं ना-सर्वज्ञतामावच्ति निच ग्रग्रविषाणाद्यज्ञानाद्ज्ञो भवतीति भावः । परिचरति । "तत" इति । त्रागमानपेचस्यानुमा-नमेषामन्तवस्वमवगमयतीत्युक्तम् ॥

उत्पत्त्यसंभवात् ॥ ४२ ॥

म्बन्यच वेदाविसंवादाद्यचांग्रे विसंवादः स निरस्वते, त-

मंग्रमाद । "यत्पुनरिदमुच्यते" । "वास्तदेवात्यंकर्षणो जीव" इति जीवस्य कारणवन्त्वे सत्यनित्यत्व मनित्यत्वे परखोकिनो ऽभावात्परखोकाभावः । ततस्य स्वर्गनरकापवर्गाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तरम्भावापन्तरम्भावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावापन्तर्नाभावपन्तर्नाभावापन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तर्नाभावपन्तरम्

# न च कर्तुः करणम् ॥ ४३ ॥

यद्यप्यनेकशिक्षपर्यवद्ताः परग्रुं क्तत्वा तेन पलाश्रं क्लिनि । यद्यपि च प्रयत्नेनिद्रयार्थात्ममनःसंनिकर्षल-चणं ज्ञानकरणमुपादायात्मायं विज्ञानाति तथापि संक-घणो ऽकरणः कथं प्रद्युक्ताख्यं मनःकरणं कुर्यात् । श्रक-रणस्य वा करणनिर्माणसामर्थ्यं क्वतं करणनिर्माणेनाकर-णादेव निख्लकार्यसिद्देरिति भावः ॥

### विज्ञानादिभावे वा तदप्रतिषेधः॥ २२॥

वास्तदेवा एवेते संकर्षणाद्यो "निर्देशि" अविद्यादिदीषरिक्ताः । "निरिधष्ठाना" निर्मादाना अत एव "निरवद्या" अनित्यत्वादिदोषरिक्ताः, तसादुत्पच्यसंभवीनुगुणत्वान्न दोष इत्यर्थः । अनोच्यते । "एवमपी"ति । मा स्दभ्युपगमे न दोषः, प्रकारान्तरेण त्वयमेव दोषः । प्रअपृष्वँ
प्रकारान्तरमाष । "कर्य यदि तावदि"ति । न तावदेते
परस्यरं भिन्ना ईश्वराः परस्यरव्याष्टतेष्का भवित्मर्धन्ति ।
व्याष्टतकामत्वे च कार्यानुत्पादात् । अव्याष्टतकामत्वे वा
प्रत्येक्तमीश्रवरत्वे एकोनैवेश्चनायाः क्रतत्वादानर्थक्यसितरेषाम् ।

संभ्रय चेप्रनायां परिप्रद्वो न कसिदीप्रवरः स्वात्, सिद्वा-न्तचानिश्व । भगवानेवैको वास्तदेवः परमार्थतत्त्वमित्यभ्यु-पगमात् । तस्नात्कस्पान्तरमास्थेयम् । तत्र चोत्पत्त्यसंभवो दोष इत्याप्रयवान् कस्पान्तरमुपन्यस्थोत्पत्त्यसंभवेनापाकरो-ति । "त्रयायमभिप्राय" इति । स्रगममन्यत् ॥

### विप्रतिपेधाच ॥ ४५॥

गुणिभ्यः खल्वात्मभ्यो ज्ञानादीन् गुणान् भेदेनीक्का पु-नरभेदं ब्रूते । "त्रात्मान एवैते भगवन्तो वास्तदेवा" इति । त्रादियचणेन प्रद्युम्नानिरुद्धयोर्मनोचंकारचन्नणतयात्मनो भे-दमभिधायात्मान एवैतइति तदिरुद्धाभेदाभिधानमपरं संग्र-चोतम् । वेदविप्रतिषेधो व्याख्यातः॥

इति श्रीवाचस्त्रतिमिश्रविरचिते ग्रारीरकभगवन्पादभा-व्यविभागे भामत्यां दितीयाध्यायस्य दितीयः पादः ॥

# न वियदश्रुतेः॥ १॥

पूर्वं प्रमाणान्तरिवरोधः श्रुतिनिराक्ततः, संप्रति त श्रुतीनामेव परस्परिवरोधो निराक्तियते। तत्र स्रष्टिश्रुतीनां परस्परिवरोधमास । "वेदान्तेषु तत्रतत्रे"ति । श्रुतिविप्रतिषेधास परपत्ताणामनपेत्तत्वं ख्यापितं तद्दत्वपत्तस्य श्रुतिविप्रतिषेधासिति । "तदर्थनिर्मलत्व"मर्थाभासविनिवृत्त्यार्थतस्व-प्रतिपादनम् । तस्य पत्तं खपत्तस्य जगतो ब्रह्मकारणत्व-स्थानपेश्वत्वामद्वानिवृत्तिः । इत् सि पूर्वपक्षे श्रुतीनां मिथो

विरोधः प्रतिपाद्यते सिद्धान्ते त्वविरोधः । तत्र सिद्धान्त्ये-कदेशिनो वचनं "न वियद्श्रुते"रिति । तस्याभिसंधिः । य-द्यपि तैत्तिरीयको वियदुत्पत्तिश्रुतिरस्ति तथापि तस्याः प्र-माणान्तरविरोधाद्वज्ञश्रुतिविरोधाच गौणत्वम् । तथा च वियतो नित्यत्वात्तेजःप्रमुख एव सर्गः स्तथा च न विरोधः श्रुतीनामिति । तदिदमुक्तम् । "प्रथमं तावदाकाश्रमाश्रि-त्य चिन्त्यते किमस्रोत्पत्तिरस्यत नास्ती"ति। यदि नास्तिः न श्रुतिविरोधाग्रङ्गा । त्र्रथास्ति, ततः श्रुतिविरोध इति तन्परिचाराय प्रयतान्तरमास्येयमित्यर्थः । तत्र पूर्वपचह्नत्र-म्। "ऋस्ति तु" तैत्तिरीये चि मर्गप्रकरणे केव चस्ता-काशस्वैव प्रथमः सर्गः श्रृयते क्रान्दोग्ये च कोवलस्य तेज-सः प्रथमः सर्गः । न च श्रुत्यन्तरानुरोधेनासच्चायस्याधिग-तस्मापि ससद्दायताकस्पनं युक्तम् सद्दायत्वावगमविरोधात्। शुनसिद्ययं खल्वशुनं कल्पने न तु निहचानाय विह्नन्यने चासचायत्वं श्रुतं काल्पितेन ससचायत्वेन । न च पर-स्परानपेचार्णा ब्रीचियवविदक्षचेगुष्ठानं चि विकल्प्यते न वस्तु । निं स्थाणुपुरुषविकरूपो वस्तुनि प्रतिष्ठां सभ-ते । न च सर्गभेदेन व्यवस्थोपपद्यते । सांप्रतिकसर्गव-ङ्गृतपूर्वस्थापि तथात्वात् । न खिल्विच सर्गे श्रीराद्द्धि जा-यते सर्गान्तरे तु दभ्नः बीरमिति भवति । तसात्सर्गश्रु-तयः परस्परविरोधिन्या नासिन्तर्थे प्रमाणं भवतुमर्चन्तीत पूर्वः पक्तः । सिद्धान्त्येकदेशो द्वत्रेण खाभिप्रायमाविष्करोति।

# गौण्यसंभवात् ॥२॥

प्रमाणान्तरिवरोधेन वज्ज श्रुत्यन्तरिवरोधेन चाकाश्रोत्यच्यसंभवात्। ग्रीण्येषाकाश्रोत्पित्तश्रुतिरित्यविरोध इत्यर्थः।
प्रमाणान्तरिवरोधमाच । "नच्चाकाश्रस्ये"ति । समवाय्यसमवायिनिमित्तकारणेभ्यो चि कार्यस्योत्पित्तिर्नयता तदभावे न भिवतुमर्चति धूम इव धूमध्यत्राभावे । तस्मात्यदकारणमाकाश्रं नित्यमिति । ऋपि च यज्जपद्यन्ते तेषां
प्रागुत्पत्तरनुभवार्थिक्रये नोपजभ्येते जत्यन्नस्य च दृश्येते
यथा तेजःप्रभृतोनाम्। न चाकाश्रस्य तादृशो विश्रेष जत्पादानुत्पाद्योरित्तः तस्मान्नोत्पद्यतद्वत्याच । "जत्पत्तिमतां
चे"ति । "प्रकाश्रनं" प्रकाशो घटपटादिगोचरः । "पृथित्यादिवैधम्याचि"ति । ऋदिश्वचणेन द्रत्यत्वे सत्यस्पर्शवन्त्वादातमवित्यमाकाश्रमिति गृचीतम्। "आरण्यानाकाश्रेष्वि"ति ।
वेदेणेकस्याकाश्रसीपाधिकं बज्जत्वं तदेवं प्रमाणान्तरिवरोधेन गौण्यत्वमुक्का श्रुत्यन्तरिवरोधेनापि गौण्यत्वमाच ॥

#### शब्दाच्च ॥३॥

स्रामम् ॥

### स्याचैकस्य ब्रह्मशब्दवत् ॥ ४॥

पदस्यानुषङ्गो न पदार्थस्य तिह क चिन्मुख्यं क चिदै।-पचारिकं संभवासंभवाभ्यामित्यविरोधः । चोद्यदयं करी-ति । "क्षश्रमि"ति । प्रथमं चोद्यं परिचरति । 'एकमे-वेति तावदि'ति । "कुंचं" गृदम् । "ग्रमन्नाणि" पानाणि घटप्ररावादीन । आपेशिकमवधारणं न सर्वविषयिमित्रः र्थः । उपपत्त्यन्तरमाच । "न च नभसापी"ति । अपिर-भ्युपगमे । यदि सर्वापेशं तथाय्यदोष इत्यर्थः । "न च प्रागुत्पत्तः" । जगत इति ग्रेषः । दितीयं चीद्यमपाकरी-ति । "अत एव च ब्रह्मविज्ञानेने"ति । चश्रणान्यत्त्वाभा-वेनाकाग्रस्य ब्रह्मणोन्यत्वादिति । अपि चान्यतिरिक्तदे-ग्राकाचमाकाग्रं ब्रह्मणा च ब्रह्मकार्थेश्व तदभिन्नस्वभावेरतः श्रीरकुम्पप्रशिप्तकतिपयपयोविन्दुवद्वस्थाण तत्कार्ये च दि-ज्ञाते नभो विदितं भवतीत्याच । "अपि च सर्वे कार्य-मुत्पद्यमान"मिति । एवं सिद्धान्तैकदेशिमते प्राप्तइदमाच ॥

### प्रतिज्ञाहानिरव्यतिरेका-

#### च्छब्देभ्यः ॥ ५ ॥

ब्रह्मविवर्गात्मतया जगतस्ति ब्रह्माण वस्तुतो ब्रह्मणो भेदे ब्रह्मणि ज्ञाने ज्ञानमुपपद्यते निष्ठ जगत्तरवं ब्रह्मणोन्यत् । तसादाकाश्रमपि ति वर्वतत्या ति ब्रह्मरः सत्त-ज्ञानेन ज्ञानं भवति नान्यथा । श्रविकारत्वे तु ततस्त-ज्ञानेन ज्ञातं भवति नान्यथा । श्रविकारत्वे तु ततस्त-ज्ञानेन व्रह्मणि विदिते विदितं भवति । भिन्नयोष्य ज्ञाणं भवति । निष्ठ क्षीरस्य पूर्णकुक्षे ज्ञीरे यज्ञामाणे सल्बिप पाथोबिन्दषु पाथस्तत्त्वप्रतिज्ञातत्वमस्ति विज्ञानं तसान्न ने ज्ञीरे विदिते विदिता इति प्रतिज्ञाद्यान्तप्र-च्यानुपरोधाय वियत जन्यत्ति क्षामेनाभ्युपेयेति । तदेवं

[भामती]

सिद्दान्तैकदेशिनि दूषिते पूर्वपश्ची खपश्चे विश्रोषमाच । "सत्यं दर्शित"मत एव "विरुद्धं तु तदि"ति । सिद्धान्तसा-रमाच । "नैष दोषस्तेजः सर्गस्य तैत्तिरीयक"इति । श्रुत्योरन्यथोपपद्यमानान्यथानुपपद्यमानयोरन्यथानुपपद्यमाना बन्तवती तैत्तिरीयकत्रुतिः । इतन्दोग्यत्रुतिस्वान्यथोपपद्यमा-ना(१) दुर्बेखा । नन्वसद्यायं तेजः प्रथममवगम्यमानं सस-चायत्वेन विरुध्यते इत्युक्तमत श्राच । "नचीयं श्रुति-स्तेजोजनिप्रधाने"ति । सर्गसंसर्गः श्रीतो भेदस्त्वार्थः । स च श्रुत्यन्त्ररेण विरोधिना बाध्यते, जघन्यत्वात् । न च तेजः प्रमुखसर्गसंसर्गवदसन्दायत्वमप्यस्य श्रीतं, किंतु व्य-तिरेक्तलभ्यं, न च श्रुतेन तदपवादवाधने श्रुतस्य तेजः-सर्गस्यानुपपत्तिः । तदिदमुत्तां । तेजोजनिप्रधानेति । स्यादे-तत्। यद्येकं वाक्यमनेकाथं न भवत्येकस्य व्यापारद्वया-संभवात्, इन्त भोः कथमेकस्य स्रष्टुरनेकव्यापारत्वमवि-**रुद्दमित्यत त्राप्ट । "स्रष्टा त्वेको**षी"ति । वृद्दप्रयोगाधी-नावधारणं प्रव्हसामर्थां न चानावृत्तस्य प्रव्हस्य क्रमाक-माभ्यामनेक वार्थे व्यापारी दृष्टः । दृष्टं तु क्रमाक्रमाभ्यामे-कस्यापि कर्तुरनेकव्यापारत्विमत्यर्थः । न चास्मिन्नर्थे एकस्य वाक्यस्य व्यापारोपि तु भिन्नानां वाक्यानामित्याच । 'न चासाभिरि"ति । सुगमम् । चोदयति । "ननु ग्रमविधा-नार्थिमि"ति । यत्परः ग्रन्थः स ग्रब्दार्थी न चैष स्रष्टिपरी ऽपि तु भ्रमपर इत्यर्थः । परिचरति । "न चि नेजःप्रा-

<sup>(</sup>१) पपग्रत इति—पा०१ | २ | ३ |

[ ४७३ ] [म्र-१पा ह इ.५] [भामती] यन्यानुरोधेने"ति । गुणत्वादार्थत्वाच क्रमस्य श्रुतप्रधानप-दार्थिविरोधात्तत्त्यागो उगुक्त इत्यर्थः । सिंचावचीिकतन्यायेन वियदनुत्पत्तिवादिनं प्रत्याच । "ऋषि च क्रान्दोग्य"इति । यत्पुनरन्यथा प्रतिज्ञोपपादनं क्वतं तह्षयति । "यच्चेन्त्र-मि"ति । दृष्टान्तानुरूपत्वाद्दार्षान्तिकस्य तस्य च प्रक्रतिवि-काररूपत्वाहाष्टीन्तिकस्थापि तथाभावः । ऋपि च भ्रान्ति-मूर्चं चैतदचनमेकमेवादितीयमिति तोये श्रीरबुद्धिवत्। चौ-पचारिकं वा सिंचो माणवक इतिवत्। तत्र न तावद्वान्तमि-त्याच । "श्रीरोदकन्यायेने"ति । भ्रान्तेर्विप्रचम्माभिप्रायस्य च पुरुषधर्मत्वादपीरुषये तदसंभव इत्यर्थः । नाप्यापचारिकमि-त्याच । "सावधारणा चेयमि"ति । काममुपचारादस्त्वेकत्व-मवधारणा ऽदितीयपढे नोपपद्यते । निच माणवके सिंचत्व-मुपचर्य न सिंचादन्योस्ति मनागपि माणवक इति वदन्ति चै।िककाः। तसाद्रच्चात्वमैकान्तिकं गजतो विविचतं श्रुट्या न त्वै।पचारिकम् । ऋभ्यासे दि भ्रयस्वमर्थस्य भवति नत्वर्षपत्व-मपि प्रागेवै।पचारिकमित्यर्थः । "न च खकार्यापेखये"ति। निःग्रेषवचनः खरसतः सर्वेशब्दो नासति श्रुत्यन्तरविरोधे एकदेप्रविषयो युज्यतद्रत्यर्थः । ज्याकाप्रस्थोन्पत्ते प्रमाणा-न्तरविरोधमुक्तमनुभाष्य तस्य प्रमाणान्तरस्य प्रमाणान्तर-विरोधेनाप्रमाणभूतस्य न गैाणत्वापादनसामर्थ्यमत स्वास् ॥

# यावदिकारं तु विभागो लोकवत् ॥६॥

सीयं प्रयोग जाकाग्रदिकालमनःपरमाणवी विकारा त्रात्मान्यत्वे सति विभक्तत्वाद् घटग्ररावीदञ्चनादिवदिति । "सर्वे कार्यं निरात्मकिमि"ति । निरूपादानं स्वादित्यर्थः । ग्रु न्यवादस्य निराक्ततः स्वयमेव श्रुत्योपन्यस्य कथमसतः सज्जायेतेति । उपपादितं च तन्निराकरणमधस्तादिति । त्रात्मत्वादेवात्मनः प्रत्यगात्मनो निराकरणाप्रद्वानुपपत्तिः । एतदुक्तं भवति । सीपादानं चेत्कार्यं तत स्वातमैवीपादान-मुक्तं तस्त्रैवोपादानत्वेन श्रुतेरूपादानान्तरकरूपनानुपपत्तेरि-ति । स्रादेतत् । ऋस्वातमोपादानमस्य जगतस्तस्य द्वपादा-नान्तरमत्र्यमाणमप्यन्यद्गविष्यतीत्यत त्राच । "नच्चात्माग-न्तुकः कस्य चिदुपादानान्तरस्रोपादेयः" कुतः "स्वयं सिद्ध-त्वां सत्ता वा प्रकाशो वास्य सर्वं सिद्धी तत्र प्रकाशास्त्रि कायाः सिडेस्तावदनागन्तुकत्वमाचः । "नच्चात्मात्मन"इति । **जपपादितमेतदाया संप्रयविपर्यासपारोच्छानाम्पद्**लात् । क-दापि नात्मा पराधीनप्रकाशस्तदधीनप्रकाशास्तु प्रमाणादयो ऽत एव श्रुति'स्तमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्विमदं विभाती'ति । "न चेद्दशस्य निराकरणं संभवती"-ति । निराकरणमपि चि तदधीनातम्बाभं तदिस्द्वं नी-देतुमर्चतीत्यर्थः । सत्ताया श्रनागन्तुकलमस्याच । "तथा-इमेवेदानीं जानामी"ति । प्रमाप्रमाणप्रमेयाणां वर्तमाना-

तीतानागतलेपि प्रमातुः सदा वर्तमानलेनानुभवादप्रचुत-खभावसः नागनुकं सत्त्वम् । त्रैकाल्यावच्छेदेन द्यागनु-कालं व्याप्तं तत्प्रमातुः सदा वर्तमानाह्यावर्तमानमागन्तुकालं ख्व्याप्यमादाय निवर्ततर्ति । "त्रम्ययाभवत्यपि ज्ञात-व्य" इति । प्रक्ततिप्रत्ययाभ्यां ज्ञानज्ञेययोरन्ययाभावो दर्जि-तः । ननु जीवतः प्रमातुर्मी भूदन्यथाभावी स्टमस्य तु भविष्यतीत्यत त्राच । "तथा भस्तीभवत्यपी"ति । यत्वनु सत्बभावमनुभवसिद्धं तस्यानिर्वचनीयत्वमन्यते। बाधकादव-सातव्यम् । बाधकां च घटादीनां स्वभावादिचलनं प्रमा-णोपनीतं, यस्य तु न तदस्यात्मनो न तस्य तत्कास्पनं युक्तमवाधितानुभवसिद्वस्य सत्बभावस्यानिर्वचनीयत्वकस्पना प्रमाणाभावात् । तदिदमुत्तं "न संभावयितुं ग्रक्य"मिति । तदनेन प्रवन्धेन प्रत्यनुमानेनाकाशानुत्पच्यनुमानं दूषियत्वा-नैकान्तिकत्वेनापि दूषयति । "यत्तूर्त्तां समानजातीय"मि-ति । नाष्यनेकमेवोपादानमुपादेयमारभते यत्र चि श्रीरं द्धिभावेन परिणमते तत्र नावयवानामनेकेषामुपादान-लमभ्युपगन्तव्यं, किं द्वपात्तमेव चीरमेकमुपादेयदिधभावेन परिणमते । यथा निरवयवपरमाणुवादिनां क्षीरपरमाणुर्द-**धिपरमाणुभावेनेति । श्रेषमितरोचितार्थम् ॥** 

### एतेन मातरिइवा व्याख्यातः॥८॥

यद्यभ्यासे भ्रयस्वमर्थस्य भवति नास्पत्नं दूरत एवोप-चरितत्वं चन्त भोः पवनस्य नित्यत्वप्रसङ्गः । वायुसान्तरि- स्रमेतद्द्वतिमिति द्योरच्यत्वमुक्ता पुनः पवनस्य विशेषे-णाषः । "सेषाऽनस्तिमता देवता यदायु"रिति । तसादभ्या-सान्नापेशिकां वायोरच्यत्वमित तु श्रीत्पत्तिकमेवेति प्राप्तं, तदिदमृत्तं भाष्यक्यता । "श्रस्तमयप्रतिषेधादच्यत्वश्रवण्यन्धे"-ति । चेन समुच्चयार्थेनाभ्यासो दर्धितः । एवं प्राप्ते, उच्यते । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानात्प्रतिज्ञावाक्यार्थस्य प्राधा-न्यात्तदुपपादनार्थत्वाच्च वाक्यान्तराणां तेषामि चाद्यतक्रम-प्रतिपादकानां मातरिश्वोत्पत्तिप्रतिपादकानां वज्ञत्वमुप-त्वस्येर्मु ख्यस्यस्वाभ्याममूषां श्रुतीनां वत्तीयस्वादेतदनुरोधे-नाच्यत्वास्त्वमयप्रतिषेधावापेश्यिकत्वेन नेतव्याविति । स्रयसीः श्रुतीरपेच्य दे श्रिप श्रुती प्रब्दमात्रमुत्ते ॥

# असंभवस्तु सतो जनुपपत्तेः॥९॥

ननु न चास्य कथिक्जनितेष्ठात्मनः सतो ऽकारणत्व-श्रुतेः कथमुत्पच्याग्रद्धा, न च वचनमदृष्ट्वा पूवः पश्च इति यक्तम,भीतवेदस्य ब्रह्मजिज्ञासाधिकाराददर्शनानुपपत्तेरत श्राच । "वियत्पवनयो"रिति । यथा चि वियत्पवमयोर-स्वतत्वानस्तमयत्वश्रुती श्रुत्यन्तरिवरोधादापेक्षिकत्वेन नीते । एवमकारणत्वश्रुतिरात्मनोग्निविस्फि चिङ्गदृष्टान्तश्रुतिविरोधात्प्र-माणान्तरिवरोधाच्चापेक्षिकत्वेन व्याख्यातव्या । न चात्म-नः कारणवन्त्वे ऽनवस्था चोचगन्धितामावच्च्यनादित्वात्का-यंकारण(१)परम्पराया इति भावः । "तथा विकारेभ्य" इति । प्रमाणान्तरिवरोधो दिश्चितः । एवं प्राप्ते, उच्यते ।

<sup>(</sup>१) कार्यकारणभाव-पा० १ ।

सदेकस्वभावस्योत्पच्यसंभवः । कुतः । "त्रनुपपत्तेः" । स-देकस्वभावं चि ब्रह्म श्रूयने तदस्ति बाधके नान्यथयितव्य-म् । उक्तमेनदिकाराः सत्त्वेनानुधना ऋषि कतिपयकाल-क्रजातिक्रमे विनम्यन्ते। द्रम्यन्तद्रत्यनिर्वचनीयास्त्रैकान्याव-क्केदादिति । न चात्मा तादशस्य श्रुतेरनुभवादा(१) व-र्नमानैकस्वभावत्वेन प्रसिद्धेसिदिदमाच । 'सन्मात्रं चि ब-न्नो"ति । एतदुक्तं अवित । यत्वभावादिचलित तदनिर्वच-नीयं निर्वचनीयोपादानं युत्तां, न तु विपर्ययः। यथा र-ज्जूपादानः सर्पे। न तु सर्पे।पादाना रज्ज्दिति । ययोज्ञ स्त्रभावादप्रचुतिस्तयोर्निर्वचनीययोर्नीपादेयोपादानभावो, य-था रञ्जुश्क्तिकयोरिति । न च निरिधष्ठानो विश्रम इ-त्याच । "नाष्यसत" इति । न च निरिधष्ठानश्रमपरम्य-रानादितेत्याच । "मूजप्रक्तत्यनभ्युपगमे ऽनवस्थाप्रसङ्गा-दि"ति । पारमार्थिको चि कार्यकारणभावो ऽनादिनीन-वस्थया दुष्यति । समारोपस्तु विकारस्य न समारोपितो-पादान इत्युपपादिनं माध्यमिकमननिषेधाधिकारे तदच न प्रसार्तव्यम् । तसान्नासद्धिष्ठानिवधमसमर्थना ऽनादित्वेनो-चितेत्यर्थः । त्र्रामिवस्फुलिङ्गश्रुतिस्रीपाधिकह्मपापेश्रया ने-तव्या । ग्रेषमितरोचितार्थम् । ये तु गुणदिकानोत्पत्ति-विषयमिदमधिकरणं वर्णयांचक्रुस्तैः सतोनुपपत्तेरिति को-श्रेन व्याख्येयमविरोधसमर्थनप्रसावे चास्य सङ्गतिर्वज्ञव्या। च्रवादिवहिकाचादीनामुत्यित्तप्रतिपादकवाकास्यानवगमात् ।

<sup>(</sup>१) रनुभवाच-पा० २ |

नदास्तां तावत् ॥

#### तेजोतस्तथाद्याह ॥ १० ॥

यद्यपि वायोरग्निरित्यपादानपच्चमी कारकविभक्तिरप-पदिवभक्तोर्वनीयसीति नेयमानन्तर्यपरा युक्ता, तथापि ब-**ज्ञश्रुतिविरोधेन दुर्बेनाणुपपदिवभित्तारेवाचोचिता । ततसा**-नन्तर्यदर्भनपरेयं वायोरमिरिति सुतिः । न च सासाद्र-न्नाजलसंभवे नदंग्यत्वेन नज्जत्वं परम्परयात्रयितुं युक्तम्। वाजपेयस्य पग्रः(१)यूपवदिति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते उच्यते । युक्तं पग्रुयागवाजपेययोरङ्गाङ्गिनोर्नानात्वात्तव साचादाज-पेयासंबन्धे क्रेग्रेन परम्पराश्रयणम् । इच तु वायोर्ब्रह्म-विकारस्यापि ब्रह्मणो वस्तुनोनन्यत्वादायूपादानत्वे साम्रा-देव ब्रह्मोपादानत्वीपपत्तेः कारकविभक्तेर्वचीयस्वानुरोधे-नोभयथोपपद्यमानाः श्रुतयः कास्यभोजिन्यायेन नियम्य-न्तइति युक्तमिति राद्दान्तः । "पारम्पर्यजन्त्रेपी"ति । भेदक-ह्पनाभिप्रायं यतः पारमार्थिकमभेदमाच । "वायुभावापम्नं ब्र-न्न्रे"ति । "यथा तस्याः प्रदृत"मिति तु इष्टान्तः परम्परा-मानसाम्येन न तु सर्वथा साम्येनेति सर्वमनदातम्॥

आपः ॥ ११ ॥

निगदवाखातेन भाष्येष व्याखातम् ॥ पृथिव्यधिकाररूपशब्दान्तरेभ्यः॥१२॥ श्रम्भग्रब्दोयं व्युत्पत्त्या च प्रसिद्धा च ब्रीचियवादी त-

दिकारे चैदिने प्रवर्तते । श्रुतिश्च प्रकरणाद्वजीयसी, सा च वाक्यश्रेषेणोपोद्वजिता यच क चन वर्षतीत्येतेन, तस्माद-भ्यवचार्यं त्रीच्यवादोवाचाञ्चो जायतद्दति विविधितम् । कार्ण्यमपि चि संभवित कस्य चिददनीयस्य, निच पृथि-व्यपि क्षच्या, जोचितादिक्षपाया श्रिप दर्श्वनात् । ततस्य श्रुत्यन्तरेणाञ्चः पृथिवी, पृथिव्या श्रोषधय द्रत्यादिना वि-रोध द्वित पूर्वः पचः । श्रुत्योविरोधे वर्त्तुनि विकर्त्यानु-पपत्तेरन्यतरानुगुणतयान्यतरा नेतव्या । तत्र किमञ्चः पृ-थिवीति पृथिवीशब्दोन्नपरतया नीयतामृतान्नमस्यातेत्यम्न-श्रव्यः पृथिवीशब्दोन्नपरतया नीयतामृतान्नमस्यातेत्यम्न-श्रव्यः पृथिवीपरतयेति विश्वये मचास्ताधिकारानुरोधात् पृतः श्रुत्यनुरोधाच्च वाक्यशेषस्य चान्यथाप्युपपत्तेरन्त्रश्रव्दो-चकारणे पृथिव्यामिति राद्वान्तः ॥

# तदभिध्यानादेव तु तिल्लङ्कात्सः॥१३॥

खिष्टिक्रमे धृतानामित्रिध जक्त इदानीमाकाशादिधता-धिष्ठावयो देवताः किं खतन्त्रा एवोत्तरोत्तरध्रतसर्गे प्रवर्तन्त-जत परमेश्वराधिष्ठिताः परतन्त्रा इति । तत्राकाशादायुर्वा-योरिग्निरिति खवाक्ये निरपेक्षाणां श्रुतेः खयं चेतनानां च चेतनान्तरापेक्षायां प्रमाणाभावात् प्रसावस्य च जिङ्गस्य च पारम्पर्येणापि मूजकारणस्य ब्रह्मण जपपत्तेः, खतन्त्रा-णामेवाकाशादीनां वाप्वादिकारणत्विमिति जगतो ब्रह्मयो-नित्वव्याघात इति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । श्रा- काणादायुरित्यादय आकाणादीनां कवलानामुपादानभावमाचलते, न पुनः खातन्त्ररोणाधिष्ठात्त्रवम् । न च चेतनानां खकार्ये खातन्त्र्यमित्येतद्येकान्तिकं, परतन्त्राणामपि तेषां बज्जमुपलक्ष्येभृत्यान्तेवास्यादिवत् । तसाज्ञिक्षप्रसावसामञ्चस्याय स ईप्रवर एव तेनतेनाकाणादिभावेनोपादानभावेनावितष्ठमानः खयमधिष्ठाय निमित्तकारणध्तरसंतं विकारं वाय्यादिकं खजतीति युक्तम् । इतरणा लिक्षप्रसावौ केणितौ स्यातामिति । "परमेणवरावेयवण्रा"दिति । परमेणवर एवान्तर्यामिभावेनाविष्ट ईिखता, तसात्वर्वस्य कार्यजातस्य साक्षात्यरमेणवर एवाधिष्ठाता निमित्तकारणं न त्वकाणादिभावमापन्नः । आकाणादिभावमापन्नस्वपादानमिति सिद्धम् ॥

# विपर्ययेण तु क्रमो उत उपपद्यते

#### च॥ १४॥

जत्पत्ती महाभ्रतानां क्रमः श्रुती नाष्ये ऽष्ययमानस्य श्रुतत्वात्। तन नियमे संभवित नानियमो व्यवस्थारिती हि सः। न च व्यवस्थायां सत्यामव्यवस्थां युज्यते। तन क्रमभेदापेश्वायां किं दृष्टीष्ययक्रमी घटादीनां महाभ्रता-ष्ययक्रमनियामकोस्वाहो, श्रीत जत्पत्तिक्रम इति विश्रये श्रीतस्य श्रीतान्तरमभ्यर्षितं समानजातीयत्या तस्यैव बृद्धि-सानिध्यात्। न दृष्टं, विरुद्दजातीयत्वात्(१)। तसाम्ब्रीतेनै-

<sup>(</sup>१) विजातीयस्वात-पा० १ । २ ।

वीत्पित्तक्रमेणाय्यक्रमो नियम्यतइति प्राप्ते, उच्यते । अप्ययस्य क्रमापेशायां खलूत्पित्तक्रमो नियामको भवेत्, न
त्वस्यप्ययस्य क्रमापेश्चा, इष्टानुमानोपनीतेन क्रमभेदेन श्रुत्यनुसारिणोप्ययक्रमस्य बाध्यमानत्वात् । तस्मिन् हि सत्युपादानोपरमेण्युपादेयमस्तीति स्यान्न चैतदस्ति । तस्मान्तदिस्द्वहष्टक्रमावरोधादाकाङ्क्षेव नास्ति, क्रमान्तरं प्रत्ययोग्यत्वात् तस्य तदिदमुत्तं स्त्रक्षतो'पपद्यते चे'ति ।
भाष्यकारोप्याञ्च । "न चासावयोग्यत्वाद्प्ययेनाकाङ्च्यत"इति । तसादृत्पत्तिक्रमादिपरीतः क्रम इत्येतन्त्र्यायमूना च
स्रुतिस्त्ता ॥

# अन्तरा विज्ञानमनसी क्रमेण तिल्ल-

# ङ्गादिति चेनाविशेषात् ॥ १५॥

तदेवं भावनीपयोगिनी भूतानामुत्पत्तिप्रचये। विचार्य
बुद्दीन्द्रियमनसां ऋमं विचारयित । स्त्रत्र च विज्ञायतेनेनेति व्युत्पच्या विज्ञानस्रव्देनेन्द्रियाणि च बुद्धं च बूते ।
तत्रितेषां ऋमापेचायामात्मानं च भूतानि चान्तरा समानात्तेनेव पाठेन क्रमो नियम्यते । तसात्पूर्वेत्पत्तिभङ्गप्रसङ्गः । यत स्त्रात्मनः करणानि करणेभ्यस्य भूति प्रतीयते, तस्त्रादात्मन स्त्राक्षाःस्र इति भज्यते ।
स्त्रात्माति च मयडानन्दमय इतिवद् न विकारार्थे
इति स्तिसे, ऽभिषीयते । विभक्तत्वात्तावन्मनःप्रभृतीनां
कारणापेचायामस्रमयं मन इत्यादिचिङ्गस्रवणादपेक्षितार्थ-

कथनाय विकारार्थत्वमेव मयटो युक्तःमितरथा त्वनपेशितमुक्तं भवत् । न च तदिप घटते । नश्चन्नमयो यज्ञ
इतिवद्स्नप्राचुर्यं मनसः संभवति । एवं चेङ्गृतविकारा
मनन्नादयो भूतानां परस्तादुत्पद्यन्तद्दति युक्तम् । प्रीढवादितया ऽभ्युपेत्याच । "त्रथ त्वभौतिकानी"ति । भवत्वात्मन एव करणानामृत्पत्तिः, न खल्वेतावता भूतरात्मनो नोत्त्पत्त्व्यम् । तथा च नोक्तक्रमभङ्गप्रसङ्गः । विधिखते भिद्यते भज्यतद्ति यावत् ॥

# चराचरव्यपाश्रयस्तु स्यात्त्र्व्यपदे-शो भाक्तस्तद्वावभावित्वात् ॥१६॥

देवदत्तादिनामधेयं तावज्जीवात्मनो न ग्रारीरस्य तन्ना-म्ने ग्रारीराय श्राह्मादिकरणानुपपत्तेः । तन्मृतो देवदत्तो जातो देवदत्त इति व्यपदेग्रस्य मुख्यत्वं मन्वानस्य पूर्वः पन्तः, मुख्यत्वे ग्रास्त्रोक्तामुक्षिकस्वर्गादिपानस्यानुपपत्तेः ग्रास्त्रविरोधाद् नेकिकव्यपदेग्रो भाक्तो व्याख्येयः । भ-किस्य ग्रारीरस्योत्पादिवनाग्रो ततस्त्रास्योग इति जातक-मादि च गर्भवीजसमुद्भवजीवपापप्रस्थयार्थे, न तु जीवज-माजपापन्त्रयार्थम् । श्रत एव सारन्ति ।

एवमेनः ग्रमं याति बीजगर्भसमुद्भवमिति । तसाम्न ग्ररीरोत्पत्तिविनाग्राभ्यां जीन्यः विकास सिद्धम् । एतच्च लेकिकच्यपदेशस्यार्थाः विकास विकास विकास स्थापना । सा भूतामस्य ग्ररीरोदयव्ययाभ्यां स्यूचावृत्पत्तिविनाग्री, त्रा-काग्रादेरिव तु मचासर्गादी तदन्ते चोत्पत्तिविनाग्री जी-वस्य भविष्यत इति ग्रङ्गान्तरमपनेतुमिदमारभ्यते ॥ नात्मा ऽश्रुतेनित्यत्वाच्च ताभ्यः ॥१७॥

विचारमू चसंग्रयस्य बीजमाच । "श्रुतिविप्रतिपत्ते"रिति। तामेव दर्भयति । "कासु चिद्धि श्रुतिष्वि"ति । पूर्वपचं ग्र-ह्वाति । "तत्र प्राप्त'मिति । परमात्मनस्तावद्विरुद्वधर्मसं-सर्गोदपद्यतानपद्यतपाप्मत्वादिचचणाज्जीवानामन्यत्वम् । ते चेन्न विकारास्ततस्तत्त्वान्तरत्वे वज्जतराद्वेतश्रुतिविरोधः ब्रह्मविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञाविरोधयः । तसाच्छ्रितिभिर-नुजायते विकारत्वं प्रमाणान्तरं चात्रीक्तं, "विभक्तत्वादाका-गादिवदि"ति । यथा 'ऽग्नेः खुद्रा विस्फुलिङ्गा' इति च श्रुतिः साचादेव ब्रह्मविकारत्वं जीवानां दर्भयति । यथा सुदीप्तात् पावकादिति च ब्रह्मणो जीवानामुत्पत्तिं च तचाष्ययं च साशाइर्प्रयति । नन्बचराङ्गावानामुत्पत्तिप्रचयाववगम्येते न जीवानामित्यत त्राच । "जीवात्मना"मिति । स्यादेतत् । ष्टिष्ठिश्रुतिय्वाकात्रासुत्पित्तिरिव कसाज्जीवीत्पत्तिनीस्नायते। अमादान्नानयोग्यस्यानान्नानात्तस्योत्पत्त्यभावं प्रतीम इत्यत ाष्ट्र । "न च क चिद्रश्रवण"मिति । एवं चि कस्यां चि-🦈 खायामास्त्रातस्य कतिपयाङ्गसन्दितस्य कर्मणः ग्राखा-न्तरीयाङ्गीपसंचारी न भवेत्। तसाद्वज्ञतरश्रुतिविरोधाद-नुप्रवेशस्त्रतिर्वितारभावापत्त्या व्याख्येया । तसादाकाशव-ज्जीवातमान जल्पद्यन्तइति प्राप्ते उच्चते । भवेदेवं यदि

जीवा ब्रह्मणो भिद्येरन् न स्वेतदस्ति तस्स्यः तदेवानुप्रा-विग्रदनेन जीवेनेत्याद्यविभागश्रुतेरीपाधिकत्वाच भेदस्य घ-टकरकाद्याकाग्रविहरद्वधर्मसंसर्गस्योपपत्तेः । उपाधीनां च मनोमय इत्यादीनां श्रुतेर्भूयसीनां च नित्यत्वाजत्वादिगी-चराणां श्रुतीनां दर्शनादुपाधिप्रविखयेनोपिचतस्येति च प्र-श्रोत्तराभ्यामनेकधोपपादनाष्कुत्या "श्रविभागस्य चैको। देवः सर्वभूतेषु गूढ" इति श्रुत्येवोक्तत्वानित्या जीवात्मानो न विकारा न चाहैतप्रतिज्ञाविरोध इति सिद्धम् । मैने-यीबाह्मणं चाधस्ताद्याख्यातमिति नेच व्याख्यातम् ॥

#### ज्ञो उत एव ॥ १८ ॥

कर्मणा चि जानात्यर्थे। व्याप्तस्तद्भावे न भवित धूमद्रव धूमध्वजाभावे, चुषुप्त्याद्यवस्थाच्य च ज्ञेयस्याभावान्त-द्याप्यस्य ज्ञानस्याभावः। तथा च नात्मखभावस्थेतन्यं तद-नुवृत्ताविष चैतन्यस्य व्यावृत्तः। तसादिन्द्रियादिभावाभावा-नुविधानाद् ज्ञानभावाभावयोरिन्द्रियादिसन्निकषीधेयमा-गन्तुकमस्य चैतन्यं धर्मी न खाभाविकः। ज्ञत एवेन्द्रिया-दीनामर्थवन्त्वमित्रस्या वैयर्थिमिन्द्रियाणां भवेत्। नित्यचै-तन्यस्रुत्यस्य प्रक्ताभिप्रायेण व्याख्येयाः। ज्ञस्ति चि ज्ञा-नोत्त्यादनप्रक्तिनिजा जीवानां, न तु व्योक्तद्रवेन्द्रियादिस-निकार्षेप्येषां ज्ञानं न भवतीति। तसाज्जडा एव जीवा इति प्राप्ते, ऽभिधीयते। यदागन्तुकज्ञानं जङ्खभावं तत्कदा चित्परीकं कदा चित्सन्दिग्धं कदा चिद्दिपर्यस्तं, यथा घटादि, न चैवमास्मा। तथाद्यनुमिमानोष्यपरोक्षः स्वरस्त्रप्यानुभविक संदिश्वानोप्यसन्दिग्धा विपर्यस्वन्नप्यविपरीतः सर्वस्वातमा तथा च तत्स्वभावः । न च तत्स्वभावस्य चैतन्यस्वाभावः स्तस्य निव्यत्वात् । तसादृत्त्यः क्रियाद्धपाः सकर्मिकाः कर्माभावे स्वषुप्यादौ निवर्तन्ते । न चैतन्यमात्मस्वभावः १० इति सिद्धम् । तथा च नित्यचैतन्यवादिन्यः अतयो न कयं चित् क्रियेन व्यास्थातव्या भवन्ति । गन्धादिविषयवृत्त्युपजने चेन्द्रियाणामर्थवत्तेति सर्वमवदातम् ॥

### उत्क्रान्तिगत्यागतीनाम् ॥ १९ ॥

यद्यप्यविक्ततस्वव परमात्मनो जीवभावस्तथा चानणुपरि-माणत्वं, तथाप्युत्क्रान्तिगत्यागतीनां श्रुतेश्व साक्षादणुप-रिमाणश्रवणस्य चाविरोधार्थमिदमधिकरणमित्याचेपसमा-धानाभ्यामाच । "ननु चे"ति । पूर्वपक्षं गृक्काति । "तत्र प्राप्तं ताविद्"ति । विभागसंयोगोत्पादे चित्रत्क्रान्त्यादीनां फर्चं, न च मर्वगतस्य ता स्तः । सर्वत्र नित्यप्राप्तस्य वा सर्वात्मकस्य वा तदसंभवादिति ॥

#### स्वात्मना चोत्तरयोः॥२०॥

खल्कमणं चि मरणे निक्ठम्। तचाचनतोपि तत्र स-तो देचलाम्यनिवृत्त्योपपद्यते न तु गत्यागती। तयोश्व-जने निक्ठयोः कर्त्वस्थभावयोर्व्यापिन्यसंभवादिति मध्यमं परिमाणं मचत्त्वं ग्ररीरस्थेव, तचार्चतपरीचायां प्रत्युक्तम्। गत्यागती च परममचित न संभवते। ऽतः पारिभेष्यादणु-

<sup>(</sup>१) स्वभावामिति-पा० २ |

सिन्धिः । गत्यागितभ्यां च प्रादेशिकत्वसिद्धेः मरणमिप देशद्यस्पर्णपमेव जीवस्य न तु तच सतः स्वास्यनिवृत्ति-माचिमित सिद्धमित्याच । "सत्योख गत्यागत्यो"रिति । इतस्य देशद्यसर्पणमेव जीवस्य मरणमित्याच । "देशप्रदे-ग्राना"मिति । तसाद्गत्यागत्यपेशोक्तान्तिरिष सापादाना-णुत्वसाधनमित्यर्थः । न केवनमपादानश्रुतेस्तक्तरीरप्रदेशग-नत्यत्वश्रुतेरस्येवमेवेत्याच । "स एतास्तेजोमाचा" इति ॥ नाणुरतच्छूतेरिति चेनेतराधिका-

### रॉत् ॥ २१ ॥

यत उत्कान्यादिश्वितिभर्जीवानामणुर्ल प्रसाधितं ततो व्यापकात्परमात्मनस्तेषां तिविकारतया भेदः। तथा च मचत्त्वानन्यादिश्वतयः परमात्मविषया न जीवविषया इ-त्यविरोध इत्यर्थः। यदि जीवा श्रणवस्ततो योयं विज्ञान्मयः प्राणिव्यिति कथं शारीरो मचत्त्वसंबन्धित्वेन प्रतिनिर्दिश्यते इति चोदयति। "नन्धि"ति। परिचरति। "शा-च्यद्यत्या" पारमार्थिकदृष्ट्या निर्देशो वामदेववत्। यथा चि गर्भस्य एव वामदेवो जीवः परमार्थदृष्ट्यात्मनो ब्रह्मन्वं प्रतिपदे। एवं विकाराणां प्रकृतेर्वास्तवादभेदात्तत्पाः माण्यव्यपदेश इत्यर्थः॥

#### स्वशब्दोन्मानाभ्यां च ॥

खप्रब्दं विभजते । "साखादेवे"ति । ४४० । "तथोन्मानमपी"ति । उद्दृत्य मानमुन्मानं, दः ४० दुद्दृतः ग्र- ततमी भागस्तसादिप ज्ञततमादुहृतः ज्ञततमी भाग इति तदिदमुन्मानम् । श्राराग्रादुहुनं मानमाराग्रमात्रमिति छ-त्रान्तरमवतारियतुं चोदयति । "नन्तणुत्वे सती"ति । ऋ-णुरातमा न ग्ररीरव्यापीति न सर्वाङ्गीणग्रैत्योपन् व्यः स्या-दित्यर्थः ॥

# अविरोधश्चन्दनवत् ॥ २३॥

लक्संयुक्तो हि जीवस्त्वक् च सक्तचप्ररीरव्यापिनोति त्वग्वापातमसंबन्धः सक्त ज्ञात्योपन्यो। समर्थ इत्यर्थः ॥

# अवस्थितिवैशेष्यादिति चेनाभ्यु-

# पगमाद् हृदि हि ॥२४॥

चन्दनिबन्दोः प्रत्यक्षतोत्त्रीयस्वं बुध्वा युक्ता कत्त्रमा भ-वित, यस्र तु संदिरधमणुलं सर्वाङ्गीणं च कार्यम्पलभ्यते तस्य व्यापित्वमात्सर्गिकमपद्याय नेयं कत्त्रपनावकार्यं जभते इति ग्रद्धार्थः । न च चरिचन्दनविन्दुदृष्टान्तेनाणुतानुमानं जीवस्य, प्रतिदृष्टान्तसंभवेनानैकान्तिकत्वादित्याच । "न चा-चानुमानमि"ति । ग्रङ्गामिमामपाकरोति । "त्राचीचात"-ंति । यद्यपि पूर्वेक्तिाभिः श्रुतिभिरणुलं सिद्दमातानस्वथापि ्रुत्यन्तरमुपन्यस्तम् ॥

मण्डेदा लोकवत् ॥ २५॥ देवलाचन्दनबिन्दोरणुमंचारेण देवव्याप्तिक-पपद्यते 🤲 त्यात्मनो ऽनवयवस्याणुसंचारः संभवी, तसाद्वेष-

स्यमिति मन्यन्ते तान्प्रतीदमुच्चते, "गुणास चोकविद"-ति । तिह्मजते । "चैतन्ये"ति । यद्यप्यणुर्जीवस्तथापि त-सुणस्थैतन्यं सकलदेच्यापि । यथा प्रदीपस्थान्यत्वेपि तद्गु-णः प्रभा सकलग्रचोदरत्यापिनीति । एतदपि प्राङ्कादारेण दूषियत्वा दृष्टान्तान्तरमाच ॥

# व्यतिरेको गन्धवत् ॥ २६॥

"अशीयमाणमि तदि"ति । श्रयस्थातिसूत्त्वातया ऽनुप-लभ्यमानचयमिति(१)। श्रांकते । "स्यादेतिदि"ति । विश्विष्टा-नामन्यत्वादित्युपनशणं द्रव्यान्तरपरमाणूनामनुप्रवेशादित्य-पि दृष्टव्यम् । विश्वेषानुप्रवेशाभ्यां च सन्निपि विश्लेषः सूत्त्वा-त्वान्नोपनच्यते इति । निराकरोति । "न,"नुतः । "स्रती-न्द्रियत्वादि"ति । परमाणूनां परमस्त्रच्यात्वान्तद्रतस्त्रपादिव-द्रस्थोपि नोपनभ्येतोपनभ्यमानो वा स्त्रच्या उपनभ्यते न स्थून इत्यर्थः । श्रोषमितरोचितार्थम् ॥

पथगुपदेशात् ॥ २८॥ निगद्याखातमस्य भाष्यम् ॥ तहुणसारत्वात्तु तद्व्यपदेशः

#### प्राज्ञवत् ॥ २९॥

"कण्डकतोदनेपी"ति । मचदन्पयोः संयोगोन्यमक्षाह्र न मचान्तं, न जातु घटकरकादिसंयोगा नभसो नभी व्यञ्जवते ऽपि त्वन्यानेव घटकरकादी,नितर्या अन् नभस्तेन

<sup>(</sup>१) मिति द्रष्टव्यम्—पा० १ ।

सर्वत्र घटकरकाद्युपलमा इति तेपि नभःपरिमाणाः प्र-सच्चेरिन्निति । न चाणोर्जीवस्य सक्तस्त्रश्रीरगता वेदनीपप-द्यते । यद्यप्यन्तःकरणमणु तथापि तस्य त्वचा संबद्धत्वा-(१) त्वचय समसाग्ररीरव्यापित्वादेकदेशेष्यधिष्ठिता त्वगधि-ष्ठितैवेति ग्ररीरव्यापी जीवः ग्रकोति सर्वाङ्गीणं ग्रैत्यम-नुभवितं लगिन्द्रियेण गङ्गायाम्(२), ऋणुसु जीवो यचास्ति तिकानेन ग्ररीरप्रदेशे तदनुभवेन सर्वाङ्गीणम्, तस्त्रासर्वी-ङ्गीणलात् । कण्टकतोदनस्य तु प्रादेशिकतया न सर्वाङ्गी-णोपचिक्थरिति वैषम्यम् । "गुणत्वमेव ची"ति । इदमेव चि गुणानां गुणत्वं यद्व्यदेशत्वमत एव चि चेमन्ते विष-क्तावयवाप्यद्रव्यगते ऽतिसान्द्रे शीतसार्श्वेऽनुभूयमानेप्यनुद्भृतं रूपं नोपचभ्यते यथा, तथा स्रामदादीनां गन्धवाद्वविप्रकी-र्णाचच्यावयवानामितसान्द्रे गन्धेनुभ्रयमाने रूपस्पर्भेः नान्-भ्रये ते, तत्कस्य चेतोरनुङ्गृतत्वात्तयोर्गन्थस्य चोङ्गृतत्वादिति । न च द्रव्यसा प्रचयप्रसङ्गः, द्रव्यान्तरावयवपूरणात्। त्रात एव कालपरिवासवशादस्य इतगन्धितोपलभ्यते । त्रपि च चैतन्धं नाम न गुणो जीवस्य गुणिनः, निं तु स्वभावः। न च स्वभा-वस्य व्यापित्वे भावस्याव्यापित्वं तत्त्वप्रचुतेरित्याच । "यदि च चैतन्यमि"ति। तदेवं श्रुतिस्मृतीतिचासपुराणसिद्धे जीव-स्माविकारितया(३) परमाताले तथा शुत्यादितः परममस्त्वे

<sup>(</sup>१) संबन्धात्—पा० १ |

<sup>(</sup>२) गङ्गायां निमग्नः--पा० २ |

<sup>(3)</sup> विकारतया-पा० २ ।

च या नामाणत्वस्रुतयसास्तदनुरोधेन बुद्धिगुणसारतया च्याख्येया इत्याच । "तद्गुणसारत्वादि"ति । तज्ञाचष्टे । "त-स्या बुद्देरि"ति । आत्मना स्वसंबन्धिन्या बुद्देरूपस्थापित-त्वात् तदा परामर्गः । निष ग्राइबुद्दमुक्तस्वभावस्यात्मन-स्तत्त्वं संसारिभिरनुभूयते । ऋषि तु योयं मिथ्याज्ञानदे-षाद्यनुषक्तः स एव प्रत्यात्ममनुभवगोचरः । न च ब्रह्म-खभावस्य जीवातानः कूटस्यनित्यस्य स्वत इक्तादेवानुष-क्रसंभव इति । बुद्धिगुणानां तेषां तदभेदाध्यासेन तद्दर्भवा-ध्यास उदग्ररावाध्यस्तस्येव चन्द्रमसी विम्बस्य तीयकार्य कम्पवत्त्वाध्यास इत्युपपादितमध्यासभाष्ये । तथा च बु-ङ्याद्युपाधिकतमस्य जीवत्विमिति बुद्धेरन्तः करणस्याणुतया सोप्यणुव्यपदेशभागभवति नभ इव करकोपचितं करकप-रिमाणम् । तथा चोत्कान्त्यादीनामुपपत्तिरिति । निगद-व्याख्यातमितरत् । प्रायणे ऽसत्त्वमसंसारित्वं वा ततस्य क्र-तविप्रणाश्चाकताभ्यागमप्रसङ्गः ॥

# यावदात्मभावित्वात्तु न दोषस्तद्दर्श-

#### नात् ॥ ३० ॥

याक्संसार्थाताभावित्वदित्यर्थः । समानः सन्निति बुद्धा समानः तद्गुणसारत्वदिति । "त्रपि च मिथ्या ज्ञाने"ति । न कोवन्नं यावत्संसार्थाताभावित्वमागमत उपपत्तितश्चेत्यर्थः । "त्रादित्यवर्णमि"ति । प्रकाश्रक्षपमित्यर्थः । "तमस" इति । श्रविद्याया इत्यर्थः । तमेव विदित्वा सान्नात्कत्य स्त्युमवि- द्यामत्येतीति योजना । च्रनुष्रयबीजं पूर्वपत्ती प्रकटयति । "ननु सुषुप्तप्रचययो"रिति । "सता" परमात्मना । च्रनुष्प-यबीजपरिचारः । च्रनोच्यते ॥

# पुंस्त्वादिवत्तस्य सतोभिव्यक्तियो-

गात्॥ ३१॥

निगद्याखातमस्य भाष्यम् ॥

नित्योपलब्ध्यनुपलब्धिप्रसङ्गो ऽन्य-

### तरनियमो वान्यथा॥ ३२॥

स्वादेतद् । श्रन्तः करणेपि सित तस्य नित्यसंनिधानात्क-सान्नित्योपनम्ध्यनुपन्नश्ची न प्रसच्यते । श्रयादृष्टिनपाकका-दाचित्कात्वात्मामर्थ्यप्रतिबन्धाप्रतिबन्धाभ्यामन्तः करणस्य नायं प्रसङ्गः । तावसत्येवान्तः करणे श्रात्मनो वेन्द्रियाणां वास्तां, तिकामन्तर्गं दुनान्तः करणेनेति चोदयति । "श्रय वान्य-तरस्यात्मन" इति । श्रय वेति सिद्धान्तं निवर्त्तयिते । सि-द्वान्ती ब्रूते । "न चात्मन" इति । श्रवधानं खल्वनुबुभूषा श्रश्रूषा वा । न चैते श्रात्मनो धर्मा, तस्याविक्रियत्वात् । न चेन्द्रियाणामेक्षेकेन्द्रियत्यतिरेकेष्यन्धादीनां दर्भनात् । तस्वादिस्त तदान्तरं किमपि यस्य चैते तदन्तः करणम् । तदिदमुक्तं "यस्यावधाने"ति । श्रत्रैवार्थे श्रुतिं दर्भयति । "तथाः चे"ति ।

# कर्ता शास्त्रार्थवत्त्वात् ॥ ३३ ॥

ननु तद्गुणसारत्वादित्यनेनैव जीवस्य कर्तृत्वं भोत्तृत्वं च चन्धमेवित तह्युत्पादनमनर्थकमित्यत त्र्राच । "तहुण-सारताधिकारेणे"ति । तसीवैष प्रपन्ती ये पग्यन्यातमा भी-क्तैव न कर्त्तीत तिन्नराकरणार्थः । शास्त्रपनं प्रयोक्तरि तक्कचणवादिवाच सा भगवान् जैमिनिः । प्रयोक्तर्यनुष्ठा-तरि कर्त्तरीति यावत् । शासफतं खर्गादि, सुतः, प्रयो-क्रुफ्रचसाधनताचश्रणत्वात् प्रावस्य विधेः, कर्त्रपेचितोपाय-ता चि विधिः, बुद्धियेत् कर्ची भोक्ता चात्मां ततो यसा-पेक्षितीपायी भोत्नुन तस्य कर्तृत्वं यस्य कर्तृत्वं न च त-स्रापेशितोपाय इति किं केन संगतिमिति शाससानर्थक-त्वमिवद्यमानाभिधेयत्वं तथा चाप्रयोजनत्वं स्थात् । यथा च तद्गुणसारतयास्या वस्तु सदपि भोक्तृत्वं सांव्यवचारिकमेवं कर्तृत्वमि सांव्यवचारिकं न तु भाविकम् । अविद्याव-द्विषयत्वं च प्रास्त्रस्रोपपादितमध्यासभाष्यद्गति सर्वमवंदातम् ॥

### विहारोपदेशात ॥ ३४ ॥

विचारः संचारः, क्रियाः तत्र स्वातन्त्र्यं नाकर्त्तुः संभवति, तसादपि कर्ता जीवः ॥

#### उपादानात् ॥ ३५ ॥

तदेतेषां प्राणानामिन्द्रियाणां विज्ञानेन बुद्धा विज्ञानं यचणयक्तिमादायोपादायेखुपादाने खातन्त्र्यं नाकर्तुं सं-भवति ॥

# व्यपदेशाच क्रियायां न चेन्निर्देश-विपर्ययः॥ २६॥

स्रभ्यस्यमात्रमेतन्न सम्यगुपपत्तिः । विद्यानं कर्तृ यद्यं तन्ते सर्वत्र हि बृद्धिः करणारूपा करणालेनैव व्यपदिस्थते न कर्तृत्वेन इस तु कर्तृत्वेन तस्या व्यपदेशे विपर्ययः स्थात्तसादारमेव विद्यानमिति व्यपदिष्टः । तेन कर्त्तेति । स्त्रनान्तरमवतारियतुं चोदयित । स्रत्रास् । 'यदी'ति । प्रज्ञावान्(१) स्वतन्त्र इष्टमेवारमनः संपादयेन्नानिष्टमनिष्टसंपत्तिरप्यस्थोपनभ्यते, तस्नास्न स्वतन्त्रस्तथा च
न कर्त्ता तस्रच्णात्वात्तस्थित्यः । स्रस्थोत्तरम् ॥

#### उपलब्धिवदिनयमः ॥ ३७ ॥

करणादीनि कारकान्तराणि कर्ता प्रयुङ्को न त्वयं कारकान्तरैः प्रयुज्यतद्र होतावन्मात्रमस्य स्वातन्त्यं न तु कार्यकियायां न कारकान्तराण्यपेश्वतद्दित । ईदमं स्वि स्वातन्त्यं नेश्वरस्याप्यत्रभवतोस्ती ह्युत्सन्न संकयः कर्त्ता स्वान्त्यं नेश्वरस्याप्यत्रभवतोस्ती ह्युत्सन्न संकयः कर्त्ता स्वान्त्या चायमदृष्टपरिपाकवम्मादिष्टमिभप्रेषु स्तत्साधनिव- अमणानिष्टोपायं व्यापारयन्त्रनिष्टं प्राप्त्रयादित्यनियमः कर्तृत्वं चेति न विरोधः विषयप्रकत्यनमात्रप्रयोजनत्वादिति । नित्यत्वेतन्यस्वभावस्य खल्वात्मन इन्द्रियादीनि करणानि स्वविषयमुपनयन्ति, तेन विषयाविष्कन्नमेव चैतन्यं वृत्तिरि-

<sup>(</sup>१) प्रेक्षावान्—पा०१ | २ |

[भ २ पा ६ च ६०] [ ४८४ ] [भामती] ति विज्ञानमिति चाख्यायते तत्र चाखास्ति खातन्त्यमि-त्यर्थः ॥

### शक्तिविपर्ययात् ॥ ३८॥

पूर्वं कारकविभक्तिविपर्यय उक्तः संप्रति कारकप्रकि-विपर्यय इत्यपुनक्क्तम् । ऋविपर्ययाय तु करणान्तरक-चानायां नाम्नि विसंवाद इति ॥

#### समाध्यभावाच ॥ ३९॥

समाधिरिति संयममुपलत्तयति । धारणाध्यानसमाधयो हि संयमपदवेदनीयाः । यथाज्ञः । त्रयमेकत्र संयम इ-ति । त्रत्र श्रोतव्यो मन्तव्य इति धारणोपदेशः । निदि-ध्यासितव्य इति ध्यानोपदेशः । द्रष्टव्य इति समाधेरूप-देशः । यथाज्ञ,स्तदेव ध्यानमर्थमात्रनिर्भासं खद्धपद्भव्य-मिव समाधिरिति सोयमिह कत्रीत्मा समाधावुपदिश्य-मान त्रात्मनः कर्त्तृत्वमवैतीति छत्रार्थः ॥

### यथा च तक्षोभयथा ॥ ४० ॥

श्रवान्तरसङ्गितमाद । "एवं ताव"दिति । विस्त्राति । "त-त्युन"रिति । पूर्वपद्यं ग्रह्माति । "तन्ने"ति । ग्राखार्थवन्ता-दयो दि देतव श्रात्मनः कर्त्तृत्वमापादयन्ति । न च खा-भाविको कर्त्तृत्वे संभवित श्रसत्यपवादे तदौपाधिकं यु-क्तम्, श्रतिप्रसङ्गात् । न च मुक्त्यभावप्रसङ्गोस्यापवादकः, यथा ज्ञानखभावे।(१) ज्ञेयाभावेपि नाज्ञो भवत्येवं क-

<sup>(</sup>१) स्वभाबोप्यात्मा—पा० २ İ

र्मृखभावोपि क्रियावेग्राभावेपि नाकर्ता । तस्नात् खा-भाविकमेवास्य कर्त्तृत्वमिति प्राप्ते, ऽभिधीयते । नित्यग्र्-इबुइमुक्तस्वभावं चि ब्रह्म भ्रयोभूयः श्रूयते तदस्य बुइत्व-मसर्विप बोइयो युक्तं वक्नेरिवासर्विप दाच्चे दर्भन्वं, तच्छी जस्य तस्यावगमात् । कर्त्तृत्वं त्वस्य क्रियावे शादवग-न्तव्यम् । न च नित्योदासीनस्य कूटस्वस्य नित्यस्यासङ-च्छ्तस्य संभवति, तस्य च कदा चिदपि ऋसंसर्गे कथं तक्कित्रोगो निर्विषयायाः शक्तोरसंभवात् । तथा च यदि तिसाद्यर्थं तिद्वषयः क्रियावेश्रो ऽभ्युपेयते तथा सति तत्ब-भावस्य स्वभावोच्छेदाभावाद् भावनाग्रप्रसङ्गो न च मुक्त-स्मास्ति कियायोग इति । क्रियाया दुःखत्वात् । न विग-चितसक्तचदुःखपरमानन्दावस्था मोत्तः स्थादित्यात्रयवानाद । "न खाभाविकं कर्त्तृत्वमात्मन" इति । त्रभिप्रायमनुष्वा ची-दयति । "ननु स्थितायामपी''ति । परिचरति । "न नि-मित्तानामपी"ति । प्रक्तप्रकाश्रया प्रक्तिः खरत्तया ऽवध्यं शक्यमाचिपति । तथा च तथा ऽऽचित्रं शक्यं सदैव स्थादि-ति भावः । चोदयति । "ननु मोचसाधनविधाना"दिति । परिचरति । ''नं साधनायत्तस्ये"ति । ऋसाकं तु न मोत्तः साध्या, ऽपि त ब्रह्मखरूपं तच नित्यमिति। उत्त-मभिप्रायमाविष्करोति । "त्र्रापि च नित्यग्रुद्दे"ति । ची-दयति । "पर एव तर्चि संसारी"ति । ऋयमर्थः । पर-संसंसारी तस्याविद्याप्रविचये मुक्ती सर्वे मुख्येरस्रविश्रेषात्। ततस्य सर्वसंसारोच्छेदप्रसङ्गः । परसादन्यश्चेता बुद्धादिस-

कात पवेति तस्यैव तर्षि मुक्तिसंसारी नात्मन इति। परि-चरित । ''नाविद्या प्रत्युपस्थापितत्वा"दिति । न परमात्म-नी मुक्तिसंसारी तस्य नित्यमुक्तत्त्वा,न्नापि बुद्धादिसङ्घा-तस्य, तस्याचेतनत्त्वाद,पि त्वविद्योपस्थापितानां बुद्धादिसङ्-घातानां भेदात्तत्तद्व द्यादिसङ्घातभेदीपधान त्रात्मेकीपि भिन इव विश्वद्धोणविश्वद्ध इव ततस्वैकनुद्धादिसङ्घा-तापगमे तच मुक्त इवेतरच बद्घ इव यथा मणिक्रपा-णाद्युपधानभेदादेकमेव मुखं नानेव दीर्घमिव वृत्तमिव च्यामभिवावदातमिवान्यतमीपधानविगमे तत्र मुक्तमिवान्य-चोपचितमिवेति नैकमुक्ती सर्वमुक्तिप्रसङ्ग,स्तसान्न परमा-त्मनो मोत्तसंसारी नापि बुद्धादिसङ्घातस्य किं तु बु-खाद्यपितसात्मस्वभावस्य जीवभावमापन्नस्रोति परमार्थः । श्रवैवान्वयव्यतिरेकी श्रुतिभिरादर्भयति । "तथा चे"ति । इतस्रीपाधिकं यदुपाध्यभिभवोङ्गवाभ्यामस्याभिभवोङ्गवै। द-र्भयित श्रुतिरित्याच । "तथा खप्रजागरितयो"रिति । स्र-चैवार्थे स्त्रं व्याचष्टे। "तदेतदाचे"ति । संप्रसादः सुवुप्तिः । स्रादेतत्। तक्षः पाण्यादयः सन्ति तैरयं वास्त्रादीन् व्यापा-रयन् भवतु दुःखी, परमात्मा त्वनवयवः कोन मनःप्रभृतीनि व्यापारयेदिति वैषम्यं तक्षो दृष्टान्तेनेत्यत स्त्राच । 'तज्ज-दृष्टान्तस्वे"ति । यथा स्वभरीरेणोदासीनस्तचा सुखी वा-स्वादीनि तु करणानि व्यापारयन् दुःसी, तथा स्वात्मना-त्मोदासीनः सुखी मनःप्रभृतीनि तु करणादीनि व्यापा-रयन् दुःखीत्येतावता ऽस्य साम्यं न तु सर्वथा । यथा ऽऽत्मा

च जीवो ऽवयवान्तरानपेशः खप्ररीरं व्यापारयहोवं मनः-प्रभृतीनि तु करणान्तराणि व्यापारयतीति प्रमाणसिद्धे नियोगपर्यनुयोगानुपपत्तिः । पूर्वपचच्चेत्वननुभाष्य दूषयति । "यमूत्रत"मिति । यत्परं चि प्राचं स एवं प्राचार्थः । क-र्वपेशितोपायभावनापरं तद् न कर्त्तृस्वरूपपरम् । नेन यथा चोकिसिद्धं कर्त्तारमपेच्य स्विषये प्रवर्त्तमानं न पुंसः स्वा-भाविकं कर्त्तृत्वमवगमयितुमृत्युचने, तसात्तत्त्वमसीत्यायुप-देशविरोधादविद्याक्ततं तदवितष्ठते । चोदयित । 'ननु सन्ध्ये स्थान''इति । च्रीपाधिकं हि कर्तृत्वं नीपाध्यपगमे संभवतीति खाभाविकमेव युज्यतद्रत्यर्थः । ऋषि च यत्रा-पि करणमस्ति तचापि केवचस्यात्मनः कर्तृत्वश्रवणात्बा-भाविकमेव युक्तमित्याच । "तथोपादानेपी"ति । तदेतत्प-रिचरति । "न तावत्मन्धा"इति । उपाध्यपगमी ऽसिद्दी-न्तःकरणस्रोपाधेः सन्ध्येष्यवस्थानादित्यर्थः । ऋषि च स्त्रे यादमं ज्ञानं तादमो विचारोपीत्याच । "विचारोपि च तचे''ति । "तथोपादाने ऽपी''ति । यद्यपि कर्तृविभिक्तः केवचे कर्तरि श्रूयते तथापि कर्मकरणोपधानक्वतमस्य कर्तृत्वं न ग्रुइस्य निच परग्रुसचायम्बेत्ता केवलम्बेत्ता भवति । ननु यदि न क्रेवचस्य कर्तृत्व,मपि तु करणा-दिसिस्तसीव, तथा सति करणादिष्विप कर्तृविभिक्तिः स्थान चैतदस्तीत्याच । "भवति च जोक"इति । क-रणादिष्वपि कर्तृविभक्तिः कदा चिदस्येव विवसावशादि-त्यर्थः । ऋषि चेयमुपादानश्रुतिः करणव्यापारोपरममा-

नपरा न खातन्त्र्यपरा कर्तृविभक्तिसा भाक्ती कूर्च पि-पतिषतीतिवदबुद्धिपूर्वकस्य करणव्यापारीपरमस्य दृष्टत्वा-दित्याच । "ऋषि चासिन्नुपादान"इति । यस्त्यं व्यप-देश इति यत्तदुक्तमसाभिरभ्युच्चयमात्रमेतदिति तदितः समुख्यितम् । "सर्वेकारकाणामेवे" ति । विक्रियन्ति तण्डु-चा<sup>ँ</sup> ज्वचिन्त काष्ठानि विभितं स्थाचीति चि खव्यापारे सर्वेषां कर्तृत्वं, तिकां बुद्धादीनां कर्तृत्वमेव न करणत्व-मित्यत चाच । "उपनम्धपेक्षं त्वेषां(१) करणत्वम्" । न-न्वेवं सति तस्थामेवात्मनः स्वाभाविकं कर्तृत्वमस्त्वित्यत त्रा-🔻 । "न च तस्या"मुपन्रस्थावप्यस्य स्वाभाविकां "कार्नेत्वम-स्ति", कस्मा"नित्योपचिधस्द्रपत्वादा"त्मनी नित्र नित्ये स्वभावे चास्ति भावस्य व्यापार इत्यर्थः। तदेवं नास्योपन्यो। खाभाविकं कर्तृत्वमस्तीत्युक्तम् । नापि बुद्धादेरूपचिध-कर्तृत्वमात्मन्यध्यस्तं यथा तद्गतमध्यवसायादिकर्तृत्वमित्या-ष । "त्रहंकारपूर्वकमपि कर्तृत्वं नोपचव्धर्भवित्मर्हति"। कुतः । "ऋदंकारस्याप्युपचभ्यमानत्वात्" । निष्कः ग्रारीरा-दि यस्यां क्रियायां गम्यं तस्यामेव गन्तृ भवति । एत-दुक्तं भवति । यदि बुद्धिरूप्लब्ध्री भवेत् ततस्तस्या उप-च्यात्रमात्मन्यध्यस्येत । न चैतदस्ति, तस्या जडत्वेनीपच-भ्यमानतयोपचिक्यकर्तृत्वानुपपत्तेः । यदा चोपचळी बुद्धेरक-र्नृत्वं तदा यदुक्तं बुद्देरपचन्धृत्वे करणान्तरं कच्पनीयं तथा च नाममाचे विसंवाद इति तम्न भवतीत्याच । "न चैवं

<sup>(</sup>१) तेषां करणानामिति भाष्ये पा० !

सित करणान्तरकणना" बुद्देसपच्यात्वासायात् । तिकिनित्वानीमकरणं बुद्धिसपच्यावातमा चानुपच्यात्वात ग्राह । "बुद्धेः करणत्वाभ्यपगमात्" । ग्रायमभिसंधिः । चैतन्यमुपच्यात्मस्वभावो नित्य इति न तत्रात्मनः कर्तृत्वम्, नापि बुद्धेः करणत्वं, किं तु चैतन्यमेव विषयावचित्रं वृत्तिरिति चोपच्यािरिति चाख्यायते । तस्य तु
तत्तिद्विषयावच्छेदे वृत्ती बुद्धादीनां करणत्वमात्मनश्च तदुपधानेनाचंकारपूर्वकं कर्तृत्वं युज्यतइति ॥

# परात्तु तच्छ्रुतेः ॥ ४१ ॥

यदेत ज्ञीवानामी पाधिकं कर्तनं तत्प्रवर्तनालका पेषु रागादिषु सत्मु नेश्वरमपरं प्रवर्तकं कल्पियत् मर्चित, ऋतिप्रसङ्गात्। न नेश्वरो देषपश्चपातर हितो जीवान्साध्वसाधुनि कर्मीण प्रवर्तियत् मर्चित येन धर्माधर्मा पेश्वया जगद्दै चित्र्यमपपदोत । स हि स्वतन्त्रः कारू णिको धर्मण्व
जन्तून् प्रवर्तये नाधर्मे, ततश्च तत्प्रेरिता जन्तवः सर्वे धार्मिका
पवित सुखिन एव स्युने दुःखिनः । स्वतन्त्रास्तु रागादिप्रयुक्ताः प्रवर्तमाना धर्माधर्मप्रचयवन्तो वैचित्र्यमनुभवन्तीति
युक्तम् । एवं च विधिनिषेधयोर र्धवन्त्वमितरया तु सर्वयाः
जीवा ऋस्वतन्त्रां इतीश्वरेणेव प्रवर्धन्तद्दित द्वातं विधिनिषेधाभ्यां, निच बलवदिन सिल् सिन्द्यमानं प्रत्युपदेशो ऽर्धवान् । तसादेष द्वाव साधु कर्म कारयती त्यादयः श्रुतयः
समस्तिविधिनिषेधश्रुतिविरोधा सोकिविरोधा चैश्वर्यप्रशंसापरतयः

नेया इति प्राप्ते, ऽभिधीयते । एव च्चीव साधु कर्म कारयती-त्यादयसावक्कुतयः सर्वव्यापारेषु जन्तूनामीश्वरतन्त्रतामाज्ञः। तदसति बन्धके(१) न प्रश्नंसापरतया व्याख्यातुमुचितम् । न च श्रुतिसिद्धस्य कल्पनीयता, येन प्रवर्तकेषु रागादिषु सन्सु तत्कान्यना विरुध्येत । न चेश्वरतन्त्रत्वे धर्मएव ज-न्तूनां प्रवृत्तेः सुखिलमेव न वैचित्यमिति युक्तम्। यद्यप्य-यमीसरो वीतरागस्तथापि पूर्वपूर्वजन्तुःकर्मापेशया जन्तू-न् धर्मीधर्मयोः प्रवर्तयन् न देषपश्चपाताभ्यां विषमो नापि निर्घुणः । न च कर्मप्रचयस्यादिरस्यनादिलात्संसारस्य न चेश्वरतन्त्रसः क्षतं विधिनिषेधाभ्यामिति सांप्रतम् । न-शिश्वरः प्रवस्तरपवन इव जन्तून् प्रवर्तयत्यपि तु तस्वैतन्य-मनुरुध्यमानो रागाद्युपचारमुखेनै,वं चेष्टानिष्टप्राप्तिपरिचा-रार्थिनो विधिनिषेधावर्थवन्तौ भवतः। तद्नेनाभिसंधिनो-क्तं "परायत्तेपि चि कर्तृत्वे करोत्येव जीव" इति । त-सादिधिनिषेध्रपास्ताविरोधानोकस्य स्थूचदर्पितात् 'एव च्चोव साधु कर्म कारयती'त्यादि श्रुतेः

'त्रज्ञो जन्तुरनीशोयमात्मनः सुखदुःखयोः । देश्वरप्रेरितो गच्छेत्खर्गं ना श्वभ्रमेव वा' ॥ इति

सृतेस्रेश्वरतन्त्राणामेव जन्तूनां कर्तृत्वं, न तु स्वतन्त्रा-णामिति सिद्धम् । ईश्वर एव विधिनिषेधयोः स्थाने नियु-ज्येत् यद्विधिनिषेधयोः फत्तं तदीश्वरेण तत्प्रतिपादितधर्माध-भीनरपेष्ठेण क्वतमिति विधिनिषेधयोरानर्थक्यम् । न कोवल-

<sup>(</sup>१) नाभके-पार्श्रा

मानर्थकां विपरीतं चापद्यतद्याः । ''तथा विश्वितकारि-ण''मिति । पूर्वे क्तिः द्वेषः क्ततन्। प्राक्तताभ्यागमः प्रसञ्चेत । च्यतिरोचितार्थमन्यत् ॥

## अंशो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्वमधीयतएके॥ ४३॥

त्रवान्तरसङ्गतिमाच । "जीवेश्वरयो"रिति र्योपकारकभावः प्रयोज्यप्रयोजकभावः । ऋकापाततो वि-निगमनाचेतोरभावादनियमो निश्चय इत्युक्तो निश्चयचेता-भासदर्भनेन भेदपश्वमालम्बाच । "ब्रथवे"ति । देश-तव्येशितृभावसान्वेष्यान्वेष्ट्रभावस ज्ञेयज्ञातृभावस नियम्य-नियन्तुभावसाधाराधेयभावस न जीवपरमातानोरभेदे ऽव-कस्यते । न च 'ब्रह्मदाशा ब्रह्मकितवा' इत्यादास अतयो दाशा ब्रह्मिकतवा ब्रह्मोत्यादिप्रतिपादनपरा जीवा-नां ब्रह्मणो भेदे ऽवकरणन्ते । न चैताभिर्भेदाभेदप्रतिपा-दनपराभिः श्रुतिभिः साक्षादंश्रत्वप्रतिपादकाच मन्त्रवर्णा-त्यादी उस्य विश्वा भूतानीत्यादेः, स्मृतेश्व ममैवांग इत्यादे-जीवानामी यरां प्रत्वसिद्धः निर्ति प्रयोपा धिसंपदा च विध-तियोगेनेश्वरः खांश्रानामपि निक्षष्टोपाधीनामीष्टद्दि युज्य-ते । निष्ठ तावदनवयवेश्वरस्य जीवा भवितुमर्चन्यंशाः । अपि च जीवानां ब्रह्मां प्रत्वे तद्गता वेदना ब्रह्मणो भवे-त् । पादादिगताद्दव वेदना देवदत्तस्य । ततस्य ब्रह्माभ-

यंगतस्य समस्तजीवगतवेदनानुभवप्रसङ्ग इति वरं संसार एव मुक्तोसाच चि खगतवेदनामाचानुभवात् न भ्रुरि दुःख-मनुभवति । मुक्तस्तु सर्वजीववेदनाभागिति प्रयत्नेन म्-क्तिरनर्थवज्जनतया परिचर्तव्या स्वादिति । तथा भेदाभे-द्योः परस्परविरोधिनोरेकवासंभवान्नां प्रत्वं जीवानाम्। न च ब्रह्मेव सदसन्तसु जीवा इति युत्तं सुखदुःखमुित्तसं-सारव्यवस्थाभावप्रसङ्गादन् ज्ञापरिचाराभावप्रसङ्गाच । तसा-च्जीवा एव परमार्थसन्ता न ब्रह्मैकमदयम्। ऋदैतस्रुतयस्तु जातिदेशकालाभेदनिमित्तोपचारादिति प्राप्ते, ऽभिधीयते । श्वनिधगतार्थाववीधनानि प्रमाणानि विश्रेषतः श्रव्दः । तत्र भेदो चोकसिद्धलान्न प्रव्देन प्रतिपादः। ऋभेदस्वनिधगत-त्वादिभगतभेदानुवादेन प्रतिपादनमर्चेति । येन च वाक्य-मुपक्रस्यते मध्ये च परार्म्ध्याते ऋन्ते चीपसंद्वियते तर्वेव तस्य तात्पर्यमुपनिषद्यादैतोपक्रमतत्परामर्भतदुपसंचारा च-दैतपरा एव युज्यन्ते । न च यत्परास्तदै।पचारिकं युक्त,-मभ्यासे चि भ्रयस्वमर्थस्य भवति नास्पलमपि प्रागेवी-पचरितत्वमित्युक्तम् । तसादद्वैते भाविके स्थिते जीवभाव-साख ब्रह्मणो ऽनाद्यनिर्वचनीयाविद्योपधानभेदादेकस्वेव बि-म्बस्य दर्पणासुपाधिमेदात्प्रतिविम्बमेदाः । एवं चानुज्ञापरि-चारे। चै। किकवैदिकी। खखदुः खमुक्तिसंसारव्यवस्था चीपप-द्यते । न च मोश्रस्यानर्थवज्ञचताः यतः प्रतिविम्बानामिव भ्यामतावदाततादिजीवानामेव नानावेदनाभिसंबन्धा ब्रह्म-णस्य निम्नस्थेन न तद्भिसंनन्धः । यथा च दर्पणापनये-

तत्प्रतिविम्बं विस्वभावे ऽव(१)तिष्ठते, न क्रपाणे प्रतिविम्बत-मध्येवमविद्योपधानविगमे जीवे ब्रह्मभाव इति सिद्धं जीवो ब्रह्मां ग्रह्व तत्त्तन्त्रतया न त्वंग्र इति तात्पर्यार्थः । सप्तद्रश्र-संख्यापरिमितो राभिर्गणः सप्तदभकः। तद्यथा, बुद्धिकर्मे-न्द्रियाणि बाह्यानि दग्र बुद्धिमनसी वृत्तिभेदमात्रेण भिन्ने अप्येकीकृत्येकमन्तः करणं ग्रारीरं पञ्च विषया इति सप्तद-श्रको राश्चिः । अनुज्ञाविधिरभिमतो न तु प्रवृत्तप्रवर्तना । अपैरहषेये(२) प्रवर्तियतुरभिप्रायानुरोधासंभवात् । क्रत्वर्था-यामग्रीषोमीयचिंसायां प्रवृत्तप्रवर्तनानुपपत्तेस्र । पुरुषार्थेपि नियमांग्रे ऽप्रवृत्तेः । "कःपुनर्दे इसंबन्धं" इति । निंच कूट-खनित्यस्यातानीपरिणामिनोस्ति देचेन संयोगः समवायो वा ऽन्यो वा कञ्चित्संबन्धः सक्तचधर्मातिगत्वादित्यभिसंधिः। उत्तरं 'देचादिरयं संघातोचमेवें वातानि विपरीतप्रवायी-त्पत्तिः" । च्ययमर्थः । सत्यं नास्ति कञ्चिदातानो देचादिभिः पारमार्थिकः संबन्धः, किं तु बुद्धादिजनितात्मविषया वि-परीता वृत्तिरहमेव देहादिसंघात इत्येवंद्धपा । ऋसां दे-चादिसंघात चात्मतादात्म्येन भासते । सीयं सांवृतसादा-त्म्यचश्रणः संबन्धा न पारमार्थिक इत्यर्थः। गृढाभिसंधियो-दयति । "सम्यग्दिर्भानसार्ची"ति । उत्तरं "न तस्रे"ति । य-दि दक्तास्त्रबदेचादिसंघातो ऽविद्योपदर्भित एकमेवादितीयं ब्रह्मासीति सम्यादर्भनमभिमतःमद्वा तदन्तं प्रति विधिनि-

<sup>(</sup>१) भावेनाव-पा०१।२।

<sup>(</sup>२) अपौरुषेये वेदे-पा० । १।

[भामती] षेधयोरानर्थकामेव । एतदेव विभादयति । "हेयोपादेययो"-रिति । चोदको निगूढाभिसंधिमाविष्करोति । "ग्ररीरव्यति-रेकदर्भिन एवा"मुस्मिकफलेषु कर्मस दर्भपूर्णमासादिषु नि-योज्यत्वमिति चेत्परिचरति । "न, तत्संचतत्वाभिमानात्"। एतिद्दभजते । "सृत्य"मिति । यो च्यात्मनः षाट्कीप्रिका-हेचादुपपच्या व्यतिरेकं(१) वेद, न तु समस्तवुद्यादिसंघा-तव्यतिरेनं, तस्यामुत्रिकफलेव्यधिकारः । समस्तवुद्यादि-व्यतिरेक्ववेदिनस्त कर्नृभोक्तृत्वाभिमानरिकतस्य नाधिकारः कर्मणि । तथा च न यथेष्टचेष्टा, ऽभिमानविकासय तस्या श्रायभावादिति । येषां तु सांख्यानां वैग्रेषिकाणां वा सु-खदुःखव्यवस्थां पारमार्थिकीमिक्कतां वच्च त्रात्मानः सर्व-गतास्तेषामेवेष व्यतिकरः प्राप्तोति । तत्र प्रश्नपूर्वकं सां-ख्यान्प्रति व्यतिक्रमं तावदाच । "कय"मिति । यादमसा-हमो गुणसंबन्धः सर्वान्युरुषान्प्रत्यविभिष्ट इति तत्कृते स-खदुःखे सर्वाग्रत्यविशिष्टे । न च कर्मनिवन्धिना व्यवस्था, कर्मणः प्राह्मतलेन प्रक्रतेश्व साधारणलेनाव्यवस्थाताद-वस्थ्या,चोदयति । "स्रादेत"दिति । ऋयमर्थः । न प्रधानं स्विश्वतिख्यापनाय प्रवर्तते, निंतु पुरुषार्थम् । यं च पुरुषं प्रत्यनेन भोगापर्वेगा पुरुषार्था साधिता तं प्रति समाप्ताधिकारतया निवर्तते, पुरुषान्तरं तु प्रत्यसमाप्ताधि-कारं प्रवर्तने । एवं च मुक्तसंसारिव्यवस्थापपक्तेः सुख-दुःखव्यवस्थापि भविष्यतीः ति निराकरोति । "नची"ति ।

<sup>(</sup>१) दूपपत्त्वात्मातिरेकं-पार्व २ |

सर्वेषां पुरुषाणां विभुत्वात्प्रधानस्य च साधारण्यादम् पुरुषं प्रत्यनेनार्थः साधित इत्येतदेव नास्ति । तस्रात्प्रयोजनव-भ्रोन विना चेतुं व्यवस्था ऽऽस्थेया। सा चायुक्ताः चेत्व-भावादित्यर्थः । भवतु सांख्यानामव्यवस्था प्रधानसमवाया-दहष्टस्य प्रधानस्य च साधारप्यात् । काणादादीनां त्वा-तमसमवाय्यदृष्टं प्रत्यातमसाधारणं तत्कृतस्य मनसा स-चात्मनः खखामिभावजन्नणः संबन्धा ऽनादिरदृष्टभेदानाम-नादित्वा,त्तया चातामनःसंयोगस्य साधारत्येपि स्वस्वामि-भावस्थासाधारस्थादभिसंध्यादिव्यवस्थोपपद्यतएव । संयोगोपि साधारणः । निच तस्य मनस स्रात्मान्तरैर्यः संयोगः स एव स्वामिनाप्यात्मसंयोगस्य प्रतिसंयोगभेदेन भेदात् । तसादात्मैकत्वस्रागमसिद्दत्वाद्वावस्थायासैकत्वेपि **उपपत्तेर्नानेकात्मक ज्पनागै।रवादागमविरोधाञ्चान्यविश्रेषव**-त्त्वेन च भेदकल्पनायामन्योन्याश्रयापत्तेः । भेदे चि त-त्करपना ततस्य भेद इति । एतदेव काणादमतदूषणं भाष्यक्रता तु प्राढवादितया काणादान्प्रत्यप्यद्दष्टानियमा-दित्यादीनि द्वत्राणि योजितानि सांख्यमतदूषणपराण्येवेति तु रोचयन्ते के चित्तदास्तां तावत् ॥

इति श्रीवाचस्यतिमिश्रविरचिते भगवत्याद्शारीरकभाष्य-विभागे भामत्यां दितीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

#### तथा प्राणाः ॥ १ ॥

यद्यपि ब्रह्मवेदने सर्ववेदनप्रतिज्ञातदुपपादनश्रुतिविरोधा-दज्जनरादैतश्रुतिविरोधाच प्राणानां सर्गादे। सङ्गावश्रुतिर्व- यदस्रतवादिश्रुतयद्वान्यया कयं चिन्नेतुमुचिता, तथाय-न्यथानयनप्रकारमिवदानन्यथानुपपद्यमानैकापि श्रुतिर्वेक्वीर-न्यथयेदिति मन्नानः पूर्वपश्चयति । स्रत्र चाभ्युच्चयतया वि-यदिषकरणपूर्वपश्चचेत्रन् सारयति । "तच तावदि"ति । प्र-ब्दैकप्रमाणसमिषगम्या चि मचाभूतोत्पत्तिसारा यत्र ग्र-ब्दो निवर्तते तत्र तत्रमाणाभावेन तदभावः प्रतीयते। यथा चैत्यवन्दनतत्कर्मधर्मताया इत्यर्थः । त्रत्रत्रापाततः स्रुतिविप्र-तिपत्त्यानध्यवसायेन पूर्वपश्चयित्वा ऽघ वेत्वभिद्धितं पूर्वपश्चम-वतारयति । ऋभिप्रायोस्य दर्भितः(१) 'पानव्यापच तद्ददि'-त्यनाप्रवप्रतिग्रचेष्न्याद्यधिकरणपूर्वपश्चसूनार्थसादय्यं तदा प-राम्हष्टम् । राह्यान्तस्तु स्थादेतदेवं यदि सर्गादे। प्राणस-द्वावश्रुतिरनन्यथासिद्वा भवेत् । श्रन्यथैव लेषा सिध्यति । अवान्तरप्रचये द्वाग्रिसाधनानां इिष्टर्वक्तव्येति तद्थीसावु-पक्रमः । तत्राधिकारिपुरुषः प्रजापतिरप्रणष्ट एव त्रैची-क्यमात्रं प्रजीनमतस्तरीयान्प्राणानपेच्य सा श्रुतिरूपपन्नार्था। तसाङ्ग्यसीनां श्रुतीनामनुग्रचाय सर्वविज्ञानप्रतिज्ञोपपच्य-र्थस्य चोत्तरस्य संदर्भस्य गै। णले तु प्रतिज्ञातार्थानुगुण्या-भावेनानपेश्चितार्थत्वप्रसङ्गात्, प्राणा ऋपि नभीवद्वह्मणी विकारा इति । न च चैखवन्दनादिवत्पर्वेषा प्राणानामृत्य-च्यश्रुतिः, क चित्वस्वेषामृत्यच्यश्रवणमृत्यत्तिश्रुतिस्तु तच-तच दर्भिता । तसादैषम्यं चैत्यवन्दनपोषघा(२)दिभिरि-

<sup>(</sup>१) वर्णितः-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) उपवासवाची पोषधशब्द इति कल्पतरौ ।

ति। के चिदियद्धिकरणव्याख्यानेन गौण्यसंभवादिति सूर्वं व्याचक्षते। गौणी प्राणानामुत्यत्तिश्रुतिरसंभवादुत्यत्तेरित। तदयुक्तम् विकल्पासच्चात्। तथाचि प्राणानां जीवव-द्याविक्षतबद्यात्मतयानुपपत्तिः स्थात् ब्रह्मणस्तत्त्वान्तरतयाः वा, न तावच्जीववदेषामविक्षतबद्यात्मता जड्वात्। तसा-त्राच्यान्तरतयेषामनुत्यत्तिरास्थेया। तथा च ब्रह्मवेदनेन सर्ववेदनप्रतिज्ञाव्याचितः समस्तवेदान्तव्याकोपश्चेत्येतदाच । "वियद्धिकरणे ची"ति॥

### तत्पाक् श्रुतेश्व ॥ ३ ॥

निगदव्याखातमस्य भाष्यम् ॥

### तत्पूर्वकत्वाद्वाचः ॥ ४ ॥

वाच इति वाक्प्राणमनसामुपलश्रणम् । स्रयमर्थः । यत्रापि तेजःप्रभृतीनां स्ट्टी प्राणस्टिन्नीतिति बूषे । तत्राणुतिति बूमसे । तथासि, यिसन् प्रकरणे तेजीवन्नपूर्वकत्वं वाक्प्राणमनसामान्नायते ऽन्नमयं सीत्यादिना, तद्यदि मुख्यार्थः 
ततस्तत्मामान्यात्मेविषामेव प्राणानां स्टिन्टिस्ता । स्रय गौणं, 
तथापि ब्रह्मकर्तृकायां नामस्प्रयाक्रियायामुपक्रमोपसं सारपर्याकोचनया श्रुत्यन्तरप्रसिद्धेस् ब्रह्मकार्यत्वप्रपन्नार्थमेव प्राणादीनामाणोमयत्वास्यभिधानित्युक्तीव तनापि प्राणस्टिन्रिति सिद्दम् ॥

सप्तगतेर्विशेषितत्वाच ॥ ५ ॥ त्रवान्तरसंगतिमाच । "जन्पत्तिविषयं"इति । संग्रयकार-

पंमाच । "श्रुतिविप्रतिषेधा"दिति(१) । "विश्रयः" संग्रयः । क चित्रप्तप्र प्राणाः । तद्यया । चसुर्घाणरस्नवाक्त्रीत्रमन-स्विगिति । का चिद्ष्टी प्राणा यच्चत्वेन वस्थनेन गुणेन संकीर्त्यन्ते । तदायाः, व्राणरसनवाक्चक्षुःश्रीचमनोचस्तल-गिति । तएते ग्रहा, एषां तु विषया ऋतिग्रहास्वष्टावेव प्राणी वै यदः सीपानेनातियाचेण गृदीती ऽपानेन दि गन्धान् जिघ्रतीत्यादिना संदर्भेणोक्ताः । क चिन्नव । तदाया सप्त वै भीर्षण्या प्राणाः दाववाच्चाविति, दे श्रीचे द चक्षुषी दे घ्राणे एका वागिति सप्त । पायूपस्थी बुद्धि-मनसी वा(२) दाववाच्चाविति नव । क्वचिद्गा । नव वै पुरुषे प्राणास्तउक्ता नाभिर्द्यमीति । क चिदेकादम, द्रमेमे पुरुषे प्राणाः । तद्यया, नुद्दीन्द्रियाणि घ्राणादीनि पच्च-कर्मेन्द्रियाण्यपि चसादीनि पचात्मैकादम, चान्नोति व्या-प्रीत्यिधष्ठानेनेत्यातमा मनः स एकादश इति । क चिद्वा-दम । सर्वेषां सार्मानां त्वगेकायनमित्यत्र । तदाया. त्व-मासिकारसनचकुःश्रोचमनोद्दयचसापादोपस्थपायूवागिति । क चिदेतएव प्राणा ऋचंकाराधिकास्त्रयोदश्र । एवं विप्रतिपन्नाः प्राणियत्तां प्रति श्रुतयः । श्रत्र प्रश्नपूर्वे पूर्व-पर्क रुक्काति किं तावत्प्राप्तं, "सप्तैवे"ति । सप्तैव प्राणाः । कुतः । "गतेः" । त्र्यवगतेः । "श्रुतिभ्यः" सप्त प्राणाः प्रभवन्तीत्यादिभ्यः । न केवचं श्रुतितो ऽवगतिर्विभ्रेषणाद-

<sup>(</sup>१) श्रुतिविप्रतिपत्तेरिति भाष्ये पा० |

<sup>(</sup>२) 'बुद्धिमनसी वा' २ नाहित ।

[भामती] [ ५०८ ] [म्र २ पा ४ छ ५]
प्रेवमे वेत्या इ । "विशेषितत्वा इ" । "सप्त वै श्रीर्षण्याः श्राणा" इति । ये सप्त श्रीर्षण्याः श्रोचादयस्ते प्राणा इ-त्युक्ते इतरेषामश्रीर्षण्यानां इस्तादीनामप्राणत्वं गम्यते । यथा दक्षिणेनाक्षा पश्यतीत्युक्ते वामेन न पश्यतीति गम्यते । एतदुक्तं भवति । यद्यपि श्रुतिविप्रतिषेधो यद्यपि च पूर्वसंख्या इ न परासां संख्यानां निवेशस्तथा ऽप्यवक्षेदकात्वेन बङ्गीनां संख्यानामसंभवादेकस्यां कर्ष्यमानायां सप्तत्वमेव श्रुक्तं प्राथम्याक्षाघवा इ, वृक्तिभेदमा चिवश्वया

## हस्तादयस्तु स्थिते उतो नैवम् ॥६॥

लष्टलादयो गमयितव्या इति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते, उच्यते ।

तुश्रव्यः पश्चं व्यावर्तयित न सप्तैव, किं तु चस्तादयोपि प्राणाः । प्रमाणान्तरादेकादेश्रत्वे प्राणानां स्थिते ऽतो
ऽस्मिन् सित सार्वविभक्तिकस्तिसः । नैवम् । जाघवात्रायम्याच्च सप्तत्विमत्यश्वरार्थः । एतदुक्तं भवित । यद्यपि
श्रुतयः स्वतः प्रमाणतया ऽनपेश्वास्तयापि परस्परविरोधान्नाः
र्थतत्त्वपरिक्तेदायाज्ञम् । न च सिद्धे वस्तुनि श्रुनुष्ठानद्ववः
विकस्पः संभवित । तस्मात्रमाणान्तरोपनीतार्थवश्चेन व्यवस्थाप्यन्ते । यथा सुवेणावद्यतीति मांसपुरोजाश्चावदानासंभवात् संभवाच्च द्रवावदानस्य(१) सुवावदाने द्रवाणीति व्यवस्थाप्यते । एविमद्यापि रूपादिबुद्धिपञ्चककार्यव्यवस्थातसक्षुरादिबुद्धीन्द्रियकरणपञ्चकव्यवस्था । नद्यन्थादयः स-

<sup>(</sup>१) द्रवहूव्यावदानस्य-पा० २ |

त्बिपीतरेषु घाणादिषु गन्धाद्युपलम्ध्यनुमितसङ्गावेषु रूपा-दीनुपचभन्ते । तथा वचनादिचसणकार्यपच्चकव्यवस्थातो वाक्पाप्यादिचशणकर्मे न्द्रियपच्चकव्यवस्था । निच जातु मूकादयः सत्बपि विचरणाद्यवगतसङ्गावेषु पादादिषु बुद्धी-न्द्रियेषु वा वचनादिमन्तो भवन्ति । एवं कर्मबुद्धीन्द्रियासंभ-विन्या संकरपादिकियाव्यवस्थयान्तःकरणव्यवस्थानुमानम् । एकमपि चान्तःकरणमनेकक्रियाकारि भविष्यति<sup>,</sup> यथा प्र-दीप एको रूपप्रकाभविकितरस्ते दभोषणचेतुः। तसान्ना-न्तःकरणभेदः। एकमेव लन्तःकरणं मननान्मन इति चाभि-मानादचंकार इति चाध्यवसायाद्वुद्विरिति चाख्यायते। वृ-त्तिभेदाचाभिन्नमपि भिन्नमिवोपचर्यते चयमिति, तत्त्वेन त्वेकमेव भेदे प्रमाणाभावात् । तदेवमेकादग्रानां कार्याणां व्यवस्थानादेकादम प्राणा इति श्रुतिराञ्जसी । तदनुगु-पातया त्वितराः श्रुतयो नेतव्याः । तचावयुत्यनुवादेन स-ण्ताष्टनवदग्रसंख्याश्रुतयो ययैकं वृणीते हैं। वृणीते इति चीन् वृषीतद्द्येतदानुगुष्यात् । द्वादमचयोदमसंख्यासुती तु कयं चिद्वृत्तिभेदेन भेदं(१) विविधाले।पासनादिपरतया नेतव्ये। तसादेकादग्रैव प्राणा नेतरइति सिद्धम्। ऋपि च श्रीर्षण्यानां प्राणानां यत्मप्रत्वाभिधानं तदिप चतुर्ध्वेव स्य-वस्थापनीयम् प्रमाणान्तरविरोधात् । न खनु द्वे चक्षुषी, रूपोपचब्धिचशणसा कार्यसाभेदात् । पिचितेकचशुषस्तु न ताहभी रूपोपन्थिभविति याहभी समग्रचकुषः, तसादेक-

<sup>(</sup>१) भेदेनाभेदेषि भेदं-पा० १ ।

मेवचमुरिधष्ठानभेदेन तु भिन्नमिवीपचर्यते । काणस्वाप्ये-कगोलकगतेन चक्षुरवयवेनीपलमाः । एतेन घ्राणयोचे या-पि व्याख्याते । इयमपरा द्धत्रद्वययोजना । "सप्तैव प्राणा"श्व-चुर्त्राषरसनवाक्श्रोचमनस्वच उक्रान्तिमन्तः सुः। सप्ता-नामेव गतिश्रुतेर्विभोषितत्वादिति व्याख्यातुं ग्रङ्कते(१)। "ननु सर्वश्रब्दोप्यचे"ति । ऋखोत्तरं "विशेषितत्वा"दिति । चक्षुरा-दयस्वक्पर्यन्ता जन्नान्ती विश्वेषिताः । तसात्मवंशब्दस्य प्रक्रतापेश्वलात् सप्तेव प्राणा उत्जामिन्त न पाण्यादय इति प्राप्तम् । चोदयति । "नन्वन विज्ञानमष्टम"मिति । न वि-जानातीत्याक्जरित्यनेनानुत्कान्तं परिचरति । "नैष दोषः"। सिद्दान्तमाच । "चस्तादयम्वपरे सप्तभ्योतिरिक्ताः प्राणा" जल्मान्तिभाजीवगम्यन्ते यचत्यशुतेर्चसादीनाम् । एवं ख-खोषां ग्रचलामानमुपपद्येत । यद्यामुक्तेरात्मानं बन्नीयुरि-तरया षाट्कोशिकशरीरवदेषां यद्यतं नाम्नायेत । स्रत एव च स्मृतिरेषां मुक्त्यविधतामाच । "पुर्यष्टकोने"ति । त-थाथर्वणश्रुतिरप्येषामेकादशानामुल्कान्तिमभिवदति । तसा-क्रुत्यन्तरेभ्यः सुतेश्व सर्वश्रव्दार्थासंको चाच सर्वेषामुल्क्रमणे स्थितेसिन्नेवं यदुतां सप्तैवेति, किं तु प्रदर्शनार्थं सप्तल-संख्येति सिद्धम्॥

#### अणवश्च ॥ ७॥

श्रत्र सांख्यानामाचंकारिकत्वादिन्द्रियाणामचंकारस्य च जगन्मण्डचव्यापित्वात्सर्वगताः प्राणाः । वृत्तिस्तेषां श्ररीरदे-

<sup>(</sup>१) शङ्क्यते—पा० २ ।

यतया प्रादेशिकी तिम्नन्थना च गत्या गिति मृतिरिति मन्यन्ते, तान्प्रत्याच । "त्रणवश्च" प्राणा श्रनुद्गृतद्भपस्पर्धता चाणुलं दुरिधगमत्वाच तु परमाणुलं देचव्यापि कार्यानुत्य-त्तिप्रसङ्गात्तापदूनस्य शिशिर इदिनमग्रस्य सर्वाङ्गीणशीतस्य-श्रीपचिक्थरस्तीत्युक्तम् । एतदुक्तं भवित । यदि सर्वगता-नीन्द्रियाणि भवेयुस्ततो व्यवचित्रविष्रक्षष्टवस्त्रपचम्प्रप्रसङ्गः । सर्वगतत्वेपि देचावच्चिन्नानामेव करणत्वं तेन न व्यवचि-तविष्रक्षष्टवस्त्रपचम्प्रसङ्ग इति चेद्, चन्त प्राप्ताप्राप्तिववे-कोन ग्ररीरावच्चिन्नानामेव तेषां करणत्वमिन्द्रियत्वमिति न व्यापिनामिन्द्रियभावः । तथा च नाममाने विसंवादो ना-थे ऽस्ताभिस्तदिन्द्रियमुच्यते भविद्वस्तु वृतिरिति सिद्दमणवः प्राणा इति ॥

### अष्ठिय ॥ ८ ॥

न केवनिमतरे प्राणा ब्रह्मविकाराः श्रेष्ठश्च प्राणो ब्रह्मविकारः । नासदासीदित्यधिकत्य प्रवृत्ते ब्रह्मसूक्ते नासदासीये सर्गात्प्रागानीदिति प्राणाव्यापारश्रवणादसित च
व्यापारवित व्यापारानुपपत्तेः प्राणसङ्गावाज्ज्येष्ठत्वश्रुतेश्च न
ब्रह्मविकारः प्राण इति मन्नानस्य बद्धश्रुतिविरोधे ऽपि
च श्रुत्योरेतयोर्गतिमपश्यतः पूर्वपश्चः । राङ्गान्तस्तु । बद्धश्रुतिविरोधादेवानीदिति न प्राणव्यापारप्रतिपादिनी, किं तु
स्विकारणमानीत् जीवितस्य, श्रासीदिति यावत्, तेन तसङ्गावप्रतिपादनपरा । ज्येष्टलं च श्रीचाद्यपश्चमिति ग्रम्यि-

तव्यम् । तसाद्व अत्रुखनुरोधामुख्यसापि प्राणस्य ब्रह्मवि-कारत्वमिति सिद्दम् ॥

## न वायुक्रिये पथगुपदेशात्॥९॥

संप्रति मुख्यप्राणखरूपं निरूप्यते । श्रत्र हि यः प्राणः स वायुरिति श्रुतेर्वायुरेव प्राण इति प्रतिभाति । ऋघ वा प्राण एव ब्रह्मणसतुर्थः पादः स वायुना ज्योतिषेति वा-योर्भेंदेन प्राणस्य अवणादेनिहिरीधाहरं तन्त्रान्तरीयमेव प्रा-णस्य सद्ध्यमन्तु श्रुती च विरुद्धार्थे कयं चिस्नेध्येते इति सामान्यकरणवृतिरेव प्राणीसु । न चाचापि करणेभ्यः प्रयक् प्राणचानुक्रमणश्रुतिविरोधा वृत्तिवृत्तिमतोर्भेदादिति पूर्वः पक्तः । सिद्दान्तस्तु । न सामान्येन्द्रियष्टक्तिः प्राणः । स चि मिलितानां वेन्द्रियाणां वृत्तिर्भवेत् प्रत्येकां वा। न ताविमालितानाम्, एकदिचिचतुरिन्द्रियाभावे तदभावप्रस-क्रात् । नो खंजु चूर्णचरिद्रासंयोगजन्मा ऽरुणगणसयोर-न्यतराभावे भवितुमर्चति । न च बक्कविष्टिसाध्यं ग्रिवि-कोदहर्न दिनिविष्टिसाध्यं भवति । न च त्वगेकसाध्यं, त-था सति सामान्यष्टित्तित्वानुपपत्तेः। ऋपि च यत्संभ्रय का-रकाणि निष्पादयन्ति तत्रिधानव्यापारानुगणावान्तरव्यापा-रेणैव यथा वयसां प्रातिस्तिको व्यापारः पञ्जरचाचनानु-गुंषः । न चेन्द्रियाणां प्राणे प्रधानव्यापारे जनयितव्ये ऽस्ति ताहमः नश्चिदवान्तरव्यापारस्तदनुगुणः। ये च रूपादिप्र-व्यया न ने तदनुगुषा,स्तसान्नेन्द्रियाषां सामान्यवृत्तिः प्रा-णस्तथा च वृत्तिवृत्तिमतोः कयं चिद्गेदविवस्या न पृथगु-

पदेशो गमयितवाः। तसास किया, नापि वायुमानं प्राणः, किंतु वायुभेद एवाध्यात्ममापन्नः पन्चव्यूषः प्राण इति। स्थादेतत्। यथा चकुरादीनां जीवं प्रति गुणभ्रतत्वा-जीवस्य च श्रेष्ठत्वाज्जीवः स्वतन्त्र एवं प्राणोपि प्राधान्या-त् श्रेष्ठत्वाच्च स्वतन्त्रः प्राप्तोति। न च दयोः स्वतन्त्रयो-रेकसिश्वरीरे एकवाक्यत्वमुपपद्यतद्वयपर्यायं विस्द्वानेकदि-किक्रियतया देच जम्मध्येतेति प्राप्ते, जच्चते॥

## चक्षुरादिवत्तु तत्सहशिष्ट्यादि-

#### भ्यः ॥ १० ॥

यद्यपि चसुराद्यपेश्वया श्रेष्ठतं प्राधान्यं च प्राणस्य तथा-पि संचतत्वाद्चेतनत्वाद्गीतिकत्वाच्च तुरादिभिः सच प्रिष्ठ-त्वाच्च पुरुषार्थत्वात्पुरुषं प्रति पारतन्त्यं ग्रयनासनादिवद्ग-वेत् । तथा च यथा मन्त्रीतरेषु नैयौगिकषु प्रधानमपि राजानमपेच्यास्वतन्त्र एवं प्राणोपि चचुरादिषु प्रधानमपि जीवे ऽस्वतन्त्र इति । स्यादेतत् । चसुरादिभिः सच ग्रासनेन कारणं चेत् प्राण एवं सित चसुरादिविषयह्रपादिवदस्यापि विषयान्तरं वक्तव्यम्। न च तक्ककां वक्तुम्। एकादग्रकरण-गणनव्याकोपस्रेति होषं परिच्रति ।

### अकरणत्वाच न दोषस्तथाहि दर्श-

### यति ॥ ११ ॥

न प्राणः परिच्छेदधारणादिकरणमसाभिरभ्युपेयते येनास्य विषयान्तरमन्त्रियेत एकादश्रत्वं च करणानां व्याकुणेतापि तु प्राणान्तरासंभिव देशेन्द्रियविधारणकारणं प्राणः । तश्च अतिप्रवन्धेन दिर्धतं न कोवलं प्ररीरेन्द्रियधारणमस्य का-र्यम् । अपि च

## पञ्चवृत्तिर्मनोवद् व्यपदिइयते ॥१२॥

विपर्ययो मिथ्याज्ञानमतद्रूपप्रतिष्ठम्। यथा मस्मरीचिकादिषु स्विचादिनुद्वयः। अतद्रूपप्रतिष्ठता च संप्रयेष्यस्ति
तस्यैकाप्रतिष्ठानात्। अतः सोपि संग्रह्माः। प्रब्द्ज्ञानानुपाती वस्तुप्रद्वयो विकक्षः। यद्यपि मिथ्याज्ञानेष्यस्ति वस्तुप्रद्वन्यता तथापि न तस्य व्यवहारहत्तास्ति। अस्य तु पण्डितस्दपविचारासहस्यापि प्रब्द्ज्ञानमाहात्म्याद् व्यवहारहेतुभावीस्थेव। यथा पुरुषस्य चैतन्यमिति। नद्यात्र षष्यार्थः संबन्धीस्ति तस्य भेदाधिष्ठानत्वात्। चैतन्यस्य पुरुषादत्यन्ताभेदात्।
यद्यपि चात्राभावप्रव्ययानम्बना वृतिर्नेष्यते तथापि विश्वपसंस्कारस्यणा मनोवृत्तिरिह्यस्येवेति (१) सर्वमवदातम्॥

### अणुश्र ॥ १३ ॥

समिकिनिकेरिति विभुत्वश्रवणादिभः प्राणः समस्विणेऽत्याद्यास्तु श्रुतयो विभोरप्यवक्तदे । यथा विभुत्न
त्याद्यास्तु श्रुतयो विभोरप्यवक्तदे । यथा विभुत्न
त्याक्षाम्य कुट(२)करका द्यवक्तदे । त्युत्तिस्य श्राध्यात्मत्राच । "अणुस्य"। उक्कान्तिगत्या गतिश्रुतिस्य श्राध्यात्मकस्य प्राणस्यावक्तिस्ता न विभुत्वम् । दुरिधगमतामाचेण
त्र शरीरत्यापिनोष्यणुत्वमुपचर्यते न त्वणुत्विमित्युक्तमधस्ता-

<sup>(</sup>१) रिहास्थेयोति-पा० १ ।

<sup>(</sup>२) कुटो घट इति कल्पतरी ।

त्। यत्त्वस्य विभुत्वास्तानं तद्वाधिदैविकेन स्वाताना समिट्ट्यिट्टिपेण, न त्वाध्याताकेन स्पेष तदाश्रयास समसुविणेत्येवमाद्याः श्रुतयो देससायमेव प्राणस्थातः सद्धपनो
न त करकाकाभवत्यरोपाधिकतया कथं विश्वेतव्या इति॥
जयोतिराद्यिष्ठानं तु तदामन-

#### नात्॥ १४॥

यद्वि यत्कार्यं जुर्वेद्दृष्टं तत्स्वमिचन्निव करोतीत्वेष ताव-दुत्तर्गः पराधिष्ठानं तु तस्य वजवन्त्रमाणान्तरवद्यात् । स्रादेतत् । वास्रादीनां तचाद्यधिष्ठितानामचेतनानां कार्य-कारित्वदर्भनादचेतनत्वेनेन्द्रियाणामप्यिष्ठाढदेवताकस्पनेति चेत्. न, जीवस्रैवाधिष्ठामुस्रेमनस्य विद्यमानत्वात् । 'न चाग्निर्वारभूत्वा मुखं प्राविश दित्यादिश्रुतिभ्यो देवतानाम-प्यधिष्ठाढलमभ्युपगन्तुं युक्तम्। ऋनेकाधिष्ठानाभ्युपगमे दि तेषामेकाभिप्रायनियमनिमित्ताभावास्त्र किं चित्कार्यमुत्यद्येत विरोधात्। ऋपि च य इन्द्रियाणामधिष्ठाता स एव भी-क्तीत देवतानां भोक्तृत्वेन खामित्वं ग्ररीरद्ति न जीवः स्वामी स्वाद् भोक्ता च । तस्वादग्न्याद्युपचारी वागादिषु प्रकाशकत्वादिना केन चिन्निमित्तेन ग्रमयितयो न तु स-क्रपेषारन्यादिदेवतानां मुखाद्यनुप्रवेश इति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते उच्यते । नानाविधासः तावक्कुतिषु सृतिषु च तन-तत्र वागादिष्वग्नादिदेवनाधिष्ठानमवगग्यते । न च तद-सत्यामनुपपत्ती क्रेग्रेन व्याख्यातुमुचितम्। न च खद्यो-पयोगभेदज्ञानविरिष्णो जीवस्रोन्द्रयाधिष्ठात्वसंभवः, सं-

भवति तु देवतानामिन्द्रियाद्यार्षेण जानेन साम्रात्कतवतीनां तत्स्वद्धपभेदतद्पयोगभेदिवज्ञानम्। मसात्तास्ता एव देवतास्त्रत्स्वरणाधिष्ठात्य इति युक्तं न तु जीवः। भनवतु वा जीवोष्यधिष्ठाता तथाष्यदोषः। श्रनेकेषामधिष्ठातृ-णामेकः परमेश्वरो ऽस्ति नियन्तान्तर्यामी तद्दशाद् विप्र-तिपित्सवोपि न विप्रतिपत्तुम्हन्ति। तथा चैकवाक्यतया न तत्कार्योत्पत्तिप्रत्यूषः। न चैतावता देवतानामच शरीरे भोक्तृत्वम्। निष्द यन्ता रथमधितिष्ठज्ञपि तत्साध्यविजयादे-भोक्ता ऽपि तु खास्येव। एवं देवता श्रिष्ठात्योपि न भोक्त्यस्तास्तां तावन्याचस्य श्रुतत्वात्। भोक्ता तु जीव एव। न च नरादिश्वरीरोचितं दुःखवज्ञचमुपभोगं सुखम्यो देवता श्रदित्रता श्रित्रता श्रदित्रता श्रित्रता श्रदित्रता श्रदित्य श्रदित्रता श्रदित्रता श्रदि

## ष्ठात् ॥ १७ ॥

मा भूत्राणो वृत्तिरिन्द्रियाणामिन्द्रियाण्येवास्य श्रेष्ठस्य त्र प्राणस्य वृत्तयो भविष्यन्ति । तङ्गावाभावानुविधायि-भावाभावत्विमिन्द्रियाणां श्रुत्यनुभविसद्धं, तथा त प्राणग्रस्ट-स्यैकस्यान्याय्यमनेकार्थत्वं न भविष्यति । वृत्तीनां वृत्तिमतस्त-त्वान्तरत्वाभावात् । तत्त्वान्तरत्वे त्विन्द्रियाणां प्राणग्रस्स्या-नेकार्थत्वं प्रसञ्चेत । इन्द्रियेषु नाविष्वत्वं वा । न त मुख्य-संभवे नव्यणा युक्ता जवन्यत्वात् । न त भेदेन व्यपदेशो भेदसाधनमेतसाः ज्ञायते प्राण इत्यादिः मनसोपीन्द्रियेभ्यो

सि भेदेन व्यपदेश इत्यनिन्द्रियन्त्रप्रसङ्गः। स्मृतिवशात्तु त-स्रोन्द्रियत्वे इन्द्रियाणामपि प्राणाङ्गेदेन व्यपदिष्टानामप्यस्ति प्राणसभावत्वे सन्ता'स्वैव रूपमसामे'ति श्रुतिः। तसादुपपत्तेः श्रुतेस प्राणस्यैव वृत्तय एकादशेन्द्रियाणि न तत्त्वान्त-राणीति प्राप्तम् । एवं प्राप्तउच्यते । मुख्यात्प्राणात्तत्त्वान्त-राणीन्द्रियाणि तचतच भेदेन व्यपदेशात्। मृत्युपाप्तापाप्तत्व-लशणविरुद्वधर्मसंसर्गश्रुतेः। त्रर्थिकयाभेदाच देवधारणं दि प्राणस्य क्रिया ऽर्थाचीचनमनने चेन्द्रियाणां न च तङ्गावा-भावानुविधानं तदुत्तितामावचित । देचेन व्यभिचारात् प्रा-णादयो चि देचान्वयव्यतिरेकानुविधायिनो न च देचात्मानः। या ऽपि च प्राणहृपनामिन्द्रियाणामभिद्धानि श्रुतिः। तचा-पि पैर्वापर्याचीचनायां भेद एव प्रतीयतइत्युक्तं भाष्यक्तता। तसाद्वज्ञश्रुतिविरोधात्पूर्वापरिवरोधाच प्राणक्रपताभिधान-मिन्द्रियाणां प्राणायत्ततया भात्तां गमयितव्यम् । मनसस्त्व-न्द्रियत्वे स्टतेरवगते का चिदिन्द्रियेभ्यो भेदेनीपादानं गोवनीवर्दन्यायेन । ऋय वेन्द्रियाणां वर्तमानमाचविषयत्वा-नानसस्तु चैकाल्यगोचरत्वाद्वेदेनाभिधानम्। न च प्राणे व्य-पदेशभेदवाचुन्छं तथा नेतुं युक्तम्। प्राणद्भपताश्रुतेश्व गति-र्दिशिता तथा च्येष्ठे प्राथाश्रव्दस्य मुख्यत्वादिन्द्रियेषु ततस्त-चान्तरेषु चारुणिकः प्राणप्रब्द इति युक्तम्। न च मुख्य-त्वानुरोधेनावगतभेदयोरैकां युक्तं मा भूद्रङ्गादीनां तीरा-दिभिरैकामिति। अन्ये तु भेदशब्दाध्याचारभिया भेदश्रुते-स्रोति पै।नस्त्रयभिया च तक्कस्यः चाननारोक्तपरामर्श-

कालार न्यया वर्षयां चक्रुः । किमेकार भैव वागारय इन्द्रिः यापयाचे प्राणोपिति विभये इन्द्र स्वातमो जिङ्गमिन्द्रियं तथा च वागारिवत्प्राणस्यापीन्द्र जिङ्गतास्ति । न च रूपा-दिविषया जो चनकर एपतेन्द्र यता, ऽऽ जो कस्यापीन्द्र यत्वप्रस्कात् । तसाङ्गीतिक मिन्द्र जिङ्गमिन्द्रियमिति वागारिवत्प्राणोपीन्द्र यमिति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । इन्द्रियाणि वागारीनि श्रेष्ठात् प्राणादन्यच । कुतः । तेनेन्द्रियमञ्देन तेषामेव वागारीनां व्यपदेभात् । नचि मुख्ये प्राणइन्द्रियमञ्देन तेषामेव वागारीनां त् देचाधिष्ठानत्वे सित स्पाद्या जोति गौरिति प्रवृत्तिनिमत्तं तु देचाधिष्ठानत्वे सित स्पाद्या जोन्वकर एवन्द्र वास्य देचाधिष्ठानत्वं यद्देचानु प्रचोपघानताम्यां तदनु प्रचोपघाते । तथा च ना जोकस्योन्द्र यत्वप्रस्कान्द्र विभवत्या एवन्द्रियाणि न प्राण इति सिद्दम् । भाष्यकारीयं त्विधकरणं भेदश्रतेरित्यारिषु सूत्रेषु नेयम् ॥

## संज्ञामूर्तिक्कृप्तिस्तु विवृत्कुर्वत उप-देशात्॥ २०॥

सत्प्रित्रयायां तत्तेज ऐत्ततेत्यादिना संदर्भेण तेजोबनानां स्विष्टं विधायोपदिश्यते। सेयं देवतेत्तत सन्तासिमानिस्यो देवता स्रोनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकर्त्वाणि तासां निवृतंत्रिवृतमेकेकां करवाणीति। स्रस्यार्थः। पूर्विक्तं बसुभवनमीत्तणप्रयोजनमद्यापि सर्वथा न निष्यस्रमिति पुनरीत्तां क्रतवती बसुभवनमेव प्रयोजनमुद्दिश्य

क्यं चनोदानीमचिममा ययोक्ताक्षेजचाद्याखादीको देवताः पूर्वच्छावनुक्षतेन संप्रति सारणसनिभापितेन जीवेन प्रा-षाधारणकर्चात्मनानुप्रविष्य बुद्धादिश्वतमाचायामादर्जद्व मुखनिम्नं तोयद्व चन्द्रमसी निम्नं इरायामात्रतयानुप्रनिष्य माम च रूपं च ते व्याकरवाणि विख्रष्टं करवाणीदमस्य नामेदं च रूपमिति तासां तिख्णां देवतानां चिवृतंचिवृतं तेजीव-न्नात्मना व्यात्मिकांव्यात्मिकामेकेकां देवतां करवाणीति। तत्र संग्रयः । किं जीवकर्त्वकिमिदं नामक्ष्पव्याकरणमासो परमेश्वरकर्त्वकिमिति । यदि जीवकर्त्वकं तत ज्याकाशी वै नामक्पयोर्निर्विस्तेत्वादिश्रुतिविरोधादनध्यवसायः त्रय परमेश्वरकर्त्वं, ततो न विरोधः । तत्र <mark>डित्य</mark>ड-पित्यादिनामकरणे च घटपटादिरूपकरणे च जीवक-र्हत्वदर्भनात् । इषापि निवृत्करणे नामक्पकरणे पास्ति संभावना जीवस्य तथा च योग्यत्वादनेन जीवेनेति व्या-करवाणीति प्रधानिक्रयया संबध्यते, न त्वानन्तर्यादन्-प्रविश्येत्यनेन संबध्यते । प्रधानपदार्थसंबन्धी दि साचात्स-वैषां गुणभूतानां पदार्थानामै।सर्गिकस्तादर्थ्यात्तेषाम् । त-ख तु क चित्राचादसंभवात् परम्पराश्रयणं, साक्षात्वंभवस्य योग्यतया दर्शितः। ननु सेयं देवतेति परमेश्वरकार्द्धत्वं ऋ-यते, सत्यं, प्रयोजनतया तु तद्भविष्यति। यथा जीके चार-षाचं परसैन्यमनुप्रविषय संकालयानीति । यदि पुनरस्य सामात्कर्तृभावो भवेदनेन जोवेनेत्वनर्घकं स्वात् । निष जीवस्यान्ययाकरणभावों भवितुमर्इति । प्रयोजककर्तस

सासात्कर्ता करणं भवति प्रधानकियोद्देशेन प्रयोजकेन प्र-योज्यकर्तुर्व्यापनात्। तसाद्य जीवस्य कर्तृत्वं नामरूपव्या-करणे ऽन्यच तु परमेश्वरस्रोति विरोधादनध्यवसाय इति प्राप्तम्।एवं प्राप्तउच्यते। परमेश्वरसीवेदापि नामरूपव्याक-र्नृत्वमुपदिग्यते न तु जीवस्य, तस्य प्रधानिक्रयासंबन्धं प्र-त्ययोग्यत्वात् । नन्वन्यत्र डित्यडपित्यादिनामकर्मणि घट-**प्ररावादिक्रपकर्मणि च कर्नृत्यदर्जनादि**चापि योग्यता संभाव्यतइति चेत्। न। गिरिनदीसमुद्रादिनिर्माणासा-मर्थ्येनार्थापस्यभावपरिक्तिने संभावनापनाधनात् । तसा-त्यरमेश्वरखेवात्र साह्यात्कर्तृत्वमुपदिग्यते न जीवस्थानुप्रवि-ग्योत्यनेन तु सन्नि हितेनास्य संबन्धी योग्यत्वात् । न चा-नर्थकां त्रिवृत्करणस्य भोक्तृजीवार्थतया तदनुप्रवेशा(१)भि-भानस्मार्थवत्त्वात् । स्मादेतत् । स्रनुप्रविष्या व्याकरवाणीति समानकर्तृत्वे हाः सरणात्प्रवेशनकर्त्जविसीव व्याकर्तृत्वम्प-दिग्यते ऽन्यथा तु परमेश्वरस्य व्याकर्तृत्वे जीवस्य प्रवेष्ट्रत्वे भिन्नकर्त्वकलेन क्रः प्रयोगो व्यास्न्येनेत्यनासः । "न च जीवो नामे" ति । ऋतिरोचितार्थमन्यत्॥

### मांसादिभौमं यथा शब्दिमतर-

### योश्य ॥ २१ ॥

श्रत्र भाष्यक्षतोत्तरसूत्रभेषतया सूत्रमेतिहषयोपदर्भनप-रतया व्याख्यातं भ्रद्धानिराकरणार्थत्वमप्यस्य भ्रक्यं वक्तुम् ।

<sup>(</sup>१) तदनुवेशा—पा० २ İ

तथाचि, योमस्याणिष्ठो भागस्तन्मनस्तेजसस्तु योणिष्ठो भागः स वागित्यच हि काणादानां सांख्यानां चास्ति विप्रतिपतिस्तच काणादा मनो नित्यमाचश्रते । सांख्या-स्वाचंकारिको वाङ्मनसे। श्रन्नभागतावचनं वस्यान्नसंबन्ध-चक्षणार्थम्(१)। ऋत्रोपयोगे चि मनः स्वस्थं भवति। एवं वाचों ऽपि पाटवेन तेजसाम्यमभ्यू इनीयम् । तत्रेदमुप-तिष्ठते । "मांशादीति" । वाङ्मनसङ्ति वक्तव्ये मांसांदा-भिधानं सिद्देन सच साध्यस्रोपन्यासी दृष्टान्तनाभाय। यथा मांसादिभामाद्येवं वाङ्मनसे ऋषि तैजसभामे इत्यर्थः । एतदुक्तं भवति । न तावद्रह्मव्यतिरिक्तमस्ति किं चिन्नित्यम्। ब्रह्मज्ञानेन सर्वज्ञानप्रतिज्ञात्याघातात्, बज्जश्रुतिविरोधाच । नाप्याचंकारिकमचंकारस्य सांख्याभिमतस्य तत्त्वस्याप्रामाणि-कालात्। तसादसित वाधको श्रुतिराञ्जसी नान्यया कथं चिन्नेतुमुचिनेति कं चिद्दोषमित्युत्तां तद्दोषतां दर्शयत्य चाच पूर्वपची । "यदि सर्वमेवे"ति ॥

वैशेष्यात्तु तदादस्तद्वादः॥ २२॥

चिवृत्करणविश्रेषेपि यसा च यच भ्यस्त्वं तेन तस्य व्यपदेश इत्यर्थः ॥

इति श्रीमदाचस्तिमिश्रविरचिते श्रीमङ्गगवत्पादशारीर-कभाष्यविभागे भामत्यां दितीयस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः॥ समाप्तश्वायमध्यायः॥ ग्रुभम्॥

<sup>(</sup>१) संबन्धोपळक्षणार्थम्-पा० २ ।

## तदन्तरप्रतिपत्तौ रंहति संपरिष्वक्तः

### प्रइननिरूपणाभ्याम् ॥ २ ॥

दितीयत्ततीयाध्याययोर्चेत् चेतुमद्गावन चणं संबन्धं दर्भयन् त्रुखावनोधार्थ(१)मर्थभं चेपमाच । "दितीयेध्याय"इति । स्टितिन्यायश्रुतिविरोधपरिचारेण चि त्रानध्यवसायनसणम-प्रामाखं परिइतं तथा च प्रामाख्ये निय्वचीक्रते तार्तीयो विचारो भवत्यन्यथा तु निर्वोजनया न सिध्येदिनि । ऋ-वान्तरसङ्गतिं दर्शयितुं तत्र च जीवव्यतिरिक्तानि तत्त्वानि जीवोपकरणानि चेत्युक्तम् । ऋध्यायार्थसंखेपमुक्ता पादार्थ-संखेपमाच । "तत्र प्रथमे तावत्पाद"इति । तस्य प्रयोजनमा-च । "वैराग्ये"ति । पूर्वापरपरिश्रोधनाय भूमिकामार्चय-ति । "जीवो मुख्यप्राणसचिव" इति । "करणोपादानवस् भूतोपादानस्यात्रुतत्वा"दिति । अत्र च करणोपादानसृत्येन भौतिकत्वात्करणानां भ्रतोपादानसिद्देरिन्द्रयोपादानातिरि-क्तभ्रतविवश्वयाधिकरणारमः। यदि भ्रतान्यादाया(२)गमि-ष्यत्तदा तदपि करणोपादानवदेवाश्रोष्यत्। न च श्रृयते, तसा-न भूतपरिष्वतो रंच्यपि तु करणमाचपरिष्वतः। नच्चाग-मैकागर्येथे तदभावः प्रमेयाभावं न परिच्छेत्तुमईति। न च देचान्तरारमान्यवानुपपत्त्या भृतपरिष्यक्तस्य रंचणकाच्यनेति युक्तमित्याच । "सुज्भाय संवीत भ्रतमात्रा" इति । "स्प-र्जन्ये"ति । इच चि कायारम्भणमग्निचीत्रापूर्वपरिणामलश्रणं

<sup>(</sup>१) सुस्रबोधाध-पा०२ | (२) भूतान्युपादाया-पा०१ !२ |

अहादित्वेन पश्चषा प्रविभज्य पश्चस सुप्रभृतिषु श्राप्तिषु श्री-तव्यत्वेनोपासनमुत्तरमार्गप्रतिपत्तिसाधनं विवशन्याद श्रुतिः। 'श्रमें। वाव खोको गैातमाग्नि'रित्यादि । श्रत्र सायंप्रांतर-प्रिचीचाक्रती चुने पयचादिसाधने श्रद्वापूर्वमाचवनीया-ग्रिसमिद्द्रमार्चिरङ्गारविस्फुलिङ्गभाविते कर्चादिकारकभाविते चान्तरिचं क्रमेणोक्राम्य युचोकं प्रविश्वन्द्यी सःसाधते द्रव-द्रव्यपयः प्रभृत्य पंत्रस्थादएशन्स्वाच्ये यद्वाचे तुन्नत्वाच यद्वाश-व्यवाच्ये तयोराषुत्योरिधकरणमग्निरन्ये च समिद्रमार्च-रङ्गारिवस्फुलिङ्गा इपकल्पेन निर्दिग्धन्ते । असै। वाव द्युं को को गौतमाग्निः । यथाग्निकोचाधिकरणमाक्वनीय एवं श्रहामञ्दवाचाग्रिहोनाहुतिपरिणामावस्थाद्धपाः सूच्या या चापः श्रद्वाभावितास्तदिधिकरणं दुखोकः । चास्योदि-त्य एव समित् तेन चीद्वोसी दुलोको दीप्यते ऽतः सिम्थनात् समित् तस्यादित्यस्य रस्पयो भूमा इन्धनादि-वादित्याद्रस्त्रीनां समुत्यानादसर्चिप्रकाशसामान्यादादित्य-कार्यत्वाच । चन्द्रमा श्रङ्गारीर्चिषः प्रश्रमे ऽभिव्यक्तेः । नश्रताप्यस्य विस्कु सिङ्गासन्द्रमसीङ्गारस्थावयवाद्व विप्र-कीर्णनासामान्यादिस्कुनिङ्गासदेनसिन्नग्नै। देवा यजमान-प्राणा अग्न्यादिक्षां अधिदेवम् । अद्दां जुङ्गति अद्वा चीक्ता । पर्जन्यो वाव गातमाग्निः पर्जन्यो नाम वृब्द्युप-करणाभिमानी देवताविश्रेषसम्य वायुरेव समित् वायुना चि पर्जन्योग्निः समिध्यते पुरोवातादिप्रावस्ये वृष्टिदश्रनात् । श्रभं भूमः भूमकार्यताम् भूमसादश्याश्व विद्युदर्शिः प्र-

काग्रसामान्यात्। त्रप्रानिरङ्गाराः काठिन्यादिद्युत्यंवन्थाच । गर्जितं मेघानां विस्फुलिङ्गाः विप्रकीर्षातासामान्यात्। तस्ति-न्देवा यजमानप्राणा अग्निक्षाः सोमं राजानं जुङ्गति तस्य सोमस्याचुतेर्वर्षं भवति । एतदुक्तं भवति । श्रद्धाख्या त्रापो द्युं के मा चुतित्वेन प्रविभय चन्द्राकारेण परिणताः सत्यो दितीये पर्याये पर्जन्याग्री हुता वृष्टित्वेन परिणमन्त इति । पृथिनो नान गौतमाग्रिसस्य पृथिन्याख्यस्याग्रेः संनत्पर एव समित्रंवत्ररेण कालेन दि समिद्वा भूमिवीच्चादिनिष्यत्तये कन्पते । त्राकामा धूमः पृथिव्यमेन्तियतद्वाकामी दृम्यते राचिरचिः पृथिव्याः ग्रामाया ऋनुद्ध्पा ग्रामतया राचिर-ग्रेरिवानुरूपमर्चिर्दिशोङ्गाराः प्रगे राजिरूपार्चिः ग्रमने उपग्रा-न्तानां प्रसन्नानां दिशां दर्शनात् । त्रवान्तरदिशो विस्कु-**चिङ्गाः सुद्रत्वसाम्यात्त(१)सिन्नेतसिन्नग्री** श्रद्वासीमपरिणाम-क्रमेणागता आपो वृष्टिक्ष्पेण परिणता देवा जुङ्गति त-स्या चाचुनेरत्नं ब्रीचियवादि भवति । पुरुषो वाव गौतमा-प्रिलस्य वागेव समिदाचा खस्वयं तास्वाद्यष्टस्यानस्थितया वर्षपदवाक्याभिव्यक्तिक्रमेणार्थजातं प्रकाशयन् समिध्यते । प्राणो धूमः धूमवन्मुखान्निर्गमार् जिक्नाचिने हितत्वसाम्या-चमुरङ्गाराः प्रभाश्रयत्वात् । श्रोचं विस्तु जिङ्गाः विप्रकीर्ण-त्वात् । ता एवापः श्रद्दादिपरिणामक्रमेणागताः त्रीश्वादिष-पैः परिणताः सत्यः पुरुषेग्री चुतास्तासां परिणामी रेतः सं-भवति । योषा वाव गौतमाग्रिस्तचा उपस्य एव समित् तेन

<sup>(</sup>१) सामान्यात-पाः १।

चि सा पुत्राद्युत्पादनाय समिध्यते यदुपमन्त्रयते स धूमः बीसंभवादुपमन्त्रणस्य लोमानि वा धृमः योनिरचिलेचित-लाद् यदन्तः करोति मैथुनं ते ऽङ्गारा श्रभनन्दाः सुख-चवा विस्फुनिङ्गाः सुद्रत्वात्तसिन्नेतसिन्नग्री देवा रेती ज्-क्कति तस्या त्राचुतेर्गर्भः संभवति । एवं श्रद्धासीमवर्षात्र रेती चवनक्रमेण योषाग्निं प्राप्यापो गर्भाख्या भवन्ति । तत्राप्-सम(१)वाधित्वादापः पुरुषवचसो भवन्ति पञ्चम्यामासुतावि-ति । यतः पञ्चम्यामाचुतावापः पुरुषवचसो भवन्ति तसा-दिक्कः परिवेष्टिनो जीवो रंचनीति गस्यते। एतदुक्तं भवति। श्रद्धात्रब्दवाच्या त्राप इत्यये वच्छित तासां निवृत्सुत-तया तेजोन्नाविनाभावेनाब्यच्णेन तेजोन्नयोरपि संयच इत्येतद्पि वच्चाते । यद्यप्येतावतापि भूतवेष्टितस्य जीवस्य रंचणं नावगम्यते तेजीवन्नानां पन्चम्यामाचुती पुरुषवच-स्त्माचय्रवणात्, तथापीष्टादिकारिणां धूमादिना पित्या-नेन यथा चन्द्रलोकप्राप्तिकथनपरया ऽऽकाग्राचन्द्रमस्-मेष सोमो राजेति शुत्या सद श्रद्धां जुङ्गति तस्य त्राहुतेः सोमो राजा संभवतीत्यस्याः श्रुतेः समानलाद्ग-म्यते धतपरिष्यक्तो रंचतीति । तथाचि । या एवापी इता दितीयखामाचुतै। शोमभावं गतास्ताभिरेष परिष्वक्ती जीव इष्टादिकारो चन्द्रभूयं गतस्रन्द्रचोकं प्राप्त इति। ननु स्व-तन्त्रा चापः श्रद्वादिक्रमेण सोमभावमाप्त्रवन्तु ताभिरपरि-कृत एव तु जीवः सेन्द्रियमाची गत्वा सीमभावमन्भवतृ

<sup>(</sup>१) तत्राप्सु सम—पा० १ । २ ।

को दोषः। ऋयं दोषः। यतः श्रुतिसामान्यातिक्रम इति। एवं चि श्रुतिसामान्यं कार्त्येत यदि येन रूपेण येन च क्रमेणापां सोमभावस्तेनैव जीवस्यापि सोमभावो भवे-त्। त्रान्यथात् न त्रुतिसामान्यं स्थात्। तसात्परिष्वक्ता-परिव्वक्तरंचणविश्रये श्रुतिसामान्यानुरोधेन परिव्वक्तरंचणं निस्रीयते । त्रातो द्धिपयःप्रभृतयो द्रवभूयस्वादापो ज्ञताः सूच्मीक्षता इष्टादिकारिणमात्रिता नेन्धनेन विधिना देचे इयमाने चुताः सत्य त्राचुतिमय्य इष्टादिकारिणं परिवेष्ट्य खर्गं लोकं नयन्तीति। चोदयति। "नन्वन्या श्रुति"रिति। त्र्यमर्थः । एवं हि सूच्मदेचपरिष्वको रंचेत् यद्यस्य स्यू-चं ग्ररीरं रंचतो न भवेत् । ऋस्तित्वस्य वर्तमानस्यूच-भरीरयोगः त्रादेचान्तरप्राप्तेस्त्वणजनायुकानिदर्भनेन, त-सान्निदर्शनश्रुतिविरोधान दक्तारेचपरिष्वको रंचतीति, प-रिचरति। "तत्रापी"ति। न तावत्यरमात्मनः संसरणसंभवः। तस्य नित्यग्रुड्डबुद्दमुक्तस्वभावत्वात् किंतु जीवानाम् । परमा-त्मेव चौपाधिक चितावक्केदी जीव इत्याख्यायते, तस्य च देचेन्द्रियादेक्पाधेः प्रादेशिकत्वान तत्र संदेचान्तरं गन्तुम-र्चति । तसात्मृद्यदेचपरिष्वक्तो रंचतिकमीपस्यापितः प्र-तिपत्तव्यः । प्राप्तव्यो यो देचस्ति दिषयाया भावनाया त्यादनाया दीर्घीभावमात्रं जलुकयोपमीयते । सांख्यानां कुल्यनामाच । "व्यापिनां करणाना"मिति । त्र्राचंकारिक-लाकारणानामचंकारस्य च जगनाण्डनव्यापित्वात्कारणा-नामि व्यापितेत्वर्थः । बैहिनां कंन्यनामासः । "केवल- स्यैवात्मन" इति । आखयविज्ञानसंतान आत्मा तस्य वृत्तिः षट्प्रवृत्तिविज्ञानानि पच्चेन्द्रियाणि तु चक्षुरादीनि अभिनवानि जायन्ते । कणभक्षस्पनामास । "मन एव चे"ति । भोगस्थानं भोगायतनं प्ररीरमभिनविमिति यावत् । दिगन्वरक्षस्यनामास । "जीव एवोत्रुषुत्ये"ति । आदिग्रसणेन खोकायतिकानां कल्यनां संग्रह्णाति ते सि प्ररीरात्मवादिनो भस्मीभावमात्मन आसुनं कस्य चिद्रमनिमित । चोदयित । "ननूदाइताभ्या"मिति । अत्र स्त्रेणोत्तरमास ।

## आत्मकत्वात्तु भूयस्त्वात्॥२॥

तेजसः कार्यमिश्रितपीतासारपिरपाकः। अपां कार्यं सेस्लेदादि । पृथियाः कार्यं गन्धादि । यसु गन्धलेदपाकप्राणावकाश्रदानदर्श्वनाद्देस्य पास्त्रभौतिकत्वं पश्यंस्ते
जोवन्नात्मकत्वेन त्यात्मकत्वेन पिरतुष्यति । तं प्रत्यास ।
"पुनस्य त्यात्मक्ष" इति । वातपित्तस्त्रभेसभिषिभिर्धातुभिः
श्ररीरधारणात्मकेषिधातुत्वात् । अतो न स देसो भूतान्तराणि प्रत्याख्याय कोवलाभिरिङ्गरारक्षं श्रक्यते । अवग्रम्णिनयमस्तिर्द्धं कस्तादित्यत आस् । "तसाङ्ग्यस्वापेश"
इति । पृथिवीधातुवर्जमितरतेज आद्यपेश्या कार्यस्य श्ररीरस्य लोस्तिद्धः वभूयस्वात्तत्करणयोस्रोपादाननिमिन्नयोर्द्वभृयस्वादपां पृष्ववस्त्वोक्तिर्नपुनर्भूतान्तरनिरासार्था ॥

### प्राणगतेश्व ॥ ३ ॥

प्राणानां जीवहें सात्रयत्यमवगृतं गक्कित जीवहें हे तदनुविधायिनः प्राणां ऋषि गक्कनीति दृष्ठ,मतः षाट्की- [भामती] [ ५२८ ] [ अ ६ पा १ ६ ६]

शिका हेचादुक्कामनाः किसंसिदुक्कामत्युक्कामन्ति । स चैधामनुविधेयः खद्मो देचो भूतेन्द्रियमय इति गम्यते ।
नचीन्द्रियमाचात्र्रयत्वमेषां हष्टं यतस्तन्माचात्र्ययाणां गतिसपपदोतित ॥

## अग्न्यादिगतिश्रुतिरिति चेन

### भाक्तत्वात् ॥ ४ ॥

श्रावितेषि साष्टे जीवस्य प्राणैः सद्द गमने ऽग्न्यादिगतिग्रद्धा श्रुतिविरोधोत्थापनार्था । स्रत्र दि लोमकेग्रयोरोषधिवनस्पतिगमनं दृष्टविरोधाद्वाक्तं तावद्भ्युपेयम् । एवं
च तन्मध्यपतितत्वेन तेषामिष श्रुतिविरोधाद्वाक्तत्वमेवोचितमिति । भक्तिश्वोपकारिनवृक्तिक्क्ता ॥

### प्रथमे ऽश्रावणादिति चेन ता एव

## द्युपपत्तेः॥५॥

पञ्चम्यामादुतावपां पुरुषवचस्त्वप्रकारे पृष्टे प्रथमायामा-इती ग्रनपां श्रद्वाया द्वीतव्यताभिधानमसंबद्धमनुपपम्नं च। निद्ध यथा पश्चादिभ्यो द्वदयादयोवयवा श्रवदाय निष्क्रव्य इयन्ते। एवं श्रद्वा बुद्धिप्रसादन्तत्त्वणा निष्कष्टुं वा द्वीतं वा श्रक्यते (१)। न चाप्येवमीत्सर्गिकी कारणानुद्धपता कार्यस्य युज्यते। तसाद्भक्त्यायमपु श्रद्वाश्रब्दः प्रयुक्त दिति। ग्रत एव(२) श्रुति"रापोद्ये"ित॥

<sup>(</sup>१) शक्जा-पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) अत एवाह--पाः ३ ।

## अशुतत्वादिति चेनेष्टादिकारिणां पूर्तातेः॥६॥

श्रसार्थः पूर्वमेवोक्तः । श्रियचीत्रे षर्मूक्तान्तिगतिप्र-तिष्ठातृतिपुनरावृत्तिचोकंप्रत्युत्यायिष्विप्रसमिद्दूमार्चिरङ्गारवि-स्फुिं केषु प्रश्नाः षरः तेषां यः समाचारः षषां सा षर्-प्रश्नी, तस्या निद्धपणं प्रतिवचनम् । सूत्रान्तरमवतारियतुं ग्रद्धते । "कयं पुन"रिति । सोमं राजानमाप्यायस्वापश्ची-यस्ति । एवमेतांस्तत्र भश्चयन्तीति क्रियासमभिचारेणा-प्यायनापश्चयौ यथा सोमस्य तथा भश्चयन्ति । सोममयान् खोकानित्यर्थः । श्रत उत्तरं पठित ।

## भाक्तं वा ऽनात्मवित्त्वात्तथा हि दर्शयति ॥ ७ ॥

कर्मजनितपत्नोपभोगकर्ता स्विधिकारी न पुनक्पभोग्य-स्तसास्र-द्रसानोक्यमुपगतानां देवादिभस्यत्वे स्वर्गकामो यजेतेति यागभावनायाः कर्चपेक्षितोपायताद्धपविधिश्रतिवि-रोधादस्वश्रस्तो भोत्तृषामेव सतां देवोपजीवितामानेष भाक्तो गमयित्रयो न तु चर्वपानगरपाभ्यां मुख्य इति। स्रजैवार्थे श्रुत्यन्तरं संगक्ततद्वास् । 'तथा सि दर्भयित' श्रुतिरनात्मविदामनात्मवित्त्वादेव पश्चवद्देवोपभोग्यतां न तु चर्वपीयतया । यथा सि बनीवद्दियो भुष्काना स्रिप स्रफनस्तामिनो सनादिवस्नेनोपनुर्वाषा भोग्या, एवं पर- मतत्त्वमिवद्यंस इष्टादिकारिण इष्ट द्धिपयःपुरोडाग्रादिना ऽमुियांस्य जोके परिचारकतया देवानामुपभोग्या इति स्रुट्यर्थः । स्रय वा 'स्रनात्मिवत्त्वात्तया हि दर्भयतीत्यस्थान्या व्याख्या' । श्रात्मिवत् पत्त्वामिविद्यावित्, न श्रात्मिवित् व्याद्यावित् । यो षि पत्त्वामिविद्यां न वेद तं देवा भस्रयन्ती निन्द्यते पत्त्वामिविद्यां स्तोतुं तस्या एव प्रकातत्वात् । तदनेनोपचारस्य प्रयोजनमुक्तम् । उपचार-निमित्तमनुपपत्तिमाद्य । "तथा षि" "दर्भयति" । श्रीतर्भीनतृत्वम् । "स सोमजोको विभूतिमनुभूये"ति । श्रोषमितिन्दरोहितार्थम् ॥

# कतात्ययेनुशयवान् दष्टस्मृतिभ्यां

### यथेतमनेवं च ॥ ८॥

"यावत्यंपातम् षित्वे"ति । यावदुपवन्धाद्यत्विः चेष क-रोत्ययमिति च यित्वः चेष कर्म क्वतं तस्यानः प्राप्येति अवणात् । प्रायणस्य चेकप्रघट्टकेन सक्तक्कमां भिव्यञ्जक-त्वात् । न खल्लभिव्यक्तिनिमत्तस्य साधारस्ये ऽभिव्यक्तिः नियमो युक्तः । फलदानाभिमुखीकरणं चाभिव्यक्तिस्तस्मा-त्यमस्तमेव कर्मफलम्पभोजितवत् स्वफलविरोधि च कर्म । तस्माञ्चतेरूपपत्तेश्च निरनुप्रयानामेव चरणादाचारादवरोषो न कर्मण ज्याचारकर्मणी च श्रुतेः प्रसिद्दभेदे । यथाकारी यथाचारी तथा भवतीति । तथा च रमणीयचरणाः कपूय-चरणा इत्याचारमेव योनिनिमत्तमुपदिप्रति । न तु कर्म रतां वा कर्मग्रीले दे अप्यविग्रेषेणानुप्रयस्तथापि यदाप्यय-

मिष्टापूर्वकारी खयं निरनुश्रयो भुक्तभोगत्वाक्तथापि पित्रा-दिगतानुभयवभात्तिदिपाकान् जात्यायुर्भीगां अन्द्रनोकादव-बन्धानुभविष्यति । सार्यते च्चान्यस्य सञ्जतदुष्क्रताभ्यामन्यस्य तत्वंबन्धिनसारफानभागिता । 'पतत्वर्द्वप्ररीरेण यस्य भार्था-सुरां पिबे'दित्यादि । तथा श्राइवेश्वानरीयेष्ट्यादेः पितापुत्त्वा-दिगामिफचश्रुतिः । तसाद्यावत् संपातमित्युपक्रमानुरोधा-द्यत्किं चेच करोतीति च श्रुत्यन्तरानुसाराद्रमणीयचरणत्वं संबन्ध्यन्तरगतमिष्टापूर्वकारिणि भाक्तं गमयितव्यम् । तथा च निरनुश्रयानामेव भुक्तभोगानामवरोच इति प्राप्ते, उच्यते। येन कर्मकरापेन फर्मुपभोजितं तसिन्नतीतेपि सानुश्रया एव चन्द्रमण्डलादवरोचिन्ति । कुतः । दृष्कृतिभ्याम् । प्रत्यसद्देश स्रुतिर्देष्टशब्दवाच्या । स्रुतिस्रोपन्यस्ता । त्रय वा दृष्ट्याब्देनोच्चावचहृषो भोग(१)उच्चते । त्र्रयमभिसंधिः । कपूयचरणा रमणीयचरणा इत्यवरोच्चतामेति द्विशेषणम्। न च सति मुख्यार्थसंभवे संबन्धिमात्रेणोपचरितार्थन्वं न्यायाम् । न चीपक्रमविरोधाच्छुत्यन्तरविरोधाच मुख्यार्थासंभव इति साप्रतम् । दत्तफ्लेष्टापूर्तकर्मापेश्वया ऽपि यावत्पदस्य यत्रिकं-चेतिपदस्य चोपपत्तेः। नेचि यावज्जीवमग्निचो चं जुज्जयादिति यावज्जीवमाचारविद्वारादिसमयेपि चोमं विधत्ते, नापि मध्याऋादावि तु सायंप्रातःकाचापेशया । सायंप्रातः-कार्रविधानसामर्थ्यात्कार्चस्य चानुपादेयतयानङ्गस्यापि नि-मित्तानुप्रवेशात्तर्वेविमिति चेत् । न । इद्यापि रमणीयचरणा

<sup>(</sup>१) रूपः संभीग-पा० ३ ।

इत्यादेर्मुख्यार्थन्वानुरोधात्तदुपपत्तेः । तन्त्रिमदानीमपसं-चारानुरोधेनोपक्रमः संकोचियतयः । नेत्युच्यते । नच्च-सावुपसंचाराननुरोधेष्यसंकुचढुत्तिरूपपत्तुमर्चति । निच या-वन्तः संपाता यावतां वा पुसां संपातास्ते सर्वे तत्रेष्टादि-कारिणा भोगेन इयं नीयन्ते। पुरुषान्तराश्रयाणां कर्मा-श्रयानां तद्वोगेन खर्ये ऽतिप्रसङ्गात् । विरोपभुक्तानां च कर्माग्रयानामसर्ता चन्द्रमण्डचीपभोगेनानपयनात् । तथा च स्वयं संकुचन्ती यावच्छृतिरूपसंचारानुरोधप्राप्तमपि सं-कोचनमनुमन्यते। एतेन यतिकं चेच करोतीत्यपि व्याख्या-तम्। ऋषि चेष्टापूर्तकारी इ जन्मनि केवलं न तन्मात्र-मकार्षीत् । ऋपि तु गोदोच्चनेनापः प्रणयम् पग्राफल-मण्यपूर्वं समचैषीदेवमह्रनिशं च वाङ्मनःश्ररीरचेष्टाभिः पुष्यापुष्यमिचामुत्रोपभोग्यं संचितवतो न मर्त्यकोकादि-भोग्यं चन्द्रजोके भोग्यं(१) भवितुमईति। न च खफजविरो-धिनोनुग्रयस्य ऋते प्रायिश्वत्तादात्मज्ञानादा ऽदत्तपालस्य ध्वंसः (२) संभवति । तसात्तेनानुग्रयेनायमनुग्रयवान् पराव-र्नतर्तति स्त्रिष्टम् । न चैकभिवकः कर्माग्रय र्त्यये भाष्य-कृदच्यित । श्रन्ये तु सकाचकर्मश्रये परावृत्तिग्रद्धा निर्वी-जेति मन्यमाना ऋन्यथाधिकरणं वर्णयांचक्रुरित्याच । "के चित्तावदाक्र"रिति । त्र्यनुग्रयोच दत्तफचस्य कर्मणः ग्रेष उच्यते । तत्रेदिमिच विचार्यते, ति दत्तफ्लानामिष्टापूर्त-कर्मणामवश्रेषादिचावर्तन्ते उत तान्युपभोगेन निरवश्रेषं

<sup>(</sup>१) चन्द्रङोकोपभोग्यं—पा० 3 |

<sup>(</sup>२) स्वयं विमाशः—पा० ३ ।

[भामती] [म्र.इपा.१ इ.८] [ पूरु४ ] खपयित्वा ऽनुपभुक्तकर्मवग्रादिचावर्तन्तर्ति । तत्रेष्टादीनां भोगेन समूजकाषं कषितत्वान्निरनुप्रया एवानुभुक्तकर्मव-ग्रादावर्तन्तइति प्राप्तउच्यते । "सानुग्रया एवावर्तन्त"इति । कुतः । इष्टानुसारात् । यथा भाष्डस्थे मधुनि सर्पिषि वा कालिते ऽपि भाग्डलेपकां तच्छेषं मधु वा सर्पिर्वा न चाचियतुं शक्यमिति दृष्टमेवं तदनुसारादेतदपि प्रतिपत्त-व्यम् । न चावशेषमा चाचन्द्रमण्डचे तिष्ठासन्निपि स्थातुं पारयति । यथा सेवको इाखिकाश्वीयपदातिवातपरिवृतो मद्याराजं सेवमानः कालवशाच्छत्रपादुकावशेषी न सेवितु-मर्चतीति दृष्टं तन्यूचा च चै।िककी सृतिरिति दृष्टसृति-भ्यां सानुग्रया एवावर्तन्तर्रति । तदेतद्र्षयिति । "न चैतदि-ति"। एवकारे प्रयोक्तन्ये इवकारो गुडेजिक्विकया प्रयक्तः श्रब्दैकगस्येर्थे न सामान्यतोदृष्टानुमानावसर द्रत्यर्थः । श्रोषमितरोचितार्थम् । पूर्वपश्चतिमनुभाषते । "यदप्युक्तां प्रायण"मिति । दूषयति । "तद्प्यनुश्रयसङ्गावे"ति । रम-णीयचरणाः कपूयचरणा इत्यादिकयानुग्रयप्रतिपादनपरया श्रुत्या विरुद्धमित्यर्थः । "श्रपि चे"त्यादि । इच जन्मनि चि पर्वायेण सुखदुः खे भुज्यमाने दृश्येते युगपच्चेदेकप्रघट्टकेन। प्रायणेन सुखदुःखफ्नानि कर्माणि व्यज्येरन्। युगपदेव तत्फानानि भुज्येरन् । तसादुपभोगपर्यायदर्भनाद् बनीय-सा दुर्वनस्याभिभवः कन्पनीयः । एवं विरुद्धजातिनिमिन्नी-पभोगफलेष्वपि कर्मनु द्रष्टव्यम्। न चाभिव्यक्तं च कर्म-फलं न दत्ते इति च संभवति । फलोपजनाभिमुख्यं चि कर्मणामिश्यक्तिः । स्रिप च प्रायणस्याभित्यक्षकत्वे स्वर्गनरकितर्ययोनिगतानां जन्तूनां तिसन् जन्मिन कर्म-स्वनिधकारास्त्रापूर्वकर्मोपजनः पूर्वकृतस्य कर्माभ्रयस्य प्राय-णाभित्यक्तत्त्रया फलोपभोगेन प्रश्चयात्रास्ति तेषां कर्मा-भ्राय इति न ते संसरेयुः । न च सुचयेरस्नात्मज्ञानाभा-वादिति कष्टाम्बताविष्टा दशाम् । न च स्वसमवेतमेव प्रा-यणेनाभित्यज्यते ऽपूर्वं न परसमवेतं येन पिचादिगतेन कर्मणा वर्तरिस्तिति । शेषं सुग्मम् ॥

चरणादिति चेन्नोपलक्षणार्थेति

### काष्णीजिनिः॥९॥

त्र्यनेन निरनुष्रया एवावरोत्त्रन्तीति पूर्वपश्ववीजं निगूढ-मुद्वाट्य(१) निरस्यति । यद्यपि

'त्रक्रोधः सर्वध्रतेषु कर्मणा मनसा गिरा।

श्रन्यस्य ज्ञानं च श्रीलमेतिहदुर्बुधाः ॥' इति स्वृतेः श्रीलमाचारो ऽनुश्रयाद्भित्रस्याप्यस्यानुश्रयाष्ट्रतया ऽनुश्रयोपलक्षणत्वं कार्ष्णाजिनिराचार्यो मेने । तथा च रमणीयचरणाः कपूयचरणा इत्यनेनानुश्रयोपलक्षणात्मिहं सान् नुश्रयानामेनावरोच्चणिमिति ॥

## आनर्थक्यमिति चेन्न तदपेक्ष-

त्वात् ॥ १० ॥

'स्राचारचीनं न पुनिन्त वेदा' इति चि सुत्या वेदपदम

<sup>(</sup>१) मुत्थाप्य-पा० ३ ।

वेदार्थमुपलस्य न्या वेदार्थानुष्ठानग्रेषस्वमाचारस्योक्तं न तु स्वतन्त्र श्राचारः फलस्य साधनं, तेन वेदार्थानुष्ठा-नोपकारकतया ऽऽचारस्य नानर्थकां क्रत्वर्थस्य । तदनेन समिदादिवदाचारस्य क्रत्त्रर्थत्वमुक्तं, संप्रति स्नानादिवत्पुरू-षार्थत्वे पुरूषसंस्कारत्वेष्यदोष इत्याच । "पुरूषार्थत्वेष्याचा-रस्ये"ति । तदेवं चरणग्रब्देनाचारवाचिना सर्वोनुग्रयो लिखान इत्युक्तम् ॥ वादरिस्तु मुख्य एव चरणग्रब्दः कर्म-णीत्याच ।

सुक्रतदुष्कृते एवेति बादरिः॥११॥ बाह्मणपरिवाजकन्यायो गोवनीवर्दन्यायः। भ्रेषमितरी-चितार्थम्॥

## अनिष्टादिकारिणामपि च श्रुतम्॥१२॥

ये चैके चासास्रोकात्प्रयन्ति चन्द्रमसमेव ते सर्वे गक्कन्तीति कीषीतिकातां समाम्नानाहे चारमस्य च चन्द्रस्रोक्तगमनमन्तरेणानुपपन्तेः । पञ्चम्यामाज्ञतावित्याज्ञतिसंख्यानियमात् । त- याचि द्युसोमवृष्ट्यन्नरेतः परिणामक्रमेण ता एवापो योषि- द्यौ ज्ञताः पुरुषवचसो भवन्तीत्यविद्योषेण अतम् । न चैतन्मनुष्याभिप्रायं कपूयचरणाः अयोनिमित्यमनुष्यस्यापि अवणात् । गमनागमनाय च देवयानपित्याणयोरेव मार्गयोराम्नानात् पथ्यन्तरस्याअतेर्जायस्वित्यस्विति वतीयं स्थानमिति च स्थानत्वमाचेणावगमात् पथित्वेनाप्रतीतेः । चन्द्रस्थाकाद्वतीर्णानामपि च तत्स्थानत्वसंभवादसंपूरणेन प्रनिवचनोपपन्तेः । अनन्यमार्गतया च तद्वोगविरिष्णामिष

ग्रामं गच्छन् वृक्षमूलान्युपसर्पतीतिवत् संयमनादिषु यम-वश्यतार्थे चन्द्रचोक्रगमनोपपत्तेः । न कतरेण च नेत्यस्या-संपूरणप्रतिपादनपरतया मार्गदयनिषेधपरत्वाभावात् । अ-निष्टादिकारिणामपि चन्द्र जोकगमने प्राप्ते ऽभिधीयते। सत्यं स्थानतया ऽवगतस्य न मार्गत्वं तथापि वेत्य यथा ८से। चोको न संपूर्यतद्वस्य प्रतिवचमावसरे मार्गदय-निषेधपूर्वे हतीयं खानमभिवदन् ऋसंपूरणाय तत्प्रतिपश्चमा-चक्षीत । यदि पुनस्तेनैव मार्गेषागत्य जन्ममरणप्रवन्धव-त्स्थानमध्यासीत नैतन्तृतीयं स्थानं भवेत् । नद्दीण्टादिका-रिणयुन्द्रमण्डचादवरुद्धा रमणीयां निन्दितां वा योनि प्रतिपद्यमानास्तृतीयं स्थानं प्रतिपद्यन्ते तत्कस्य हेतीः पित्वयार्षेन पथा ऽवरोच्चात् । तद्यदि सुद्रजन्तवोष्यनेनैव पथा ऽवरोच्चेयुः । नैतदेषां जन्ममरणप्रवन्धवत् त्वतीयं स्था-नं भवेत् । ततीवगच्छामः, संयमनं सप्त च यातना भूमी-र्यमवश्रतया प्रतिपद्ममाना ऋनिष्टादिकारिणो न चन्द्रम-ण्डनादवरोचन्तीति । तसाद्ये वैके चेतीष्टादिकारिविषयं न सर्वविषयं पञ्चम्यामाज्ञताविति च स्वार्थविधानपरं न पुनरपञ्चम्याज्जतिप्रतिषेधपरमपि, वान्यभेदप्रसङ्गात् । संय-मने त्वनुभूयेति ऋत्रेणावरोचापादानतया संयमनस्योपा-दानाचन्द्रमण्डलापादाननिषेध त्राष्ट्रसः । तथा च सि-द्वान्तस्त्रमेव । पूर्वपशस्त्रनत्वे तु प्राद्वान्तराध्याचारेण क-यं चिद्रमयितव्यम् । जीवजं जरायुजम् । संग्रीकजं संखेदजम् ॥

### साभाव्यापत्तिरूपपत्तेः ॥२२॥

यद्यपि ययेतमाकाश्रमाकाश्राद्यायुमित्यतो न तादात्म्यं स्कुटमवगम्यते तथापि वायुर्भूत्वेत्यादेः स्कुटतरतादात्म्या-वगमाद् ययेतमाकाश्रमित्येतदपि तादात्म्यएवावतिष्ठते । न चान्यस्यान्यभावानुपपत्तिः । मनुष्यश्ररीरस्य नन्दिकेश्वर-स्य देवदेदहपपरिणामस्मरणादेव देदस्य च नज्जपस्य तियंत्वस्यरणात् । तस्नानुख्यार्थपरित्यागेन न गै।णी वृत्ति-राश्रयणीया । गै।ण्यां च वृत्ती नश्चणाश्रव्दः प्रयुक्ती गुणे नश्चणायाः संभवात् । यथाज्ञः ।

'खच्छमाणगणेयोंगाहुत्तेरिष्टा तु गौणता। इति।
एवं प्राप्ते बूमः। "साभाव्यापित्तः"। समानो भावो रूपं
येषां ते सभावासोषां भावः साभाव्यं सारूप्यं साह्य्यमिति यावत्। कुतः। उपपत्तः। एतदेव व्यतिरेकमुखेन
व्याचष्टे। "नद्धान्यस्यान्यभाव उपपद्यते"। युक्तमेतद्यदेव
प्ररीरमजगरभावेन परिणमते देवदेषसमये ऽजगरप्ररीरस्याभावात्। यदि तु देवाजगरप्ररीरे समसमये स्यातां
न देवप्ररीरमजगरप्ररीरं प्रिन्पिप्रतेनापि क्रियते। निष्द् दिष्पयसी समसमये परस्परात्मनी प्रक्ये संपाद्यितं,
तथेषापि द्यस्प्रपरीराक्षाप्रयोग्पद्भावान्न परस्परात्मन्वं
भवितुमर्वति। एवं वाय्वादिष्यपि योज्यं, तथा च तद्भावस्वासाह्य्येनौपचारिको व्याख्येयः। नन्नाक्षाप्रभावेन संयोगमानं खच्छतां किं साहय्येनैत्यत स्नाष्ट् । "विभुत्वाच्चाकाभ्रने"ित ॥

## नातिचिरेण विशेषात् ॥२३॥

दुर्निष्प्रपतरमिति दुःखेन निसरणं ब्रूते न तु विचम्बेने-ति मन्यते पूर्वपद्यी । विना खूचप्ररीरं न द्वस्त्रपरीरे दुःखभागीति दुर्निष्प्रपतरं विचम्बं स्वयतीति राद्वानाः । अन्याधिष्ठिते पूर्ववदिभिलापात् ॥२४॥

त्राकामसारूपं वायुधूमादिसंपर्की उनुमयिनामुक्त इसे-दानी ब्रीचियवा च्योषधिवनसातयस्ति जाया-न्तइति श्रूयते । तत्र संग्रयः । किमनुष्रयिनां भोगाधि-ष्ठानं ब्रीचियवादयः स्थावरा भवन्त्या,ची स्वित् सेचजा-न्तराधिष्ठितेष्वेषु संसर्गमाचमनुभवन्तीति । तत्र मनुष्यो जायते, देवो जायतद्वत्यादै। प्रयोगे जनेः प्ररीरपरियचे प्रसिद्धत्वादत्रापि ब्रीह्यादिशरीरपरिग्रह्मपव जनिर्मुख्यार्थ इति ब्रीच्चादिशरीरा एवानुश्रयिन इति युक्तम् । न च रमणीयचरणाः कपूयचरणा इतिवत् कर्मविश्रवासंकी-र्मनात्तरभावे त्रीच्यादीनां प्ररीरभावाभावात् खेचज्ञान्त-राधिष्ठितानामेव तत्संपर्कमाचिमिति सांप्रतम् । इष्टा-तत्वेन सावद्यफलतया चन्द्रजोकभोगानन्तरं स्थावरश्र-रीरभोग्यदुःखफनम्बस्यायुपपत्तेः । न च न चिंस्यात्मर्वा भूतानीति सामान्यशासस्याशीयोमीयपश्रुत्तिंसाविषयविश्रोष-ग्रास्त्रेण वाधनं सामान्यग्राह्यस्य हिंसासामान्यदारेण वि-भेषोपसर्पणं विसम्बनित सामादिभेषसृभः भाषात् भी-

व्रतरप्रवृत्ताहुर्बे जत्यदिति संप्रतम् । निष्क ब जविद्योव दु-र्व जं वाधते, किंतु सित विरोधे । न चेषास्ति विरोधो, भिन्नगोचरचारित्वात् । ऋग्नीषोमीयं पग्नुमाजभेतेति ष्टि कातुप्रकरणे समाम्नातं कार्त्वर्थत्। मस्य गमयित न त्वपनय-ति निषेधापादितामस्य पुरुषं प्रत्यनर्थचेत्ततां तेनास्तु नि-षेधादस्य पुरुषं प्रत्यनर्थचेत्तता विधेस कार्त्वर्थता को विरोधः । यथाजः ।

यो नाम कतुमध्यस्यः कचन्द्वादीनि भश्ययेत्। न क्रतोस्तत्र वैगुषयं यथा चोदितसिद्धितः ॥ इति। तसाज्जनेर्मुखार्थलाद बीच्चादिशरीरा अनुश्रयिनो जा-यन्तर्ति प्राप्ते ऽभिधीयते । भवेदेतदेवं यदि रमणीय-चरणाः कपूयचरणा इतिवद्गीच्यादिष्वनुश्रयवतां कर्मविश्रेषः कीर्व्धेत । न चैतदस्ति । न चेष्टादेः कर्मणः स्थावरग्ररीरी-पभोग्यदुःखफ्नप्रसवहेतुभावः संभवति, तस्य धर्मत्वेन सु-खैकचेतुलात् । न च तद्गतायाः पद्मुचिंसाया न चिं-स्यादिति निषेधात् ऋत्वर्थाया चिपि दुःखफलत्वसंभवः। पुरुषार्थाया एव न चिंखादिति प्रतिषेधात् । तथाचि । न चिंखादिति निषेधस्य निषेध्याधीननिद्धपणतया तदर्थं नि-षेध्यं तदर्य एव निषेधो विज्ञायते । न चैतन्नानृतं वदेन्न तै। पश्री करोतीतिवत् कस्य चित्रकरणे समाम्नातं येनानृतव-दनवदस्य निषेधस्य ऋत्वर्थत्वे निषेधोपि ऋत्वर्धः स्यात् । पभौ निषिद्वयोराज्यभागयोः ऋत्वर्थत्वेन निषेधस्यापि ऋ-लर्थलं भवेत्। एवं चि सह्याज्यभागरचितैरप्यङ्गान्तरैरा

ज्यभागसाधः क्रत्यपकारी विज्ञायते। तसादनारभ्याधी-तेन न हिंसादित्यनेनाभिहितस्य विध्युपहितस्य पुरूषव्या-पारस्य विधिविभक्तिविरोधाद्युःखात्मकप्रक्रत्यर्थे हिंसाकर्मभा-व्यत्वपरित्यागेन पुरुषार्थ एव भाव्योवतिष्ठते । श्राख्या-तानभिचितस्यापि पुरुषस्य कर्तृत्यापाराभिधानद्वारेणोप-स्थापितत्वात् केवनं तस्य रागतः प्राप्तत्वात्तदनुवादेन न-अर्थं विधिरूपसंक्रामित, नेन पुरुषार्थो निषेध्य इति त-दधीननिरूपणो निषेधोपि पुरुषार्थी भवति । तथा चा-यमर्थः संपद्यते यत्पुरुषार्थं इननं तन्न कुर्यादिति । क्रत्वर्थस्थापि च निषेधे हिंसायाः क्रतूपकारकत्वमपि करुप्येत । न च इष्टे पुरुषोपकारकत्वे प्रत्यर्थिनि सित तत्काच्यनास्पदम् । न च खातन्त्र्यपारतन्त्र्ये ऋसति सं-योगपृथक्को खादिरतादिवदेकच संभवतः । तसात्पुरू-षार्थप्रतिषेधो न कालर्थन्वमप्यास्कन्दतीति ग्रुइसुखफन्न-त्वमेवेष्टादीनां न स्थावरश्ररीरोपभोग्यदुःखफन्नत्मपीति । त्राकाप्रादिष्विव कर्मव्यापारमन्तरेणाभिचापात् । त्रन्-श्रयिनां त्रीच्चादिसंयोगमात्रं न तु देचलिमिति । अयमेवार्थ जत्मर्गापवादकथनेनो(१)पचिश्वतः । अपि च मुख्येनुप्रयिनां वीच्चादिजन्मनीति वीच्चादिभावमाप-न्नाः खज्वनुष्रयिनः पुरुषेरुपभुक्ता रेतःसिग्भावमनुभव-न्तीति श्रूयते । तदेतद्वीच्चादिदेच्चले ऽनुप्रयिनां नोपप-दाते । त्रीच्चादिदेचले चि त्रीच्चादिषु चूनेय्ववचन्तिना

<sup>(</sup>१) वचनेनी-पा० 3 ।

फलीक्षतेषु च त्रीस्वादिदेस्विनाशादनुश्रयिनः प्रस्वेयुरिति कथमनुश्रयिनां रेतःचिग्भावः संसर्गमाचे तु संसर्गिषु त्री-स्वादिषु नष्टेम्बपि न संसर्गिणो ऽनुश्रयिनः प्रस्वेयुरिति रेतःसिग्भाव उपपद्यते । श्रेषमुक्तम् ॥

### रेतःसिग्योगो ऽथ ॥ २६ ॥

सदी जाती हि बानो न रेतःसिरभवत्यपि तु निर-जातः प्राेढयोवनस्तसादिष संसर्गमात्रमिति गस्यते । तिकामिदानीं सर्वत्रैवानुप्रयिनां संसर्गमात्रं तथा च रम-सीयचरसा इत्यादिषु तथाभाव आपदोनेति, नेत्याच ॥

### योनेः शरीरम् ॥ २७ ॥

सुगमम्।

इति श्रीवाचस्त्रतिमिश्रविरचितायां भामत्यां नृतीयस्ता-ध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

### संध्ये सष्टिराह हि ॥ १ ॥

इदानीं तु तस्त्रैव जीवस्रावस्थाभेदः खयंज्योतिष्ट्रसि-द्धार्थं प्रपञ्चते । "िकां प्रवोधद्दव खप्नेपि पारमार्थिकी दृष्टिराची खिन्मायामयी"ित । यद्यपि ब्रह्माणान्यस्थानिर्वा-चत्या जाग्रत्खप्रावस्थागतयोक्तभयोरिप सर्गयोर्मायामयत्वं तथापि यथा जाग्रत्खिर्वद्मात्मभावसाचात्कारात्मागनुर्वाते । ब्रह्मात्मभावसाचात्कारात्तु निवर्तते । एवं िकां स्वप्रचिट-राची खित् प्रतिदिनमेत्र निवर्ततद्दित विमर्गार्थः । "इ-यो."रिच्चोकपर्खोकस्थानयोः । संधी भवं संध्यम्(१) । ऐ- **भन्नीकित्रचनुराद्यव्यापाराद्रूपादिसाम्नात्मारोपजननादनैभ**-चौिककं पारचौिककेन्द्रियादिव्यापारस्य(१) च भविष्यतो ऽप्रत्युत्पन्नत्वेन न पारचैकिकम्। नच न रूपादिसाचा-म्कारोस्ति खप्तदग्रसासमादुभयोर्जीकयोरस्यान्तराजलिमिति ब्रह्माताभावसाचात्कारात्माक् तथ्यह्रपैव इष्टिर्भवितुमर्चति । त्र्यमभिसंधिः । इच चि सर्वाण्येव मिथ्याज्ञानान्युदाचर-णं तेषां सत्यत्वं प्रतिज्ञायते । प्रक्रतीपयोगितया तु ख-प्रज्ञानमुदाह्तम्। ज्ञानं यमर्थमवबोधयति स तथैवेति यु-क्तम् । तथाभावस्य ज्ञानारोत्तात् । त्रातथात्वस्य त्वप्रतीय-मानस्य तथाभावप्रमेयविरोधेन कच्चनानास्पदत्वात्। बाध-कप्रत्ययादनयात्विमिति चेत्। न। तस्य वाधकत्वासिङ्गे, स-मानगोचरे चि विरुद्वार्थोपसंचारिणी ज्ञाने विरुध्येते । ब-चवर्वचवत्त्वानिश्वयाच वाध्यवाधकभावं प्रतिपद्येते । न चेच समानविषयत्वं, कान्तभेदेन व्यवस्थोपपत्तेः । यथांचि चीरं दृष्टं कालान्तरे दृधि भवति, एवं रजतं दृष्टं का-चान्तरे प्रक्तिभवत् । नानारूपं वा तदस्तु । तदास्य ती-वातपक्कान्तिसंचितं चचुः स तस्य रजतरूपतां गृह्णाति । यस्य तु केवन्तमानोकमानोपक्षतं, स तस्यैव ग्रुक्तिरूपतां युद्धाति । एवमुत्पचमपि नीचचोचितं दिवा सौरीभिर्भाभि-रभिव्यक्तं नीचनया युद्धाने । प्रदीपाभिव्यक्तं तु नक्तं ची-च्रिततया । एवमसत्यां निद्रायां सतोपि रथादीन् न गृ-ज्ञाति निद्राणसु गृज्ञातीति सामग्रीभेदादा कासभेदादा

<sup>(</sup>१) इन्द्रियव्यापारस्य—पा० ३ |

विरोधाभावः । नापि पूर्वोत्तरयोर्बचवदवचवत्त्वनिर्णयः । दयोरिप खगोचरचारितयां समानत्वेन विनिगमनाचेतोर-भावात्। तसादयवश्यमविरोधो व्यवस्थापनीयः। तिसद्ध-मेतत् । विवादासारं प्रत्ययाः सम्यन्तः प्रत्ययत्वाज्जाग्रन्स-मादिप्रत्ययवदिति । इममर्थं श्रुतिरपि दर्भयति । 'त्र्रय रयान् रथयोगान् पयः इजिते'ति । न च न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्तीति विरोधादुपचरितार्था चजतर्तत स्रुतिर्व्याख्येया । चजतर्रति चि स्रुतेः, बद्धस्रु-तिसंवादात्प्रमाणान्तरसंवादाच । बन्नीयस्वेन तदनुगुणतया न तत्र रथा इत्यस्या भाक्तलेन व्याख्यानात् । जाग्रदव-स्थादर्भनयोग्या न सन्ति न तु रथा न सन्तीति । ऋत एव कर्त्वश्रुतिः ग्राखान्तरश्रुतिरूदाइता । प्राच्चकर्त्वकला-चास्य पारमार्थिकत्वं वियदादिसर्गवत् । न च जीवकर्त्व-कलान प्राज्ञकर्रकलिमिति सांप्रतम् । ऋत्यन धर्माद्न्य-चाधर्मादिति प्राच्चस्यैव प्रकृतत्वाच्चीवकर्हकत्वेपि च प्रा-ज्ञादभेदेन जीवस्य प्राज्ञलात् । ऋषि च जाग्रह्मत्ययसंवा-दवन्तोपि स्वप्नप्रत्ययाः के चिट्टग्यन्ते । तदाया । स्वप्ने प्राक्ताम्बरधरः प्राक्तमाच्यानुचेपनी ब्राह्मणायनः प्रियव्रतं प्रत्याच । प्रियत्रव पच्चमे ऽचनि प्रातरेनोर्नराप्रायभूमिदा-नेन नरपतिस्वां मानयिष्यतीति, स च जाग्रत्तथा ऽऽत्म-नो मानमनुभूय खप्रप्रवयं सत्यमभिमन्यते । तस्रात्मंध्ये पारमार्थिकी इष्टिरिति प्राप्ते, उच्यते।

## मायामात्रं तु कात्स्न्येनानभिव्य-

### क्तस्वरूपत्वात् ॥ ३ ॥

इदमचाकूतम्। न तावह्वीरखेव दिध रजतस्य परिणामः ग्रुक्तिः संभवति । निर्च जालीश्वरग्रसे चिरिस्थितान्यपि र-जतभाजनानि ग्रुक्तिभावमनुभवन्ति दृग्यन्ते । न चेतरस्य रजतानुभवसमये ऽन्यो ऽनाकुर्नेन्द्रियो न तस्य ग्रुक्तिभा-वमनुभवित प्रत्येति च । न चोभयरूपं वस्तु सामग्रीभेदा-त्तु कदाचिदस्य तोयभावोनुभूयते कदाचिनारीचितेति सां-प्रतम् । पारमार्थिके चास्य तीयभावे तत्वाध्यामुदन्योपग्र-मलचणार्थिकयां कुर्यानारीचिसाध्यामपि रूपप्रकाशचचणा-म् । न मरीचिभिः कस्य चित्तृष्णजा उदन्योपश्रास्यति न च तोयमेव दिविधमुद्न्योपग्रमनमतदुपग्रमनमिति यु-क्तम्। तदर्धिकयाकारित्वव्याप्तं तीयत्वं माचयापि ताम-कुर्वत्तीयमेव न स्थात् । ऋपि च तीयप्रत्ययसमीचीनला-यास्य दैविध्यमभ्युपेयते तच्चाभ्युपगमेपि न सेंह्रमर्हति । तथाच्यसमर्थविधायातितोयमेतदिति मन्वानो न लज्ज-गपि मरीचितीयमभिधावेत्। यथा मरीचीननुभवन्। ऋ-थाश्रक्तं श्रक्तमभिमन्यमानो ऽभिधावित । किमपराई म-रीचिषु तोयविपर्यासेन सर्वजनोनेन यत्तमतिचङ्घ विप-र्यासान्तरं करुपते । न च चीरदिभप्रत्ययवदाचार्यमातुच-ब्राह्मणप्रत्ययवदा तीयमरीचिविज्ञाने समुचितावगाहिनी(१)

<sup>(</sup>१) वबोधिनी--पा० 3 |

खानुभवात्परसारविरुद्धयोर्बाध्यवाधकभावावभासनात् । त-चापि रजतज्ञानं पूर्वमुत्पन्नं बाध्यमुत्तरं तु बाधमं ग्रा-क्तिज्ञानं प्राप्तिपूर्वकलात् प्रतिषेधस्य । रजतज्ञानात् प्राक् प्रापकाभावेन प्रुक्तेरप्राप्तायाः प्रतिषेधासंभवात् पूर्वजानप्राप्तं तु रजतं ग्रुक्तिज्ञानमपनाधितुमर्चति । तदपनाधात्मकां च खानुभवादवसीयते । यथाज्ञः ।

ऋागामित्वादवाधित्वा परं पूर्वे हि जायते । पूर्वं पुनरबाधित्वा परं नोत्यदाते का चित् ॥

न च वर्तमानरजतावभासि ज्ञानं भविष्यत्तामस्या गोच-रयन्न भविष्यता खसमयवर्तिनीं प्रकृतिं गोचरयता प्रत्य-येन बाध्यते काचभेदेन विरोधाभावादिति युक्तम्। मा नामास्य जासीत्रत्यचं भविष्यत्तां तत्पृष्ठभावि त्वनुमानम्-पकारचेतुभावभिवासति विनाग्रप्रत्ययोपनिपाते स्थेमानमा-क्राचयति । असति विनाग्रप्रत्ययोपनिपाने रजनिमदं स्थि-रं रजतत्वादनुभूतप्रत्यभिज्ञातरजतवत् । तथा च रज-तगोचरं प्रत्यचं वस्तुतः स्थिरमेव रजतं गोचरयेत्। त-था च भविष्यक्तुित्तकाज्ञानकालं रजतं व्याप्न्यादिति वि-रीधात् ग्राुक्तिज्ञानेन बाध्यते । यथाद्यः ।

रजतं यद्यमाणं चि चिरस्थायीति यद्यते। भविष्यक्तिकाज्ञानकाचं व्याप्नोति तेन तत्॥ इति। प्रत्यक्षेण चिरस्थायीति यद्यातइति को चिद्याचचते। त-द्युत्तं, यदि चिरस्थायित्वं योग्यता न सा प्रत्यचगोचरः शक्तोरतीन्द्रियत्वात् । ऋथ काचान्तरव्यापित्वं, तद्ययक्तं, कानान्तरेष भविष्यतेन्द्रियस्य संयोगायोगात्(१) तदुपिस-तसीस्नो व्यापित्वस्यातीन्द्रियत्वात् । न च प्रत्यभिज्ञाप्रत्य-यवद्वास्ति संस्कारः सद्दकारी येनावर्तमानमप्याक्तस्येत् । तसादत्यन्ताभ्यासवर्शन प्रत्यज्ञानन्तरं श्रीघ्रतरोत्पन्नविनम्य-द्वस्थानुमानसिक्तप्रत्यचाभिप्रायमेव चिरस्थायीति ग्रच्चात-इति मन्त्रव्यम् । ऋत एवैतम्सूच्यातरं कालव्यवधानमिववे-चयन्तः सैौगताः प्राक्त,हिविधोचि विषयः प्रत्यचस्य याद्य-**याध्यवसेययः। बाह्यचण एकः स्वन**ग्रणो ऽध्यवसेययः संतान इति। एतेन खप्तप्रवयो मिथ्यात्वेन व्याख्यातः । यनु सत्यं स्त्रदर्शनमुक्तं तत्राष्ट्राखात्रा ब्राह्मणायनेनाख्याते संवादा-भावात् । प्रियत्रतस्याख्यातसंवादस्तु काकतालीयो न स्वप्नज्ञानं प्रमाणियतुमर्चेति । तादशस्यैव वक्तनं विसंवाददर्शनात् । दर्शितस विसंवादी भाष्यक्रता कात्स्येनानभिव्यक्तिं विवृण्व-ता रजन्यां सप्त इति रजनीसमयेषि चि भारताद् वर्षा-न्तरे कोतुमाचादै। वासरी भवतीति भारते वर्षद्रत्युक्तम् ॥

# सूचकथ हि श्रुतेराचक्षते च

### तिद्दरः ॥ ४ ॥

दर्भनं सूचकं तश्च खढ्पेण सत्, त्रसत्त दृश्यम् । त्र-त एव बीदर्भनखढ्पसाध्याश्वरमधात्विसर्गादयो जाग्रदव-खायामनुवर्तन्ते । बीसाध्यास्तु माल्यविलेपनदन्तचतादयो मानुवर्तन्ते । न चासाभिः खप्नेपि प्राज्ञव्यापार दति । प्राज्ञ-व्यापारत्वेन पारमार्थिकत्वानुमानं प्रत्यचेण बाधकप्रत्यये-

<sup>(</sup>१) असंप्रयोगात्—पा० ३ | संयोगाभावात्—पा० ४ |

नाविरुध्यमानं नात्मानं जभतइति भावः । वन्धमोचयोरा-न्तराजिकं त्वतीयमैत्रर्यमिति । 'पराभिध्यानात्तु तिरोचितं ततो च्चास्य वन्धविपर्ययो' 'देचयोगादासोपी'ति सूत्रदयं क्वतोपपादनमसाभिः प्रथमसूत्रे । निगदव्याख्यातं चैतयो-भौष्यमिति ॥

# तदभावो नाडीषु तच्छ्रतेरास्मनि

### च ॥७॥

इच चि नाडीपुरीतत्परमात्मानी जीवस्य सुषुप्तावस्था-यां स्थानत्वेन श्रूयन्ते । तत्र किमेषां स्थानानां विकस्प त्राची स्थितमुच्चयः । किमतो, यद्येवम् । एतदतो भवति । यदा नाखो वा पुरीतदा सुषुप्तस्थानं तदा विपरीतग्रचण-निवृत्ताविप न जीवस्य परमात्मभाव इति । त्र्विद्यानिवृ-त्ताविप जीवस्य परमात्मभावाय कारणान्तरमपेक्षितव्यं तच्च कर्मेव न तु तत्त्वज्ञानं विवरीतज्ञाननिवृत्तिमात्रेण तस्योप-योगात् विपरीतज्ञाननिवृत्तेश्च विनापि तत्त्वज्ञानं सुषुप्ता-विप संभवात्। ततस्य कर्मणैवापवर्गो न ज्ञानेन । यथाजः।

कर्मणैव तु संसिद्धिमास्थिता जनकादयः । इति।

श्रय तु परमात्मैव नाडी पुरोतत्स्द्वप्तिद्वारा सुषुप्तिस्थानं ततो विपरीतज्ञाननिवृत्तेरस्ति मात्रया परमात्मभावोपयो-गः। तया हि तावदेष जीवस्तद्वस्थानो भवति केवचम्। तत्त्वज्ञानाभावेन समूचकाषमविद्याया स्वकाषात् जाग्रत्स-प्रचक्षणं जीवस्य व्युत्थानं भवति। तसात्प्रयोजनवत्येषा

विचारे केति । किं तावत्प्राप्तं, नाडीपुरीतत्वरमात्मत्त स्थानेषु सुषुप्रस्य जीवस्य निलयनं प्रति विकल्पः। यथा बद्धषु प्रासा-देखेको नरेन्द्रः कदा चिक्कचिन्निचोयते कदा चिक्क चिदेव-मेको जोवः करा चिन्नाडीषु करा चित्पुरीतित करा चि-इन्नणीति । यथा निरपेशा वृीचियवाः ऋतुसाधनीभूतपुरी-डाग्रप्रक्रतितया श्रुता एकार्था विकल्प्यन्ते । एवं सप्तमी-श्रुत्या वा ऽऽयतनश्रुत्या वैकनिचयनार्थाः परस्परानपेश्वा नाजादयोपि विकल्पमर्चन्ति । यत्रापि नाडीभिः प्रत्यव-द्धय पुरोतित ग्रोतइति नाडोपुरीततोः समुचयश्रवणं तथा तास्र तदा भवति यदा सप्तः खप्तंन कांचन पश्य ति । श्रथासिन्प्राण एवैकधा भवतीति नाडोब्रह्मणीराधा-रयोः समुचयत्रवणम् । प्राणग्रब्दं च ब्रह्मायास्मिन् प्राणे ब्रह्मणि स जीव एकधा अवतीति वचनात्। तथायात्त तदा नाडीषु खप्ती भवतीति च पुरीतित ग्रेतहति च नि-रपेश्वयोनिडीपुरीतनोराधारत्वेन निर्देशानिरपेश्वयोरेवाधा-रत्वम् । इयास्तु विश्रोषः । कदा चिन्नाच एवाधारः कदा-चिन्नाडीभिः संचरमाणस्य पुरीतदेव । एवं ताभिरेव संच-रमाणस्य कदा चिद्रह्मीवाधार इति सिद्दमाधारत्वे नाडी-पुरीतन्परमात्मनामनपेश्वलम् । तथा च विकल्पो त्री दि-यववहुच्द्रथन्तरवहेति प्राप्तम् । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । जीवः समुच्चयेनैवैतानि नाजादीनि खापायोपैति न विक-हपेन । अयमभिसंधिः । नित्यवदास्तातानां यत्पाशिक्तवं नाम तद्गत्यन्तराभावे करुपते । यथाइः ।

एवमेषोष्टदोषोपि यद्वीच्रियववाकायोः ।

विकाल आश्रितस्तत्र गतिरन्या न विद्यते ॥ इति । प्रकातकात् साधनीधातपुरी डाग्रह्य प्रकातितया हि परस्प-रानपेक्षा वृीचियवे। विचित्री प्रकृतसैती प्रत्येकं पुरोडा-श्रमभिनिर्वतियिनं, तत्र यदि मित्राभ्यां पुरोडाश्रो ऽभिनि-र्वर्त्येत परसारानपेशवीचियवविधात्रणी उमे ऋषि ग्रास्त बाध्येयाताम् । न चैतै। प्रयोगवचनः समुचेतुमर्चति स चि यथाविचितान्यङ्गान्यभिस्मीच्य प्रवर्तमानो नैतान्यन्यथ-यितुं प्रक्रोति मित्रणे चान्यथात्वमेतेषाम् । न चाङ्गानुरोधेन प्रधानाभ्यासो गोसवे उभे कुर्यादितिवद्युक्तः । अश्रुतो चात्र प्रधानाभ्यामोङ्गानुरोधेन च सो ऽन्यायः। न चाङ्ग-भूतैन्द्रवायवादिग्रचानुरोधेन यथा। प्रधानस्य सोमयागस्या-वृत्तिरेवमवापीति युक्तम् । सोमेन यजेतेति चि तवापूर्व-यागविधिः । तत्र च दश्रमृष्टिपरिमितस्य सोमद्रव्यस्य सी-ममभिषुणोति सोममभिष्ठावयतीति च वाक्यान्तरानुसोचन-या रसदारेण यागसाधनीध्रतस्त्रेन्द्रवाच्वाद्यदेशेन प्रादेश-मात्रेषूर्ध्वपात्रेषु ग्रह्मणानि पृथक् प्रकल्पनानि संस्कारा विधीयन्ते न तु सोमयागोहेभ्रेनेन्द्रवाव्वादयो देवतास्रो-द्यन्ते येन तासां यागनिष्यत्तिचश्राधैकार्थत्वेन विकल्पः स्वात् । न च प्रादेशमाचमेकौकमूर्ध्वपाचं दश्रमृष्टिपरिमि-तसोमरसग्रहणाय करूपते येन तुस्यार्थतया ग्रहणानि विकरपेरन्। न च यावना। चमेकमू ध्वेपाचं व्याप्नोति तावना। चं युचीत्वा परिभिष्टं सञ्चेतेति युज्यते। दश्रमृष्टिपरिमितीपा-

दानस्वादद्यार्थन्वप्रसङ्गात् । एवं तद्दृष्टार्थं भवेद्यदि तस्ववं यागचपयुज्येत । न च दष्टे संभवत्यदृष्टकाल्यमा न्याय्याः तसास्वकाखः सोमरमसः यागशेषत्वेन संस्काराईत्वादे-नैकेन च ग्रचणेन सक्तलस्य संस्कर्तमग्रकालात्तदेवयवस्थै-केन संस्कारे ऽवयवान्तरस्य ग्रहणान्तरेण संस्कार इति कार्यभेदादुच्णानि समुचीयेरन्। त्रात एव समुचयदर्भनं द्शीतानध्वयुः प्रातःसवने यहान् गृह्यातीति । समुचये च सित क्रमोप्पपदाते । त्राधिनो दशमो युच्चते तती-यो इयते । तथैवैन्द्रवायवायान् यद्यान् यद्वातीति । तेषां च समुच्चये सित यावदादुद्शेन गृहीतं तावत्तस्यै देवतायै त्यक्तव्यमित्यर्थाद्यागस्यावृत्त्या भवितव्यम् । यदि पुनः पृ-यकुतान्यप्येकीकृत्य कां चन देवतामुद्दिग्य त्यजेरन् पृथक-रणानि च देवतोद्देशासादृष्टार्था (१) भवेयुः । न च दृष्टे संभवत्यदृष्टकाच्यना न्यायीत्युक्तम् । तस्मात्तन समुचयस्मा-वच्यंभावित्वाद्गुणानुरोधेनापि प्रधानाभ्यास त्र्यास्थीयते । इच त्वभ्यासक्तरपना(२)प्रमाणाभावात् पुरोडाग्रद्रव्यस्य चानि-यमेन प्रकृतद्रव्ये यिसन् किसिंश्वित्राप्ते एकैका परस्परान-पेक्षा वोचित्रुतिर्यवत्रुतिय नियामिनौकार्यतया विकल्पम-र्चतः । न तु नाडीपुरीतत्परमात्मनामन्योन्यानपेकाणामे-कनिचयनार्थत्वसंभवी येन विकस्पी भवेत्। नच्चोकवि-भित्तिनिर्देशमात्रेणैकार्थता भवति समुचितानामयेकविभित्त-निर्देशदर्श्यनात् पर्यक्के श्रेते प्रासादे श्रेतद्दति। तसादेकवि-

<sup>(</sup>१) अदृष्टार्थानीति—पा० १ । २ ।

<sup>(</sup>२) कल्पनायामिति—पा० ३ ।

भित्तिनिर्देशसानैकान्तिकलादन्यती विनिगमना वक्तव्या सा चोक्ता भाष्यक्रता "यचापि निरपेन्ताइव नाडीः सुप्ति-खानलेन आवयती"त्यादिना । सापेत्तश्रुत्यनुरोधेन निरपे-चश्रुतिनैतयेव्यव्यः । भ्रोषमितरोचितार्थम् । ननु यदि ब्रह्मीव निजयनस्थानं तावनात्रमुखतां क्वतं नाजुपन्यासेनेत्वत **त्राहः। ऋपि** चार्चेति । ऋपि चिति समुच्चये न विकल्पे । एतद्वपित्तसंदिता पूर्वीपपित्तरर्थसाधिनीति । मार्गीपदे-भोपयुक्तानां नाडीनां सुत्यर्थमत्र नाडीसंकीर्तनिमत्यर्थः। पित्तेनाभित्याप्तकरणी न बाह्यान् विषयान् वेदे(१)ति तद्दारा सुखदुःखाभावेन तत्कारणपामास्पर्भेन(२) नाडी-स्तुतिः । यदा तु तेजो ब्रह्म तदा सुगमम् । ऋषि च नाषः पुरीतदा जीवस्रोपाध्याधार एव भवतीत्वयमर्थः । ऋ-भ्युपेत्य जीवस्याधेयत्व,मिदमुक्तम् । परमार्थतस्तु न जीव-स्राधेयत्वमस्ति । तथाचि । नाचः पुरीतदा जीवस्रोपाधीनां करणानामाश्रयः । जीवस्तु ब्रह्माव्यतिरेकात् स्वमिदमप्रति-ष्ठः । न चापि ब्रह्मजीवस्याधारस्तादान्म्यादिकास्य तु व्य-तिरेकं ब्रह्मण आधारत्वमुच्चते जीवंप्रति। तथा च सुषुप्तावस्थायामुपाधीनामसमुदाचाराज्जीवस्य ब्रह्मात्मत्वमेव ब्रह्माधारत्वं न तु नाडीपुरीतदाधारत्वम् तंदुपाधिकरण-मात्राधारतया तु सुषुप्तदशारमाय जीवसा नाडीपुरीत-दाधारत्नित्यतुच्यार्थतया न विकच्य इति । "ग्रिपि च न कदा चिज्जीवस्थेति"। त्रीतार्गिकं ब्रह्मस्बद्धपतं जी-

<sup>(</sup>१) वेत्तीति—पा० २ |

<sup>(</sup>२) पाप्मादर्शनेनेति-पा० २ |

वस्त्रासित जायत्स्वप्रदशाद्धपे ऽपवादे सुषुप्तावस्थायां ना-न्यथितं शकामित्यर्थः । ऋपि च येपि स्थानविकस्पमा-स्थिषत तैरपि विश्रेषविज्ञानोपश्रमन्नचेणा सुषुप्त्यवस्था-ङ्गीकर्तन्या । न चेयमात्मतादात्म्यं विना नाचादिषु पर-मात्मव्यतिरिक्तोषु स्थानेषूपपदाते। तत्र हि स्थितीयं जीव श्रातमव्यतिरेकाभिमानी सन्नवग्धं विश्रेषज्ञानवान् भवेत्। तथाचि युतिः। 'यत्र वान्यदिव स्वात्तत्रान्योन्यत्पग्धे'दिति । त्रातास्यानले लदोषः । 'यत्र लस्य सर्वमात्मैवाभूत्तान्तेन कं पद्मयेदिजानीया'दिति श्रुतेः। तसाद्यातास्थानत्वस्य दारं नाचादीत्याच । "त्रपि च स्थानविकल्पाभ्युपगमेपी"ति । ऋत चोदयति । "ननु भेदविषयस्यापी"ति । भिद्यत इति भेदः। भिद्यमानस्यापि विषयस्येत्यर्थः । परिचरित । "बाढमेवं स्वादि"ति । न तावज्जीवस्वास्ति स्वतःपरिक्वेदस्तस्य ब्रह्मा-न्मालेन विभुत्वात् । श्रीपाधिको तु परिच्छेदे यत्रीपाधिरसं-निचितसानात्रं न जानीयात्र तु सर्वम् । नच्चसंनिधा-नात् सुमेक्मविद्वान् देवदत्तः संनिष्टितमपि न वेद । त सात्मर्वविश्रेषविज्ञानप्रत्यसामयीं सपुप्तिं प्रसाधयता तदास्य सर्वेषाध्यपसंचारो वक्तव्यः। तथा च सिद्दमस्य तदा अ-श्चातात्विमत्यर्थः । गुणप्रधानभावेन समुचयो न समप्रधान-तयाग्नेयादिवदिति वदन् विकल्पमप्यपाकरोति । "न च वयमिद्रे"ति । खाध्यायाध्ययनविध्यापादितपुरुषार्थत्वस्य वेद-राभरेकेनापि वर्षेन नापुरुषार्थेन भविनुं युक्तम् । न च त्तुषुप्रावस्थायां जीवस्य सह्येषा नाजादिस्थानत्वप्रतिपा- दने किंचित्प्रयोजनं ब्रह्मभूयप्रतिपादने लिखा । तसाम्न समप्रधानभावेन समुखयो नापि विकल्प इति भावः । नीतार्थमन्यत् ॥

## स एव तु कर्मानुस्मृतिशब्दविधि-

#### भ्यः ॥ ९ ॥

यद्यपीश्वरादभिन्नो जीवस्त्रवाष्युपाध्यवच्छेदेन भेदं विव-चिला ऽधिकरणान्तरारमः । स एवेति दुःसंपादिमिति स वान्यो वेति ईश्वरो वेति संभव(१)मात्रेणोपन्यासः । निष तस्य ग्रुइमुक्तस्वभावस्याविद्याक्ततव्युत्यानसंभवः। त्रत एव विमर्भावसरे ऽस्वानुपन्यासः । यद्वि ह्यस्टादिनिर्वर्तनीय-मेकसा पुंसञ्चादितं कर्म तसा पूर्वेद्युरनुष्टितस्यास्ति स्मृति-रिति वक्तव्ये ऽनुः प्रत्यभिज्ञानस्त्रचनार्थः । त्रत एव सीस्-मस्रीत्वृक्तम् । "पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्या द्रवती"ति । अयनम् आयः नियमेन गमनं न्यायः। जीवः प्रतिन्यायं संप्रसादे सुषुप्रावस्थायां बुद्दान्ताया द्रवति त्र्यागक्कति । प्रतियोनि योचि व्याघ्रयोनिः सुषुप्ती बुद्दान्तमागक्कन् स व्याघ्र एव भवति न जात्यन्तरम्। तदिदमुक्तम्, "त इच व्याघ्रो वा सिंहो वे"ति। "ग्रथ तत्र सप्त उत्तिष्ठती"ति। यो चि जीवः सप्तः स भरीरान्तरउत्तिष्ठति । भरीरान्तरग-तस्तु सप्तजीवसंविश्विनि ग्ररीर उत्तिष्ठति । ततस्य न ग्र-रीरान्तरे व्यवहारचीप इत्यर्थः। "श्रपि च न जीवी नाम परस्मादन्य" इति । यथा घटाकाश्रो नाम न पर-

<sup>(</sup>१) संभावनामात्रेणिति-पा० २ |

माकाशाद्यः। त्रय चान्यद्व यावहृटमनुवर्तते । न चा-सौ दुर्विवेचसादुपाधेर्घटस्य विविक्तत्वात् । एवमनाद्यनिवे-चनीयाविद्योपधानभेदोपाधिकच्यितो जीवो न वस्तुतः प-रमात्मनो भिद्यते तदुपाध्युद्भवाभिभवाभ्यां चोङ्गृतद्वाभि-धतद्व प्रतीयते । ततस्य सुषुप्तादाविप ऋभिभ्रतद्व जायदवस्यादिषुङ्गृतद्व तस्य चाविद्यातदासनोपाधेरनादि-तया कार्यकारणभावेन प्रवच्चतः सुविवेचतया तदुपचितो-जीवः सुविवेच इति ॥

## मुग्धेर्द्धसंपत्तिः परिशेषात् ॥ १० ॥

विश्रेषविज्ञानाभावासूक्कां जागरस्त्रप्रावस्थाभ्यां भिद्यते पुनस्त्यानाच मरणावस्थायाः । च्रतः सृष्पिरेव सृक्षां विश्रेषज्ञानाभावाविश्रेषात् । चिरानुक्कासवेपथुप्रभृतयस्तु सृप्तेरवान्तरप्रभेदाः । तद्यथा । किष्टानुक्कासवेपथुप्रभृतयस्तु सृप्तेरवान्तरप्रभेदाः । तद्यथा । किष्टानुक्कासवेपथुप्रभृतयस्तु सृप्तेनक्षाम् ज्ञ्यति मे गाचाणि प्रसन्नं मे मन इति, किष्टापुनर्दुखमस्त्राम् गुरूणि मे गाचाणि भ्रमत्यनवस्थितं मे मन इति । न चैतावता सृष्पिर्भिद्यते । तथा विकारान्तरेणि मूर्का न सृष्पेर्प्तभद्यते । तसाम्नोक्षप्रसिद्यभावान्तरेष पच्चस्थवस्थिति प्राप्तम् । एवंप्राप्ते, उच्यते । यद्यपि विश्रेषविज्ञानोपश्रमेन मोचसुष्प्रयोः साम्यं तथापि नैक्यम् । निच्च विश्रेषविज्ञानसङ्गावसाम्यमाचेण स्वप्रजागरयोरभेदः । बाद्योन्द्रियव्यापारभावाभावाभ्यां तु भेदे तयोः सृष्टुप्तमोच्च योरिष प्रयोजनभेदात्कारणभेदाक्षश्रणभेदाच भेदः । अन्मापनुत्त्यर्था चि ब्रह्मणा संपत्तिः सृष्टुप्तम् । श्ररीरत्यागार्थां चि ब्रह्मणा संपत्तिः सृष्टुप्तम् । श्ररीरत्यागार्थां चि ब्रह्मणा संपत्तिः सृष्टुप्तम् । श्ररीरत्यागार्थां चि

तु बद्धाणा संपत्तिभी इः। यद्यपि सह्यपि मो हे न मरणं तथाप्यसित मो हे न मरणिमिति मरणार्थी मो हः। मुस्ल-संपातादिनिमित्तत्वाचा सुषुप्त-स्य मुखनेवादिविकार स्थापत्वाचा सुष्प्र-स्य मुखनेवादिविकार स्थापत्वाचा सुष्प्र-स्य प्रसन्नवदनत्वादि स्थापते सुष्प्र-त्या सुष्प्र-स्य प्रसन्नवदनत्वादि स्थापते सुष्प्र-से सुष्प्र-से त्यात्त्र सुष्प्र-से वाद्यो संपत्ताविष सुष्प्रते याद्यशी संपत्तिन्ति ताद्यशी मो हदस्य ईसंपत्तिक्ता, सास्यवैषस्यास्थामधित्वम्। यदा चैतदवस्था-तरं तदा भेदात् तस्प्रविचयास्य यह्नान्तरमास्थेयम्। अभेदे तु न यह्नान्तरमिति चिन्ताप्रयोजनम्॥
न स्थानतो ऽपि हि परस्योभयित्रङ्गं

### सर्वत्र हि ॥ ११ ॥

स्रवान्तरसंगितमाइ। "येन ब्रह्मणा सुषुप्तादिष्विति"।
यद्यपि तदनन्यत्वमारम्भणग्रव्दादिभ्य इत्यत्र निष्प्रपञ्चमेव
ब्रह्मोपपादितं तथापि प्रपञ्चिन्द्रानां ब्रह्मीनां सुतीनां दर्भगद्भवित पुनर्विचिकित्सातस्तित्रवारणायारम्भस्तस्य च तच्वज्ञानमपवर्गोपयोगीति प्रयोजनवान् विचारः। तत्रोभयचिङ्गस्रवणादुभयद्भपत्वं ब्रह्मणः प्राप्तम्। तचापि स्विभेषत्वनिर्विभेषत्वयोविरोधात्स्वाभाविकत्वानुपपत्तरेकं स्वतोपरं
तु परतः। न च यत्परतस्तद्पारमार्थिकम्। निद्य चकुरादीनां स्वतःप्रमाणभ्रतानां दोषतो ऽप्रामाण्यमपारमार्थकम्। विपर्ययज्ञानचश्रणकार्यानुत्यादप्रसङ्गात्। तस्नादु-

भयजिङ्गकप्राचप्रामाण्यादुभयह्रपता ब्रह्मणः पारमार्थिकी-तिप्राप्ते, उच्यते । न स्थानत उपाधितोपि परस्य ब्रह्मण उभयचिक्नत्वसंभवः । एकं **चि पारमार्थिकमन्यदध्यारो**-पितं पारमार्थिकत्वे द्युपाधिजनितस्य रूपस्य ब्रह्मणः प-रिणामी भवेत्। सं च प्राक् प्रतिषिद्धस्तत्यारिश्रेष्या-त्स्फटिकमणेरिव स्वभावस्वक्कधवलस्य लाक्षारसावसेकोपाधि-रक्षिमा मर्वगन्धत्वादिरीपाधिको ब्रह्माप्यध्यस्त इति प-भ्यामः, निर्विभ्रेषताप्रतिपादनार्थन्वाच्छुतीनाम् । सविभ्रे-षतायामपि यञ्चायमस्यां पृथिव्यां तेजोमय इत्यादीनां श्रुती-नां ब्रह्मीकत्वप्रतिपादनपरत्वाद् एकत्वनानात्वयोश्चेकस्मि-न्नसंभवाद् एकत्वाङ्गत्वेनैव नानात्वप्रतिपादनपर्यवसानात्। नानात्वस्य प्रमाणान्तरसिद्दतयानुवाद्यत्वादेकत्वस्य चानधि-गतेर्विभेयत्वोपपत्तेर्भेददर्भननिन्दया च साम्राह्नयसीभिः श्रुतिभिरभेदप्रतिपादनाद् श्राकारवद् ब्रह्मविषयाणां च का-सां चिच्छ्तीनामुपासनापरत्वमसति बाधको ऽन्यपराद्वचनात्प्र-तीयमानमपि गृज्ञाते । यथा देवतानां विग्रज्ञवत्त्वम् । सन्ति चाच साञ्चाद्दैतापवादेनादैतप्रतिपादनपराः ग्रतग्रः श्रुतयः कासां चिच्च देताभिधायिनीनां तत्प्रविखयपरत्वम्। तसा-निर्विभोषमेकरूपं चैतन्यैकरसं सद्रह्म परमार्थतो ऽविभोषास सर्वगन्धत्ववामनीत्वादय उपाधिवशादध्यस्ता इति सिद्दम् । श्रोषमितरोचितार्थम् । अत्र को चिद्दे अधिकरणे कल्पय-न्तीति किं सम्मचणं च प्रकाश्चन्त्रणं च ब्रह्म किं सम् चलामेव ब्रह्मीत प्रकाशनाचलामेवेति। तत्र पूर्वपचं ग्रह्माति॥

## पकाशवचावैयर्थात् ॥ १५॥

चकारात्मच । ऋवैयर्थ्यात् । ब्रह्मणिसच्छ्तेः । सिद्धान्त-यंति ॥

### आह च तन्मात्रम् ॥ १६॥

प्रकाशमानं, निह सत्त्वं नाम प्रकाशस्त्रपादन्यत् यथा सर्वगन्धत्वादयोपि तु प्रकाशस्क्रपमेव सदिति नोभयस्क्रपत्वं ब्रह्मण इत्यर्थः । तदेतदनेनोपन्यस्य दूषितम् । सत्ताप्रका-ग्रयोरेकत्वे नीभयजज्ञणत्वम् । भेदेन स्थानतोपीति नि-राक्ततिनि नाधिकरणान्तरं प्रयोजयित । परमार्थतस्वभे-द एव प्रकार्षप्रकाश्यवदिति । सर्वेषां च साधारणे प्रविच-यार्थत्वे सत्यरूपवदेव चि तत्प्रधानत्वादिति विनिगमनका-रणवचनमनवकार्णं स्थात् । एवं चि तस्थावकार्णः स्थाद् यदि काञ्चिदुपासनापरतया इत्यमाचत्तीरन् काञ्चित्रीहृप-ब्रह्मप्रतिपादनपरा भवेयुः । सर्वासा तु प्रविचयार्थत्वेन नीरूपब्रह्मप्रतिपादनार्थन्वे उत्तो विनिगमनचेतुर्न स्वादि-त्यर्थः । एकविनियोगप्रतीतेः प्रयाजदर्भपूर्णमासवाक्यविद-त्यधिकाराभिप्रायम् । ऋनुबन्धभेदात्तु भिन्नो ऽनयोरपि नियोग इति । "क्रोयं प्रपन्चप्रविचय" इति । वास्तवस्य वा प्रपञ्चस्य प्रविचयः सर्पिष इवाग्निसंयोगात् । समारी-पितस्य वा रज्जां सर्पभावस्येव रज्जातस्वपरिज्ञानात्। न तावदास्तवः सर्वसाधारणः पृथिव्यादिप्रपन्तः पुरूषमात्रेण शकाः समुक्केतुम् । ऋषि च प्रकादश्यकादिभिः पुरुषधैा-

रेयैः समूलमुन्मूलितः प्रपन्धइति प्रद्रन्यं जगद्भवेत् । न च वास्तवं तत्त्वज्ञानेन शक्यं समुक्केत्तुम् । त्र्यारोपितस्वपवि-रोधित्वात्तत्त्वज्ञानस्येत्युक्तम् । समारोपितरूपस्त प्रपच्चेा ब्रह्मतत्त्वज्ञापनपरेरेव वाक्यैर्ब्रह्मतत्त्वमववोधयद्भिः प्रकाः स-मुक्केतुमिति क्रतमत्र विधिना । निष् विधियतेनापि वि-ना तत्त्वाववोधनम् प्रवर्तस्वातमज्ञानइति वा कुरु प्रपञ्चप्रवि-लयं वेति प्रवर्तितः श्रकोति प्रपन्वप्रविलयं कर्तुम् । न चास्यात्मज्ञानविधिं विना वेदान्तार्थत्रज्ञातत्त्वाववोधो न भ-वति । मैी चिकस्य स्वाध्यायाध्ययनविधरेव विविच्चतार्थतया सक्तनस्य वेदराष्ट्रेः फन्नवदर्थावनोधनपरतामापादयतो वि-द्यमानत्वादन्यया कर्मविधिवाक्यान्यपि विध्यन्तरमपेश्चेरन्नि-ति । न च चिन्तासाचात्कारयोर्विधिरिति तत्त्वसमीचाया-मसाभिरूपपादितम् । विस्तरेण चायमर्थस्तचैव प्रपन्चि-तः । तस्माञ्जितित्रयवामा जुज्जयादितिवद् विधिसद्धपा एते आतमा वा ऋरे द्रष्टव्य इत्यादयो न तु विधय इति । तदिदमुत्तं द्रष्टव्यादिग्रन्दा चपि तत्त्वाभिमुखीकरणप्रधाना न तत्त्वाववोधविधिप्रधाना इति । ऋषि च ब्रह्मतत्त्वं नि-ष्प्रपञ्चम्कां न तत्र नियोज्यः कश्चित्संभवति । जीवो चि नियोज्यो भवेत् स चेत् प्रयन्त्रपत्ते वर्तते को नियोज्य-स्तस्योक्तिन्नत्वात् । त्रयः ब्रह्मपशे, तथायनियोज्यो ब्रह्म-षो ऽनियोज्यत्वात् । त्र्रय ब्रह्मणो ऽनन्योप्यविद्यया ऽन्य-इवेति नियोज्यः । तदयुक्तम् । ब्रह्मभावं(१) पारमार्थिकम-

<sup>(</sup>१) ब्रह्मभावमस्येति—पा० २ | 3 |

वगमयतागमेनाविद्याया निरस्तत्वात् । तस्मान्नियोज्याभा-वादपि न नियोगः । तदिदमुक्तं "जीवोनाम प्रप≅्चपच्च-स्यैवे"ति । ऋषि च ज्ञानविधिषरत्वे तन्मात्रात्तु ज्ञान-स्यानुम्पत्तेस्तत्त्वप्रतिपादनपरत्यमभ्युपगमनीयं तत्र वरं त-त्त्वप्रतिपादनपरत्वमेवास्तु तस्यावण्याभ्युपगन्तव्यत्वेनोभयवा-दिसिद्दत्यात् । एवं च क्वतं तत्त्वज्ञानविधिनेत्याच । "ज्ञे-याभिम्खस्यापी"ति । न च ज्ञानाधाने प्रमाणानपेशस्या-स्ति कञ्चिदुपयोगो विधेरेवं चि तदुपयोगो भवेद्यद्यन्यथाकारं ज्ञानमन्ययादधीत । न च तक्ककां वापि युक्तमित्याच । "न च प्रमाणान्तरेणे"ति । किं चान्यन्नियोगनिष्ठतयैव च पर्यवस्यत्यास्ताये यदभ्यगतं भवङ्गः ग्राचपर्याचीचनया ऽ-नियोज्यनस्मात्मत्वं जीवस्येति तदेतक्कान्नविरोधादप्रमाण-कम्। श्रयौतच्छासमिनयोज्यब्रह्मातात्रात्रं च जीवस्य प्रति-पादयित जीवं च नियुक्तं ततीद्वार्थं च विरुद्वार्थं च स्या-दित्याच । "त्र्रथे"ति । दर्शपौर्णमासादिवाक्येषु जीवस्यानि-योज्यस्यापि वस्तुतो ऽध्यस्तनियोज्यभावस्य नियोज्यता यु-ता निह तदाकां तस्य नियोज्यतामाइ । ऋषि तु चै।-किकप्रमाणिसिद्दां नियोज्यतामात्रित्य दर्भपूर्णमासै। विधत्ते। इदं तु नियोज्यतामपनयति च नियुङ्को चेति दुर्घटमिति भावः । "नियोगपरतायां चे"ति । पौर्वापर्याचीचनया वे-दान्तानां तत्त्वनिष्ठता श्रुता न श्रुता नियोगनिष्ठतेत्वर्थः । त्रपि च नियोगनिष्ठत्वे वास्वस्य दर्शपौर्णमासकर्मणइ-वापूर्वावान्तरव्यापारादांत्मज्ञानकर्मणोष्यपूर्वावान्तरव्यापारा-

देव खर्गादिफलवन्मोश्वस्यानन्दद्भपफलस्य सिद्धिः । तथा चानित्यत्वं सातिग्रयत्वं खर्गवद्भवेदित्याद् । "कर्मफलव-दि"ति । "त्रपि च ब्रह्मवाकोष्वि"ति । सप्रपच्चनिष्पपच्ची-पदेग्रेषु चि साध्यानुबन्धभेदादेकनियोगत्वमसिद्धं दर्भणार्ण-मासप्रयाजवाक्येषु तु यद्यायनुबन्धभेदस्तथाप्यधिकारांग्रस्य साध्यस्य भेदाभावादभेद इति ॥

प्रकृतैतावस्वं हि प्रतिषेधति ततो

## ब्रवीति च भूयः॥ २२॥

अधिकरणिक्ययमास । "हे वाव ब्रह्मणो रूपे" इति । हे एव ब्रह्मणो रूपे ब्रह्मणः परमार्थतो ऽरूपस्याध्यारोपिते हे एव रूपे ताभ्यां सि तद्रूप्यते । ते दर्भयति । "मूतें चै-वामूतें च" । समुच्चीयमानावधारणम् । अत्र पृथिव्यप्तेजां-सि त्रीणि भूतानि ब्रह्मणो रूपं मूतें मूर्कितावयविमतरे-तरानुप्रविद्यावयवं कठिनिमिति यावत् । तस्यैव विश्रेषणा-त्तराणि मत्यें मरणधर्मकं स्थितमव्यापि अवच्छित्रमिति यावत् । सदन्यभ्यो विश्रिष्यमाणमसाधारणधर्मवदिति यावत् । सदन्यभ्यो विश्रिष्यमाणमसाधारणधर्मवदिति यावत् । गन्धस्ते होष्णतास्यान्योन्यव्यवच्छेद (१) हेतवो ऽसाधारणधर्मास्तस्यैतस्य ब्रह्मरूपस्य तेजोबन्नस्य चतुर्विश्रेष-णा(२)स्यैष रसः सारो य एष सविता तपति । अथामूतें वायुश्चान्तरिक्षं च तिह (३) न कठिनिमत्यमूर्तमेतदस्यत्रमम-

<sup>(</sup>१) अन्योन्यं व्यवच्छेद—पा० १ |

<sup>(</sup>२) चतुर्विधविशेषण-पा० २ |

<sup>(3)</sup> ते द्वे---पा०१।२।

योयं दिश्वणेश्वन् पुरुषस्यस्येष (२) रसः । जिङ्गस्य चि-करणात्मकस्य चिरण्यगर्भस्य दिश्वणमच्यिष्ठष्ठानं श्रुतेर-धिगतम् । तदेवं ब्रह्मण श्रीपाधिकयोमूर्तामूर्तयोराध्यात्म-काधिदैविकयोः कार्यकारणभावेन विभागो व्याख्यातः सन्यद्शब्दवाच्ययोः । श्रथेदानीं तस्य करणात्मनः (३) पुरुषस्य जिङ्गस्य रूपं वक्तव्यम् । मूर्तामूर्तवासनाविज्ञान-मयं विचित्रं मायामचेन्द्रजालोपमं तदिचित्रैर्द्दशन्तैरादर्श-

यित तदाया "माचारजन"मित्यादिना । एतदुक्तं भवित । मूर्तामूर्तवासनाविज्ञानमयस्य विचित्रं ऋषं चिङ्गस्येति ।

स्यैतस्यामूर्तस्यैतस्याम्बतस्यैतस्य यत एतस्य त्यस्यैष रसी

<sup>(</sup>१) नित्यपरोक्षत्वाच-पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) त्यस्य शेष—पा० १ | २ |

<sup>(3)</sup> तस्य हैतस्य करणात्मनः --पा० २ | 3 |

तदेवं निरवशेषं सवासनं सत्यरूपमुक्ता यत्तत्वात्यस्य सत्य-मुक्तं ब्रह्म तत्बद्धपावधारणार्थमिदमारभ्यते। यतः सत्यस्य रूपं निः ग्रेषमुक्तमतीव शिष्टं सत्यस्य यत्सत्यं तस्यानन्तरं तदुक्तिचेतुकं खद्धपं वक्तव्यमित्याच । "त्रयात त्रादेगः" । कथनम् । सत्यसत्यस्य परमात्मनस्तमाच । "नेतिनेति" । एतदर्धकथनार्धमिदमधिकरणम् । ननु किमेतावदेवाम्यमुतेतः प्रमन्यदप्यस्तीत्वत च्याच । "नच्चेतसादच्चण" इति । नेत्या-दिष्टादन्यत्परमस्ति यदादेश्यं भवेत् । तस्नादेतावदेवादेश्यं नापरमस्तीत्यर्थः । अन्नैवमर्थेनेतिना यत्मंनिह्तिं पराम्हण्टं तिन्निषिध्यते नित्री सिनिहितं च मूर्तामूर्तसवासनं रूपद-यम्। तदवक्केदकत्वेन च ब्रह्म। तत्रेदं विचार्यते । किं इपदयं सवासनं ब्रह्म च सर्वमेव च प्रतिषिध्यते, जत ब्रह्मीवाय सवासनं रूपदयं ब्रह्मा तु परिश्रिय्यतद्दित । यद्यपि तेषुतेषु वेदान्तप्रदेशेषु ब्रह्मख्रूपं प्रतिपादितं तद्सङ्गावज्ञानं च निन्दितम् । त्रास्तीत्येवोपचव्यव्य इति चास्य सत्त्वमवधारितं तथापि सद्दोधहृपं तद्वह्म सवासन-मूर्तामूर्तद्भपसाधारणतया च सामान्यं तस्य चैते विग्रो-षा मूर्तामूर्तादयो न च तत्तिविश्वेषिषे सामान्यभवस्था-तुमर्चित निर्विभ्रोपस्य सामान्यस्यायोगात् (१) । यथाजः ।

'निर्विभेषं न सामान्यं भवेच्छणविषाणवत्'। इति । तस्मात्तिद्विभेषिनिषेधेपि तत्सामान्यस्य ब्रह्मणोनवस्थाना-त्सर्वस्यैवायं निषेधः। ऋत एव नद्योतस्मादिति नेन्य-

<sup>(</sup>१) सामान्यस्यावस्थानायोगान्-पा०२।

न्यत्यरमस्तीति निषेधात्परं नास्तीति सर्वनिषेधमेव तत्त्व-माच श्रुतिः । श्रस्तीत्येवोपज्ञश्चन्य इति चोपासनाविधा-नवन्नेयं, न त्वस्तित्वमेवास्य तत्त्वम् । तत्प्रश्रंसार्थं चास-द्वावज्ञाननिन्दा । यच्चान्यत्र ब्रह्मख्डपप्रतिपादनं तदिप मू-नामूर्तद्वपप्रतिपादनवित्रषेधार्थमसन्निचितोपि च तत्र नि-षेधो योग्यत्वात् संभन्तस्यते । यथाज्ञः ।

'येन यस्याभिसंबन्धो दूरस्थस्यापि तेन सः' । इति। तस्मात्मर्वस्यैवाविश्रेषेण निषेध इति प्रथमः पशः। ऋथ वा पृथिव्यादिप्रपञ्चस्य समसास्य प्रत्यशादिप्रमाणिसङ्कत्वाङ्गह्म-णस्तु वाङ्मनसागोचरतया (१) सक्तसप्रमाणीवैरसात् कतर-स्यास्त निषेध इति विशये प्रपञ्चप्रतिषेधे समस्तप्रत्यशादि-व्याकोपप्रसङ्गाद् ब्रह्मप्रतिषेधे त्वव्याकोपाइह्मीव प्रतिषेधेन संबध्यते योग्यत्वात्र प्रपञ्चस्तद्वैपरीत्या,द्वीपा तु तदत्यन्ता-भावसूचनायेति मध्यमः पश्चः । तच प्रथमं पश्चं निराक-रोति । "न ताबदुभयप्रतिषेध उपपद्यते प्रव्रन्यवादप्रसङ्गा-दि"ति । श्रयमभिसंधिः । उपाधयो स्वामी पृथिव्यादयो ऽविद्याकिष्यता न तु श्रोणकर्कादय इव विश्रेषा अश्वत्वस्य। न चौपाधिविगमे उपिद्यतस्याभावो ऽप्रतीतिर्वा नच्चपा-धीनां दर्पणमणिक्रपाणादीनामपगमे मुखस्याभावी **उ**प्र-तीतिर्वा । तसादुपाधिनिषेधेपि नोपश्चितस्य अअविषाणा-यमानता (प्रत्ययो वा । न चेतीति सम्निधानाविश्रेषात्य-र्वस्य प्रतिषेध्यत्विमिति युक्तम् । निर्व भावमनुपात्रित्य प्र-

<sup>(</sup>१) स्त्ववाङ्मनसगीवरतया-पा० ३ |

तिषेध उपपदाते निंचिद्वि कचिन्निषध्यते नचानात्रयः प्रतिषेधः शकाः प्रतिपत्तं तदिदमुक्तमपरिशिष्यमाणे चान्य-स्मिन् य इतरः प्रतिषेद्दुमारभ्यते तस्य प्रतिषेद्दुमग्रक्य-त्वात्तस्यैव परमार्थत्वापत्तेः प्रतिषेधानुपपपत्तिः । मध्यमं पक्षं प्रतिक्षिपति । नापि ब्रह्मनिषेध उपपद्यते । युत्तं य-न्नैसर्गिकाविद्याप्राप्तः प्रपञ्चः प्रतिषिध्यते प्राप्तिपूर्वकत्वा-त्प्रतिषेधस्य । ब्रह्म तु नाविद्यासिद्धं नापि प्रमाणान्तरा-त्। तसाच्छब्देन प्राप्तं प्रतिषेधनीयं तथा च यस्त-स्य ग्रब्दः प्रापुकः स तत्पर इति स ब्रह्मणि प्रमाणमिति कथमस्य निषेधोपि प्रमाणवान् । न च पर्युदासाधिकर-षापूर्वपद्यन्यायेन विकल्पो, वस्तुनि सिद्धस्वभावे तदनुपपत्तेः। न चावाङ्मानसगोचरी बुद्वावानेखितुं प्रकाः। अप्रका-य कथं निविध्यते । प्रपञ्चस्वनाद्यविद्यासिद्दो ऽनूख ब्रह्म-णि. प्रतिषिध्यत इति युक्तम्। तदिमामनुपपत्तिमभिप्रेत्योक्तं नापि ब्रह्मप्रतिषेध उपपद्यतइति । चेलन्तरमाच । "ब्रह्म ते ब्रवाणी"ति । "उपक्रमविरोधादि"ति । उपक्रमपराम-श्रीपसंदारपर्याचोत्तनया दि वेदान्तानां सर्वेषामेव ब्रह्मप-रत्वमुपपादिनं प्रथमेध्याये । न चासत्यामाकाङ्कयां दूरत-रस्थेन प्रतिषेधेनैषां संबन्धः संभवति । यश्च वास्त्रानसा-तीततया ब्रह्मणस्तक्रतिषे धस्य न प्रमाणान्तरविरोध इति तचाच । "वाक्मनसातीतत्वमपी"ति । प्रतिपादयन्ति वेदा-न्ता महता प्रयत्नेन ब्रह्म । न च निषेधाय तत्प्रतिपाद-नम् अनपपत्तरित्युक्तमधस्तात् । इदानीं तु निष्प्रयोज- निस्युत्तं प्रशासनाद्वि पद्धश्चेति न्यायात् । तसादेदास्त्रवाचा मनिस सिन्धानाद्वह्मणो वाष्ट्रानसातीतत्वे नाञ्जसम-पि तु प्रतिपादनप्रक्रियोपक्रम एषः । यथा गवादयो वि-षयाः साक्षाक्कुङ्गगाचिक्तया प्रतिपाद्यन्ते प्रतीयन्ते च नैवं क्रम्म । यथाज्ञः ।

भेदप्रपञ्चिवसयदारेण च निरूपणमिति । ननु प्रक्रतप्रतिषेधे ब्रह्मणोपि कसास्त्र प्रतिषेध इत्यत चा-च । "तद्वि प्रकृतं प्रपञ्चितं चे"ति । प्रधानं प्रकृतं प्र-पञ्चय प्रधानं न् ब्रह्म तस्य षष्ठान्ततया प्रपञ्चावक्के-दक्तलेनाप्रधानलादित्यर्थः । "ततीन्यद्रवीती"ति । नेति ने-तीति प्रतिषेधादन्यद् भूयो ब्रवीतीति । तन्निर्वचनम्। नच्चे-तसादित्यस्य यदा नच्चेतसादिति नेति नेत्यादिष्टाइच्चाणी-न्यत्परमस्तीति व्याख्यानं तदा प्रपञ्चप्रतिषेधादन्यद्वस्तीव ब्रवीतीति व्याख्येयम् । यदा तु नच्चेतसादिति सर्वना-मा प्रतिषेधी ब्रह्मण त्रादेशः पराम्डश्यते तदापि प्रपञ्च-प्रतिषेधमार्च न पुतिपत्तव्यमपि तु तेन पुतिषेधेन भाव-रूपं ब्रह्मीपलच्छाते कसादित्यत त्राच । "तती ब्रवीति च भूय" इति । यसात्मतिषेधस्य परस्तादपि ब्रवीति श्रय ब्रह्मणो नामधेयं नाम सत्यस्य सत्यमिति तद्व्याचष्टे श्रुतिः 'प्राणा वै सत्यमि'ति । माचारजनाद्युपमितं (१) **जिङ्ग**-मुपच शयि । तत्वचु सत्यमितरापेशया तस्यापि परं सत्यं बह्म । तदेवं यतः प्रतिषेधस्य परस्ताद्ववीति तसान्न प्र-

<sup>(</sup>१) शुपहितमिति—पा० । २ ।

एउच्चप्रतिषेभमानं ब्रह्मापि सु भावक्रपमिति । तदेवं पूर्व-स्मिन् व्याख्याने निर्वचनं ब्रवीतीति व्याख्यातम् । ऋसि-स्तु सत्यस्य सत्यमिति ब्रवीतीति व्याख्येयम् । ग्रेषमित-रोचितार्थम् ॥

उभयव्यप्देशास्त्रहिकुण्डलवत्॥२७॥

त्रनेनाच्छिपेणाभेदः कुण्डलादिछपेण तु भेद इत्युक्तं तेन विषयभेदाक्वेदाभेदयोरिवरोध इत्येकविषयत्वेन वा सर्वदो-पल्डियोरिवरोधः । विरुद्धमिति चि नः का संप्रत्ययो न यह्ममाणेनोपलभ्यते । त्रागमतस्य प्रमाणादेकगोत्तराविष भे-दाभेदी प्रतीयमानी न विरोधमावद्यतः सवित्वप्रकाश्ययोरिव प्रत्यकाह्ममाणाद्वेदाभेदाविति । प्रकारान्तरेण भेदाभेदयो-रिवरोधमाच ।

प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वात्॥२८॥ तदेवं परमतमुपन्यस्य समतमाच । पूर्ववद्वा ॥२९॥

च्यमिभसंधिः । यस्य मतं वस्तुनो ऽचित्वेनाभेदः कुण्ड-बत्वेन भेद इति । स एवं ब्रुवाणः प्रष्टव्यो जायते किम-चित्वकुण्डलवे वस्तुनो भिन्ने जताभिन्ने इति । यदि भि-से चित्वकुण्डलवे (१) भिन्ने इति वक्तव्यं न त् वस्तु-नसाभ्यां भेदाभदौ नच्चान्यभेदाभेदाभ्यामन्यद्विन्नमभिन्ने वा भवित्मचिति । च्यतिप्रसङ्गात् । च्यय वस्तुनो न भिद्यते च्याच्यकुण्डलवे तथा सति को भेदाभेदयोविषयभेदस्त-

<sup>(</sup>१) आहिकुण्डले इत्यधिकं २ पुस्तके ।

योर्वस्तुनोऽनन्यत्वेनाभेदात् । न चैकविषयत्वेपि सदानुध-यमानलाङ्गेदाभेदयोरविरोधः । खद्धपविसद्वयोरप्यविरोधे क नाम विरोधी व्यवतिष्ठेत । न च सदानुभूयमानं वि-चारासचं भाविकं भवितुमचैति । देचाताभावस्यापि सर्व-दानुश्चयमानस्य भाविकालप्रमङ्गात् । प्रपञ्चितं चैतदसाभिः प्रथमस्त्रद्रति नेच प्रपञ्चितम् । तसादनाद्यविद्याविकी-डितमेवैकस्यात्मनो जीवभावभेदो न भाविकस्तया च तत्व-जानाद्विद्यानिवृत्तावपवर्गसिद्धिः । तात्विकत्वे त्वस्य न ज्ञानान्निः त्तिसंभवः । न च तत्त्वज्ञानादन्यद्पवर्गसाधनम-स्ति । यथाच श्रुतिः । 'तमेव विदित्वातिर्स्टत्युमैति नान्यः पन्या विद्यते ऽयनाये ति । भ्रोषमितरोचितार्थम् ॥ परमतः सेतृन्मानसंबन्धभेदव्यप-

## देशेभ्यः ॥ ३१ ॥

यद्यपि अतिप्राचुर्योद्वह्मव्यतिरिक्तं तत्त्वं नास्तीत्यवधारितं तथापि सेन्वादिश्रुतीनामापाततस्त्रिदिरोधदर्भनात् तत्प्रतिस-माधानार्थमक्मारकः। "जाङ्गचं" खन्म्। प्रकाशवद्नन्तव-ज्ज्योतियादायननवदिति (१) पादा ब्रह्मणयत्वारस्तेषां पा-दानामद्दीन्यष्टै। प्रपाः। तेष्टावस्य ब्रह्मण द्रखष्टप्रफं ब्रह्म। षोडग्र क्रनास्रोति षोडग्रक्तन्म् । तद्यया प्राचीप्रतीचीद्शि-णोदीचीति चतसः कना प्रवयवाद्व कनाः स प्रकाशवा-न्नाम प्रथमः पादः । एतदुपासनायां प्रकाशवान् मुख्यो भवतीति प्रकाणवान् पादः । श्रयापराः पृथिव्यन्तरिक्षं द्यौः

<sup>(</sup>१) प्रकाशवाननं न्तवान् ज्योतिष्मानायतनवानिति—पा० १ ।

समुद्र इति चतसः कला एष दितीयः पादो उनन्तवान्नाम सोयमनन्तवान्तादः। ग्राणेनोपास्त्रमानोनन्तत्त्वमुपासकस्यावस्त्र-तीति ग्रानन्तवान्तादः। ग्राणाप्तः स्वरंश्वन्द्रमा विद्युदिति च-तसः कलाः स ज्योतिकान्नाम पादस्तृतीयस्तदुपासनाज्ज्यो-तिक्यान्-भवतीति ज्योतिक्यान् पादः। ग्राथ प्राणाश्वन्तः श्री-नं वागिति चतसः कलाश्वतुर्थः पादः ग्रायतनवान्नामे-ते प्राणाद्यो हि ग्रन्थादिविषया मन ग्रायतनमाश्रित्य भोगसाधनं भवन्तीत्यायतनवान्नाम पादः। तदेवं चतुत्र्या-द्वाष्ट्रगपः पोडणक्रकस्तृनिष्वतं श्रुत्या। ग्रातस्ततो ब्रह्मणः परमन्यद्दित । स्वादेतन् । ग्रास्त चेत्परिसंख्यायोच्यता-मेतावदित्यतः ग्राह्णामितमस्तीतिः प्रमाणसिद्दम्। न त्वेतावदित्यर्थो भेदव्यपदेशस्य निःप्रकारः। ग्राधारतस्राति-देशतस्रावधितस्य॥

## सामान्यात्तु ॥ ३२ ॥

जगतस्तन्तर्यादानां च विधारकात्वं च सेत्सामान्यम् ।
यथा चि तन्तवः पटं विधारयन्ति तदुपादानत्वादेवं ब्रह्मापि जगिद्धधारयित तदुपपादकात्वान् । तन्तर्यादानां च विधारकं ब्रह्म इतरया ऽतिचपन्तस्यन्वन्वनत्कान्नोन्तमानाकानिलो जन्निधिरिनापरिमण्डनमविगन्ते । वडवाननो वा
विस्कृर्जितन्वानाजिटिनो जगङ्गसामाङ्गावयेत् । पवनः
प्रचण्डो वा ऽकाण्डमेव ब्रह्माण्डं विघटयेदिति । तथा च
श्रुतिः । भीषासादातः पवते इत्यादिका । मनसो ब्रह्मप्रतीकस्य समारोपितब्रह्मभावस्य वाग्र्ष्राणस्यकः श्रोनिम-

ति चलारः पादाः । मनो चि वक्तव्यघातव्यद्रष्टव्यश्रोत-व्यान् गोचरान् वागादिभिः संचरतीति संचरणसाधारण-तया मनसः पादास्तदिदमध्यात्मम् । त्राकाणस्य ब्रह्मप्र-तीकस्याग्निवायुरादित्यो दिश्च इति चलारः पादाः । ते चि व्यापिनो नभस उदरइव गोः पादा विचग्ना उपच-च्यान्तइति पादाः । तदिदमधिदैवतम् । तदनेन पाद-वदिति वैदिकां निदर्शनं व्याख्याय चै।किकां चेदं निद-र्श्वनित्याच । "त्रथ्य वा पादवदिति" । "तदिद"तिइचापि म-न्दबुद्वीनामाध्यानव्यवचारायेत्यर्थः ॥

# स्थानविशेषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४॥

बुद्धाद्युपिधिखानिक्रोषयोगादुद्भूतस्य जायत्स्वप्नयोर्विक्रे-षिक्रानस्रोपिध्युपम्मे ऽभिभवे स्वष्नप्रावस्थानिमिति । तथा भेदव्यपदेशोपि त्रिविधो ब्रह्मण उपिधिभेदापेश्वयेति । यथा सौधजानमार्गनिविभिन्यः सिव्हभासो जानमार्गोपिधिभेदा-द्विस्मा भासन्ते तद्विगमे तु गभित्तमण्डनेनैकोभवन्त्यतस्तेन संबन्ध्यन्तद्व एविमद्यापिति । स्यादेतत् । एकीभावः क-स्नादिद्य संबन्धः कथं चिद्यास्थायते न मुख्य एवेत्येतस्य नेण परिद्यति ॥

## उपपत्तेश्र ॥ ३५ ॥

ख(१)मपीत इति चि खह्रपसंबन्धं ब्रूते । खभावस्रेद-नेन संबन्धत्वेन खृष्टस्ततः खाभाविकस्तादात्म्यास्नातिरिच्य-तदति तर्कपादउपपादितमित्यर्थः । तथा भेदोपि चिविधो

<sup>(</sup>१) स्वमितिहि-पा० इति १ | २ |

नान्यादशः स्वाभाविक द्रव्यर्थः ॥

तथान्यप्रतिषेधात् ॥ ३६ ॥ उगमेन भाष्येण बाख्यातम् । अनेन सर्वगतत्वमायामशब्दा-

#### दिभ्यः ॥ ३७ ॥

ब्रह्मादैतसिद्दाविष न सर्वगतत्वं सर्वत्यापिता सर्वस्य ब्र-ह्मणा स्वरूपेण रूपवच्वं सिध्यतीत्यत त्राच । "त्रनेन सेत्वादिनिराकरणेन" परचेतुनिराकरणेनान्यप्रतिषेधसमात्र-यणेन च स्वसांधनीपन्यासेन च सर्वगतत्वमण्यात्मनः सिद्धं भवति । श्रदैते सिद्धे सर्वोयमनिर्वचनीयः प्रपञ्चावभा-सो ब्रह्माधिष्ठान इति सर्वस्य ब्रह्मसंबन्धाद्वह्मा सर्वगतिनिति सिद्धम् ॥

#### फलमत उपपत्तेः ॥ ३८ ॥

सिद्दान्तोपक्रममिद्रमधिकरणम् । स्यादेतत् । नित्यग्रुद्दबुद्दमुक्तस्वभावस्य ब्रह्मणः कृत देश्वरत्वं कृतश्च फणचेतुत्वमपीत्यत श्राच । "तस्यैव ब्रह्मणो व्यावचारिक्या"मिति ।
नास्य पारमार्थिकं रूपमाश्रित्यैतिचिन्यते किंतु सांव्यवचारिक्तमेतच्च तपसा चीयते ब्रह्मीत व्याच्याणैरसाभिरूपपादितम् । दृष्टं फलं स्वर्गः । यथाद्यः ।

'यन्न दुःखेन संभिन्नं न च यस्तमनन्तरम् । श्रभिनाषोपनीतं च सुखं खर्गपदास्पदम्' ॥ इति । श्रनिष्टमवीच्यादिस्थानभोग्यं व्यामिश्रं मनुष्यभोग्यम् । तच

तावत्प्रतिपाद्यते । फलमत देश्वरात्कर्मभिराराधिताङ्गवितुम-र्इति। ग्रथ कर्मण एव फर्स कसान्न भवतीत्यत ग्राइ। "क-र्भणस्वनश्ववनाग्रिनः प्रत्यश्ववनाग्रिन" इति । चोदयति । "खादेतत् कर्म विनग्य"दिति । उपात्तमपि फर्च भोक्तमयो-ग्यत्वादा कर्मान्तरप्रतिवन्धादा न भुज्यतद्रत्यर्थः । परिच-रति । "तदपि न परिष्णुद्धती" ति । निच सर्ग त्रातमा-नं लभनामित्यधिकारिषः कामयन्ते किंतु भोग्यो ऽस्नाकं भविविति । तेन यादश्रमेभिः काम्यते तादश्र(१)स्य फलव्विम-ति भोग्यत्वमेव सत्फालमिति । न च ताद्यां कर्मानन्तर-मिति कथं फर्चं सद्पि स्वरूपेण। च्यपिंच स्वर्गनरकी तीव्रतमे सुखदुःखे इति तदिषयेणानुभवेन भोगापरनामा-वश्यं भवितव्यम् । तसादनुभवयोग्ये चननुभूयमाने ग्रग्र-भ्टङ्गवन्न स्त इति निश्चीयते । चोदयति । "त्रयोच्येत मा भ्रत्कर्मानन्तरं फचोत्पादः कर्मकार्योदपूर्वाङ्गवे"दिति । परिचरति । "तदपि ने"ति । यद्यद्चेतनं तत्त्रत्त्ववै चेतना-धिष्ठितं प्रवर्ततइति प्रत्यशागमाभ्यामवधारितम् । तस्नाद-पूर्वेषाप्यचेतनेन चेतनाधिष्ठितेनैव प्रवर्तितव्यं नान्यशेत्यर्थः । न चापूर्वं प्रामाणिकमपीत्याच । "तदस्ति चे"ित ॥

### शुतत्वाच ॥ ३९॥

"अन्नादो" ऽन्नप्रदः। सिद्धान्तेनोपकस्य पूर्वपशं ग्रह्माति॥ धर्म जैमिनिरत एव ॥ ४०॥ अतिमास । "श्रूयते ताव" दिति । ननु स्वर्गकामो यजे-

<sup>(</sup>१) तावृशमस्येति-पा० २ |

तेत्यादयः श्रुतयः फर्चं प्रति न साधनतया यागं विद्धति । तथा चि । यदि यागादय एव क्रिया न तदतिरिक्ता भावना तथापि तएव खपदेभ्यः पूर्वापरीभ्रताः साध्यखभावा स्रव-गस्यन्तद्रित न साध्यान्तरमपेशन्तद्ति न खर्गेण साध्या-न्तरेण संबन्धुमर्चन्ति । त्रयापि तदितरेकिणी भावनास्ति तथाप्यसे। भाव्यापेक्षापि स्वपदीपात्तं पूर्वीवगतं च भाव्यं भावर्थमपद्याय न भिन्नपदीपात्तं पुरुषविश्रेषणं च खर्गा-दि भाव्यतया स्त्रीकर्तुमर्चति । न चैकस्मिन्वाक्ये साध्य-दयसंबन्धसंभवः । वाक्यभेद्प्रसङ्गात् । न केवलं ग्रब्दती वस्तुतस्य पुरुषप्रयत्नस्य भावनायाः साञ्चाद्वात्वर्थं एव साध्यो न तु खर्गादिस्तस्य तदव्याप्यत्वात् । खर्गादेस्तु नाम-पदाभिषयतया सिद्धह्रपस्याख्यातवाचं साध्यं धात्वधं प्रति भूतं भव्यायोपदिश्यतइति न्यायात्माधनतया गुणत्वेनाभि-संबन्धः । तथा च पारमर्षं छत्रम् । 'द्रव्याणां कर्मसंयो-गे गुणत्वेनाभिसंबन्धं इति । तथा च कर्मणो यागादेर्दुः-खत्वेन पुरुषेणासमी हितत्वात् समी हितस्य च स्वर्गादे-रसाध्यतान यागादयः पुरुषस्योपकुर्वन्त्यनुपकारिणां चैषां न पुरुष ईष्टे 'ऋनीग्रानश्च न तेषु संभवत्यधिकारीत्य-धिकाराभावप्रतिपादितानर्थकापरिचाराय क्रान्ससीवासायसा निर्मृष्टनिखिचदुःखानुषङ्गनित्यसुखमयब्रह्मज्ञानपरत्वं भेदप्रप-ञ्चिविचयनदारेण । तथा चि । सर्वजैवास्ताये का चित्कस्य चिद्गेदस्य प्रविचयो गम्यते यथा स्वर्गकामो यजेतेति ग्ररीरात्मभावप्रविचयः । इच खंलापाननो देचानिरिक्त म्राम् सिकफ जोपभोगसमर्थो धिकारी गम्यते । तत्राधिका-रस्रोक्तेन क्रमेण निराकरणाट् असर्तोपि प्रतीयमानस्य विचारासच्छोपायतामात्रेणावस्थानादनेन वाक्येन देचाता-भावप्रविजयस्तत्परेण क्रियते । गोदोचनेन पग्राुकामस्य प्रणयेदित्यचाप्यापाततो(१) ऽधिक्रताधिकारावगमादिधिकारि-भेदप्रविज्ञयः । निषेधवाक्यानि च साक्षादेव प्रवृत्तिनिषेधेन विधिवाक्यानि चान्यानि सांग्रचएया यजेत ग्रामकाम इत्या-दीनि न सांग्रच्यादिप्रवृत्तिपराय्यपि नूपायान्तरोपदेशेन सेवादिदृष्टोपायप्रतिषेधार्थानि । यथा विषं भुङ्ख मा ऽस्र गृचे भुङ्ख इति । तथा च रागाद्याचिप्तप्रवृत्तिप्रतिषेधेन ग्रा-बस्य शाबलमणुपपदाने रागनिबन्धनां त्वपायीपदेशदारेण प्रवृत्तिमन्जानतो(२) रागसंवर्द्दनादग्राखत्वप्रसङ्गः। तन्निषेधेन तु ब्रह्मणि प्रणिधानमादधन् शास्त्रं शास्त्रं भवेत् । तसा-त्कर्मफलसंबन्धस्याप्रमाणिकत्वादनादिविचित्राविद्यासहकारि-ण ईश्वरादेव कर्मानपेचाहिचित्रफलोत्पत्तिरित । कथं तर्चि विधिः किमन क्यं प्रवर्तनामानलादिधेस्तस्य चाधि-कारमन्तरेणायुपपत्तेः । निच योयः प्रवर्तयति स सर्वी-भिक्ततमपेचते । पवनादेः प्रवर्तकस्य तदनपेचलादिति ग्र-ङ्कामपाचिकीर्षुराच । "तत्र च विधिश्रुतेर्विषयभावोपगमा-द्यागः स्वर्गस्रोत्पादक इति गम्यते"। त्रम्यया द्वानन्छो-**ढको याग ऋापदोत । ऋयमभिसंधिः । उपदेशो हि** विधिः । यथोत्तां तस्य ज्ञानम्पदेश इति । उपदेशस्य नि-

<sup>(</sup>१) आपाततहति १ नास्ति ।

<sup>(</sup>२) अनुजानतः शास्त्रस्येति-पा० १ ।

योज्यप्रयोजने कर्मणि कीकप्राखयोः प्रसिद्धः । तदाया ऽऽरोग्यकामो जीर्षे भुद्धीत । एव सुपन्या गच्छतु भ-वाननेनेति । न त्वाज्ञादिरिव नियोक्तृप्रयोजनस्तत्राभिप्रा-यस्य प्रवर्तकत्वात् तस्य चापै।क्षेये(१) ऽसंभवात् । श्रस्य चोपदेशस्य नियोज्यप्रयोजनव्यापारविषयत्वमनुष्ठात्रपेत्तिता-नुकूचव्यापारगोचरत्वमसाभिरूपपादितं न्यायकणिकायाम्। तथा च र्ख्याकामी यजेतेत्यादिषु खर्यकामादेः समीचिती-पाया गम्यन्ते यागादयः। इतरया तु न साधयितारम-नुगच्छेयुः । तदुक्तस्विणा । ऋसाधकं तु तादर्थ्यादिति। त्रनुष्ठाचपेचितोपायतारचितप्रवर्तनामाचार्यत्वे यजेतेत्यादी-नामसाधकं कर्म यागादि स्थात् साधयितारं नाधिगच्छे-दित्यर्थः । न चैते साज्ञाङ्गावनाभाव्या ऋषि कर्त्रपेजित-साधनताविध्युपिसतमर्यादा भावनोद्देग्या भवितुमर्चन्ति । येन पुंसामनुपकारकाः सन्तो नाधिकारभाजी भवेयुः। दुःखत्वेन कर्मणां चेतनसमीचानास्प्रदत्वात् । स्वर्गादीनां तु भावनापूर्वस्वपकामनोपधानाच । प्रीत्यात्मकताच । ना-मपदाभिधेयानामपि पुरुषविश्रेषणानामपि भावनोद्देश्यता-न्नचणभाव्यत्वप्रतीतेः । फन्चार्थप्रवृत्तभावनाभाव्यत्वनचणेन च यागादिसाध्यत्वेन फर्नार्थप्रवृत्तभावनाभाव्यत्वरूपस्य फर्ज-साध्यत्वस्य समप्रधानत्वाभावनैकवाक्यसमवायसंभवात् भाव-नाभाव्यत्मात्रसः च यागादिसाध्यतसः करणेप्यविरोधात्। ऋन्यया सर्वत्र तदुच्छेदात्। परश्वादेरपि व्हिदादिषु तथा-

<sup>(</sup>१) वेदे इति १ अधिकम्।

भावात् फलस्य सात्ताद्वावनाव्यप्यत्वविरिचणोपि तदुद्देश्यत-या सर्वत्र व्यापितया व्यवस्थानात् स्वर्गसाधने यागादी स्व-र्गकामादेरिघकार इति सिद्धम् । न चाप्राप्तार्थविषयाः सांग्रचल्यादियागविधयः परिसंख्यायका नियामका वा भ-वितुमर्चन्ति । न चाधिकाराभावे देचात्मप्रविचयो वाधि-कारिभेदप्रविचयो वा ग्रक्य उपपादयितुम्। त्र्यापाततः प्रतिभाने चास्य तत्परत्वमेव नार्थायातपरत्वं स्वरस्तः प्रती-यमानेर्धे वाक्यस्य तादर्थे संभवति न संपातायातपरत्व-मुचितम् । न चैतावता शास्त्रत्वयाघातः । तस्य स्वर्गाद्यपा-यग्रासनेपि ग्रासलोपपत्तेः । पुरुषश्रेयोभिधायकत्वं चि शास्तवं सरागवीतरागपुरुषश्रेयोभिधायकत्वेन सर्वपारिष-दतया न तत्त्वव्याघातः । तस्मादिधिविषयभावोपगमाद् यागः स्वर्गस्योत्पादक इति सिद्धम् । 'कर्मणो वा का चिद्वस्थे"ति । कर्मणोवान्तरव्यापारः । एतदुक्तं भवति । कर्मणो दि फर्न प्रति तत्साधनत्वं अतं तन्निर्वाद्यितुं तस्त्रैवावान्तरव्यापारी भवति । न च व्यापारवित सत्येव व्यापारी नासतीति युक्तम् । ऋसत्ख्याग्नेयादिषु तदुत्प-च्यपूर्वीणां परमापूर्वे जनियतये तदवान्तरयापारत्वात् । त्रमत्यपि च तैनपानकर्मणि तेन(१) पुष्टी कर्तव्यायामन्तरा तैनपरिणामभेदानां तदवान्तरच्यापारत्वात् । तस्मात्कर्मकार्य-मपूर्वं कर्मणा फर्ने कर्तव्ये तदवान्तरव्यापार इति युक्तम्। यदा पुनः फन्नोपजननान्यथानुपपत्त्या किं चित्कस्यते त-

<sup>(</sup>१) देहपुशाविति-पा० १ ।

दा पालस्य वा पूर्वावस्था । "अविचित्रस्य कारणस्येति"। यदीश्वरादेव कोवलादिति श्रोषः । कर्मभिर्वा ग्रुआग्रुभैः(१) कार्यदेशोत्पादे रागादिमस्वप्रसङ्ग द्रत्याश्रयः ॥

# पूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशा-

#### ्त् ॥ ४१ ॥

दृष्टानुसारिणी चि कच्पना युक्ता नान्यया । नचि जातु सृत्यिण्डदण्डादयः कुमाकाराद्यनिधिष्ठिताः कुमाद्यारमाय विभवन्तो दृष्टाः । न च विद्युत्पवनादिभिरप्रयत्नपूर्वैर्व्यभि-चार,स्तेषामपि कान्यनास्पदतया व्यभिचारनिदर्भनत्वानुपप-त्तेः। तस्माद्चेतनं कार्मवा ऽपूर्वं वा न चेतनानिधिष्ठितं खतन्त्रं खकार्ये प्रवर्तितुमुत्मुद्दते । न च चैतन्यमात्रं कर्म खद्धपसामान्यविनियोगादिविश्रोषविज्ञानग्रद्ग्यमुपयुज्यते ये-न तद्रचितचेत्रज्ञमात्राधिष्ठानेन सिद्वसाध्यतमङ्गाव्येत, त-सात् तत्तत्प्रासादाष्ट्राचगोपुरतोरणाद्युपजननिदर्शनसद्दर्धः सुपरिनिश्चितं यथा चेतनाधिष्ठानादचेतनानां कार्या**रमः**-(२)कालमिति तथा चैतन्यं देवताया ऋसति बाधको श्रु-तिरम्टतीतिचासपुराणप्रसिद्धं न प्रकां प्रतिषेद्धमित्यपि सा-ष्टं निरटिङ्क देवताधिकरणे । चैािककञ्चेश्वरी दानपरि-चरणप्रणामाञ्जलिकरणज्जितमयीभिरतिश्रद्वागर्भाभिर्भिक्तिभि-राराधितः प्रसन्नः स्वानुद्धपमाराधकाय फर्चं प्रयक्ति वि-रोधतयापिकयाभिविरोधकायाचितमित्यपि सप्रसिद्धं, तदिच

<sup>(</sup>१) शुभशुभैः पक्षपतितयेति--पा० १ |

<sup>(2)</sup> कार्यारम्भइति—पा०१ | २ |

[भामती]

केवलं कर्म वा ऽपूर्वं वा चेतनानिधिष्ठितमचेतनं फलं प्र-द्धतइति दृष्टविरुद्धम् । यथा विनष्टं कर्म न फलं प्रद्धत-इति करूप्रते दृष्टविरोधादेविमसापीति । तथा देवपूजात्मको यागो देवतां न प्रसादयन् फलं प्रस्तद्व्यपि दष्टविरुद्ध-म्। न हि राजपूजात्मकमाराधनं राजानमप्रसाद्य फला-य कच्पते । तसादृष्टानुगुष्थाय यागादिभिरपि देवताप्र-सिन्तरूत्याद्यते । तथा च देवताप्रसादादेव स्थायिनः फर्चो-त्यत्तेरूपपत्तेः क्रतमपूर्वेष । एवमग्रुभेनापि कर्मणा देवता-विरोधनं श्रुतिस्स्टतिप्रसिद्धम् । ततः स्थायिनो ऽनिष्टपासप्र-सवः । न च प्राभाषास्थानारिणां तदनुरूपं फलं प्रस्वाना देवता देषपश्रपातवतीति युज्यते । निच राजा साधुका-रिणमनुष्टक्कनिष्टक्कन् वा पापकारिणं भवति दिष्टो रक्तो वा तददक्षीकिकोपीश्वरः। यथा च परमापूर्वे कर्तव्ये उत्प-च्यपूर्वीणामङ्गापूर्वीणां चोपयोगः। एवं प्रधानाराधने ऽङ्गा-राधनानामुत्पच्याराधनानां चीपयोगः । खाम्याराधनद्दव तदमात्यतस्रणयिजनाराधनानामिति सर्वे समानमन्यनाभि-निवेशात् । तसादृष्टाविरोधेन देवताराधनात्फानं न त्वपू-र्वात्कर्मणो वा केवनादिरोधतो चेतुव्यपदेशस्य श्रीतः सा-र्तस व्याख्यातः । ये पुनरन्तर्यामिव्यापाराया फानोत्पाद-नाया नित्यत्वं सर्वसाधारणत्वमिति मन्यमाना भाष्यकारी-यमधिकरणं दूषयांकभृतुः। तेभ्ये। व्यावचारिक्यामीप्रित्री-शितव्यविभागावस्थायामिति भाष्यं व्याचसीत ॥

इति श्रीवाचस्पितिमंश्रविर्चिते भाष्यविभागे भामत्यां

तिरायसाध्यायस्य दितीयः पादः ॥

# सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशे-

#### षात्॥१॥

पूर्वेण सङ्गतिमाच । "व्याख्यातं विज्ञेयस्य ब्रह्मण" इति । निरुपाधिबद्धातत्त्वगोचरं विज्ञानं मन्वान त्राशिपति । "ननु विज्ञेयं ब्रह्मे"ति । सावयवस्य ज्ञवयवानां भेदात्तदवयवि-श्रिष्टब्रह्मगोचराणि विज्ञानानि गोचरभेटाङ्मि**टोरन्नि**ट्यवयवा ब्रह्मणो निराक्तताः पूर्वीपरादीत्यनेन । न च नानास्व-भावं ब्रह्म यतः स्वभावभेदाद् भिन्नानि ज्ञानानी खुक्तमेन-रसमिति । "घनं" कठिनम्। नन्वेकमप्यनेकरूपं खोको दृष्टं यया सोमग्रर्भैकोप्याचार्यो मातुचः पिता पुच्नो भ्राता भर्ता जामाता दिजोत्तम इत्यनेकरूप इत्यत उक्त'मेकरूपत्वाच"। एकस्मिन् गोचरे संभवन्ति बहन् विज्ञानानि न त्वनेकाका-. राणीत्युक्तम्। "त्रनेकरूपाणि"। रूपमाकारः। समाधक्ते। "उच्यते। समुणेति"। तत्तरुणोपाधानब्रह्मविषया उपासनाः प्राणादिविषयास दृष्टादृष्टक्रममुक्तिफचा विषयभेदाद्भिद्यन्तर्-त्यर्थः। तत उपपन्नो विमर्भ इत्याच । "तेय्वेषा चिन्ता"। पूर्वपश्चं गृज्जाति। "तर्वे"ति । "नामस्ताव"दिति। ऋत्ययै-ष ज्याति(१)रतेन सहस्रदक्षिणेन यजेतेति । तत्र मंग्रयः। किं यजेतेति संनिह्तिज्योतिष्टोमानुवादेन सहस्रदिशणा-चश्रणगुणविधानम्, **उतैतद्गणविशिष्टकर्मान्तरविधानमिति** ।

<sup>(</sup>१) विश्वज्योतिरति—पा० १ । २ ।

ते। किं पूर्वसिन्नेव कर्मणि वाजिनं गुणी विधीयते, उत-कर्मान्तरं द्रव्यदेवतान्तरविशिष्टमपूर्वं विधीयतद्गति । किं तावत्याप्तं, द्रव्यदेवतान्तरविशिष्टकर्मान्तरविधी विधिगीरव-प्रसङ्गात् कर्मान्तरापूर्वान्तरकत्त्रनागीरवप्रसङ्गाच न क-र्मान्तरविधानमपि तु पूर्वसिन्नेव कर्मणि वाजिनद्रव्यविधिः। न चोत्पनिशिष्टामिक्षागुणावरीधात्तव वाजिनमच आवका-शं कर्मान्तरं गोचरयतीति युक्तम् । उभयोरपि वाक्ययोः समसमयप्रवृत्तेरामिश्वावाजिनयोक्त्यत्ती समं श्रिष्यमाण्यवेन नामिशायाः शिष्टत्वम् । तत्कायमनयावसृद्धं कर्म न वा-जिनं निविश्रेत्। न च वैश्वदेवीत्यत्र श्रीतं स्रामिक्षासंब-न्धो विश्वेषां देवानां येन वाजिनसंबन्धात् वाक्यग्रम्या-द्वचवान् भवेदुभयोरिष पदान्तरापेश्वप्रतीतितया वाक्यगम्य-लाविश्रेषात् । नो खनु वैश्वदेवीत्युक्ते च्यामिषापदानपेषा-मामिश्वामध्यवस्थामः । त्रान्तु वा श्रीतत्वं तथापि वाजि-भ्य इति पदं वाजमन्नमामिन्ना तदेषामस्तीति व्युत्पत्त्या तत्संवन्धिने। विश्वान्देवानुपनश्चयति । यद्यपि विश्वेदेवप्रब्दा-दाजिपदं भिन्नं येन च प्रब्देन चीदना तेनैवोहेग्रे देवतात्वं न प्रव्दान्तरेण। म्रन्यथा ऽर्थैकित्वेन द्धर्यादित्यपदयोः द्वर्या-दित्यचर्वरिकदेवत्यप्रसङ्गात् । तथापि वाजिन्नितीनेः सर्व-नामार्थे सारणात् संनिच्चितस्य च सर्वनामार्थत्वादिश्रवेषां देवानां च विश्वदेवपदेनं संनिधापनात्ततपदपुरःसरा एवेते वाजिपदेनोपस्थाप्या(१) न तु स्वर्यादित्यपद्वत्स्वतन्त्रास्तथा

<sup>(</sup>१) उपस्थाप्यन्तदाति १ उपस्थाप्येरन्निति--पा० २ |

च तदुपनमणार्थं वाजिपदं विश्वदेवीपिसतामेव देवता-मुपनस्यतीति न ग्रन्दान्तराहेवताभेदस्ततश्वामिक्षासंबन्धी-पजीवनेन विश्वभयो वाजिनं विधीयमानं नामिश्रया बाध्यते किंतु तया सद समुचीयतइति न कर्मान्तरमपि तु वाक्याभ्यां द्रव्ययुक्तमेनं कर्म विधीयतद्दति प्राप्ते । उच्यते । स्यादेतदेवं यदि वैश्वदेवीति तद्वितश्रुत्यामिश्वा नोच्येत । तिंद्वतस्य त्वस्येति सर्वनामार्थे सारणात् सिन्निच्चितस्य च वि-ग्रेषस्य सर्वनामार्थत्वात् तचैव तद्वितस्वापि वृत्तिः । न तु विश्वेषु देवेषु न तत्त्रांबन्धेनापि तत्त्वांबन्धिमात्रे । नन्वेवं स्ति कसाद्वैश्वंदेवीग्रब्दमाचा(१)देव नामिचां प्रतीमः कि-मिति चामिचापदमपेचामचे । तद्वितान्तस्य पदस्याभिधाना-पर्यवसानान प्रतीमस्तत्पर्यवसानाय चापेकामचे । ऋवसिता-भिधानं चि पदं समर्थमर्थिधयमाधातुमिदं तु संनिचित-विभेषाभिधायि तत्संनिधिमपेचमाणं संनिधापकमामिचा-पदमपेचतइति कुत आमिचापदानपेच आमिचाप्रत्ययप्रम-ङ्गः । कुतो वा तचानपेचा । **च्यतस्य सत्यामपि पदान्तरा**-पेचायां यत्पदं पदान्तरापेचमभिधत्ते तत्प्रमाणभ्रतप्रथमभा-विपदावगम्यत्वात् श्रोतं बजीयश्व । यत्त पर्यवसिताभि-धानपदाभिच्चितपदार्थावगमगम्यं तत्तच्चरमप्रतीतिवाक्यगम्यं दुर्बनं चेति तद्वितश्रुत्यवगतामिचानचणगुणावरोधात् पूर्व-कर्मासंयोगिवाजिनद्रव्यं ससंबन्धि पूर्वसाद् भिनत्ति । एवं च सति नित्यवदवगतानपेशसाधनभावामिशा न वाजिनद्र-

<sup>(</sup>१) शब्दश्रवणमात्रादिति-पा० १ । २ ।

व्येण मच विकासमुचयी प्राप्स्वति । न चात्रवले निरू-ढत्वादनपेचवृति वाजिपदं कथं चिद्यौगिकं सापेचवृत्ति विष्रवेदेवग्रब्दां देवतां वैष्ववदेवीपदादामिचाद्रव्यं प्रत्युपसर्जनी-भूतामवगतामुपचच्चिय्यति । प्रक्ततं द्वि सर्वनामपदगोचरः प्रधानं च प्रक्ततमुच्चते नोपसर्जनम् । प्रामाणिको च वि-धिकरणनागै।रवे ऽभ्युपेतव्यएव प्रमाणस्य तत्त्वविषयत्वात्त-साद्ययेच पूर्वकर्मासंभविनो गुणात्कर्मभेद एवमिचापि पञ्चाग्निविद्यायाः षडिग्निविद्या भिन्ना एवं प्राणसंवादेषूना-धिकभावेन विद्याभेद इति । तथा धर्मविश्रेषोपि कर्म-भेदस्य प्रतिपादक इति । तथाचि । कारोरीवाक्यान्य-धीयानास्तेत्तिरीया भूमा भोजनमाचरन्ति नाचरन्त्यन्ये । तथाग्निमधीयानाः के चिदुपाध्यायस्थादनुस्ममाहरन्ति ना-चरन्यन्ये। तथाप्रवमेधमधीयानाः के चिद्रप्रवस्य घासमानय-न्ति नानयन्त्यन्ये । के चित्त्वाचरन्त्यन्यमेव धर्मम् 🙏 न च तान्येव कर्माणि भूमिभोजनादिजनितमुपकारमाकाङ्क-न्ति नाकाङ्कन्ति चेति युज्यते । त्रतीवगस्यते भिन्नानि तासुतासु ग्राखासु कर्माणीति । त्र्रम्सु प्रस्तुते किमाया-तमित्यत त्राच । "त्रसि चात्रे"ति । त्रम्येषां प्राखिनां नास्तीति ग्रोषः। "एवं पुनक्त्तादयोपी"ति। समिधो यज-तीत्यादिषु पञ्चक्रावाभ्यस्ता यजितग्रव्यः । तत्र निमना कर्मभावना किं वा पच्चैवेति । किं तावत्प्राप्तं, धात्वर्थानु-बन्धभेदेन ग्रब्दान्तराधिकरणे भावनाभेदाभिधानाद्वात्वर्थस्य च धातुभेदमन्तरेण भेदानुपपत्तेः सिमधो यजनीति प्रथम- [ भूद्रभू ] [ श्र. १ पा. १ स. १]

भाविना वाक्येन विचिता कर्मभावना विपरिवर्तमानीपरित-नैर्वाकौरनूद्यते । न च प्रयोजनभावादननुवादः प्रमाणित-इस्राप्रयोजनस्रानन्योज्यत्वात्कर्मभावनाभेदे चानेकापूर्वक-स्पनाप्रसङ्गादेकापूर्वीवान्तरव्यापारमेकं कर्मेति प्राप्तम् । एवं प्राप्तउच्धते । परस्परानपेचाणि दि समिदादिवाक्या-नीति सर्वाष्येव प्राथम्याचीष्यपि युगपदध्ययनानुपपत्तेः क्र-मेणाधीतानीति । न त्वयमेषां प्रयोजकः क्रमः । परस्प-रापेचाणामेकवाकाले चि प्रयोजकः स्थात् तेन प्राथम्या-भावात् प्राप्तमित्येव नासीति कस्य कोन्वादः । कथं चि-द्विपरिवृत्तिमाचंस्यैत्सर्गिकाप्रवृत्तप्रवर्तनाचचणविधित्वापवाद्-सामर्थ्याभावात् । गुणत्रवणे चि गुणविशिष्टकर्मविधाने वि-धिगौरवभिया गुणमाचविधानचाघवाय कर्मान्वादापेज्ञा-यां विपरिवृत्तेरूपकारी यथा दभ्ना जुडोतीति दिधविधि-परे वाक्ये विपरिवृत्त्यपेज्ञायामग्रिष्ठोचं जुष्टोतीति विष्टित-ख होमख विपरिवर्तमानखानुवादः । न चात्र गुणाक्ने-दः समिदादिपदानां कर्मनामधेयानां गुणवचनत्वाभावात् । श्रयश्चमाणविश्रोषतया च किं वचनविद्यितं किं कर्मानु-बादेन कस्य गुणविधित्विमिति न विनिगम्यते । न चापूर्वे नाम ज्योतिरादिविद्धानासंबन्धं प्रथममवगतं यतः पूर्व-बुद्धिविच्छेदेन विधीयमानं कर्म पूर्वसात् संज्ञातो व्यवच्छि-न्द्यात्। निंतु प्रथमत एव कर्मसामानाधिकरप्येनावगताः समिदादयसद्यात् कर्मनामधेयतां प्रतिपद्यमाना ऋखात-खानुवादले ऽनुवादा विधिन्वे विधयी न तु खातम्त्र्येण कस्य

चिदीग्रते । तसात्खरसिद्धाप्राप्तकर्मविधिपरत्वात् कर्म-ख्ययमभ्यासो भावनानुबन्धभूतानि भिन्दानो भावनां भिन-त्ति यथा तथा ग्राखान्तरविचिता ऋषि विद्याः ग्राखान्त-रविचिताभ्यो विद्याभ्योऽभ्यासी भेत्स्वतीति । त्रप्रक्तेय । न-च्चेकः पुरुषः सर्ववेदान्तप्रत्ययात्मिकामुपासनामुपसंचर्तुं ग्र-कोति सर्ववेदान्ताध्ययनासामर्थ्यादनधीतार्थीपसंचारे ऽध्यय-नविधानवैयर्ध्यप्रसङ्गात् । प्रतिशाखं भेदे त्वपासनानां नायं दोषः । समाप्तिभेदाच्च(१) । केषां चित् ग्राखिनामांकारसा-र्वात्म्यकथने समाप्तिः । कोषां चिदन्यत्र तस्माद्प्युपासना-भेदः । ऋन्यार्थदर्भनादपि भेदः । तथाचि । नैतदचीर्णवतो ८भीतइति ऋचीर्णवतस्याध्ययनाभावदर्भनादुपासनाभावः । क चिदचीर्णवतस्याध्ययनदर्भनादुपासनावगम्यते । तस्मादुपासना-भेद इति । स्रत्र सिद्दान्तमाच । सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदना-द्यविश्रेषात् । तद्याचष्टे । सर्व वेदान्तप्रत्ययानि सर्ववेदान्त-प्रमाणानि विज्ञानानि तिसांसािसान् वेदान्ते तानि तान्येव भवितुमर्चन्ति । यान्येकस्मिन् वेदान्ते तान्येव वेदान्तान्त-रेष्वपीत्यर्थः । चीदनाद्यविश्रेषात् ऋादिशब्देन संयोगहः-पाखाः संग्रच्चन्ते । स्रव च चोद्यतद्दित चोदना पुरुषप्रय-तः । स चि पुरुषस्य व्यापारः । तत्र खल्लयं चोमादिधा-लर्थाविक्ति प्रवर्तते । तस्य देवतोद्देशेन त्यागस्यासेचना-दिकस्यावच्छेदाः पुरुषप्रयक्तः स एव ग्राखान्तरे यथैविम-चापि प्राण्ज्येष्ठत्वश्रेष्ठत्ववेदनविषयः पुरुषप्रयतः स एव

<sup>(</sup>१) भेदाच भेद इति—पा० १।

ग्राखान्तरेष्वपीति । एवं फलसंयोगोपि ज्येष्ठश्रेष्ठभवनलच-णः स एव। रूपमपि तदेव। यथा यागस्य यदेकस्यां ग्रा-खायां द्रव्यदेवतारूपं तदेव ग्राखान्तरेष्वपीति । एवं वेदन-स्यापि यदेकत्र प्राणज्येष्ठलश्रेष्ठलद्भपं विषयस्तक्काखान्तरे-य्वपीति । "कं चिद्विशेष"मिति । युक्तं यदशीषोमीयस्थो-त्पन्नस्य पञ्चादेकादशकपानलादिसंबन्धेयभेद इति । य-थोत्पन्नस्य तस्य सर्वन प्रत्यभिज्ञायमानलादिः लिप्नषूत्प-त्तिगत एव गुणभेद इति कथं वैश्वदेवीवन्न भेदक इति विश्रेषस्तमिमं विश्रेषमभिष्रेत्याश्रद्धते सूचकारः । "भेदाचेति चे"दिति । परिचारः स्वत्रावयवः । "न एकस्यामपीति" । पचैव सांपादिका अग्नयो वाजसनेयिनामपि कान्दोग्या-नामिव विधीयन्ते । षष्ठस्विग्नः संपद्यतिरेकायानूद्यते न तु विधीयते वैशवदेव्यां द्वत्यत्ती गुणी विधीयतद्ति भवतु (१) भेदः । ऋय वा इशन्दोग्यानामपि षष्ठोग्निः पद्यत एव । ऋथ वा भवतु वाज्यसनेयिनां षष्टाग्निविधानं मा च भक्कान्दोग्यानां (२) तथापि पच्चलसंख्याया ऋविधाना-न्नोत्पत्तिश्रिष्टलं संख्यायाः निं त्रत्पन्नेप्नश्रिषु प्रचयशिष्टा रंख्या ऽनूद्यते सांपादिकानग्रीनवक्केत्तुं तेन येषामृत्य-त्तिस्तेषां प्रत्यभिज्ञानाद् अप्रत्यभिज्ञायमानायाय रुंख्या-या ऋनुवाद्यत्वेनानुत्पत्ते विधीयमानस्य चाधिकस्य षोड-श्रियच्णविद्वन्यसंभवाद् न श्राखान्तरे ज्ञानभेदः । उ-

<sup>(</sup>१) भवतीति—पा० २ ।

<sup>(</sup>२) छन्दोगानामिति—पा० ३ ।

म्यतिशिष्टले ऽसिहै प्राणसंवादादयोपि भवनि प्रत्यभि-ज्ञानादभिन्नास्तात्ततात्त ग्राखास्त्रिति ॥ स्वाध्यायस्य तथात्वे नहि समाचारे

## ऽधिकाराच सववच तनियमः॥३॥

यैराधर्वणिकग्रन्थोपाया विद्या वेदितत्या तेषामेव ग्रि-रोत्रतपूर्वाध्यमप्राप्तग्रन्थवोधिता फलं प्रयच्छित नान्यथा। श्रन्थेषां तु क्रान्दोग्यादीनां सैव विद्या नाचीर्णश्रिरोत्रतानां फलदेत्याधर्वणग्रन्थाध्ययनसंबन्धादवग्रम्यते । तक्षंबन्धस्य वे-दन्नते(१)नेति नैतदचीर्णन्नतो ऽधीतद्दति समाम्नानादवग्रम्यते । तेषामवैतां न्नद्याविद्यां वदेतेति विद्यासंयोगेप्येता-मिति प्रक्रतपरामिश्रना सर्वनाम्ना ऽध्ययनसंबन्धाविरोधा-याधर्वविच्तिव विद्योच्यतद्दति । सवा चोमाः सप्त सी-यादयः(२) ग्रतीदनान्ता श्राधर्वणिकानां तएकसिन्नेवाधर्व-णिको ऽग्री कियन्ते न नेतायां(३) विद्यैकत्वम् ॥

#### दर्शयति च ॥ ४ ॥

स्योस्यो विद्यैकात्वस्य वेददर्शनात् । यत्रापि सगुण-अद्मविद्यानां न साञ्चादेद एकात्वमाच तासामपि तत्प्राय-पठितानां तिद्वधानां प्रायदर्शनादेकात्वमेव तथाच्याप्राये-चिखितं दृष्टा भवेदयमस्य इति बुद्धिरिति । यच काठका-दिसमाख्ययोपासनाभेद इति । तद्युक्तम् । एता चि पा-

<sup>(</sup>१) वेदबतत्वेनेति-पा० १ | 3 |

<sup>(</sup>२) सूर्यादयइति-पा० २ |, 3 |

<sup>(3)</sup> त्रेताप्राविति-पा• १।

[ भूदर ] [म्र.३पा.३ स.४] स्षेयः समाख्याः काठकादिप्रवचनयोगात्तामां ग्राखानां न द्वपासनानाम् । नद्योताः कठादिभिः प्रोक्ताः । न च कठाद्यनुष्ठानमासामितरानुष्ठानेभ्यो विश्रेष्यते । न च क-ठप्रोक्ततानिमित्तमाचेण यन्ये प्रवृत्तौ तद्योगाच कर्य चित्तश्रणयोपासनासु प्रवृत्ती संभवन्यासुपासनाभिधानम-ष्यासां प्रकां करपियतुम्। न च तङ्गेदाभेदी ज्ञानभेदाभेद-प्रयोजकी मा भृद्ययाखमासामभेदाज्ज्ञानानामेकग्राखाग-तानामैक्यम्। कठादिपुरूषप्रवचननिमित्तास्रौताः समाख्याः(१) कठादिभ्यः प्राक् नासिन्निति तन्निवन्धनो ज्ञानभेदी नासी-दिदानीं चास्तीति दुर्घटमापद्येत । तसान्न समाख्याती भेदः। ऋभ्यासोपि नाच भेदको युक्तं यदेकप्राखागतो यजत्यभ्यासः समिदादीनां भेदक इति तत्र हि विधित्व-मै।त्यर्गिकमज्ञातज्ञापनमप्रवृत्तप्रवर्त्तनं च (२) कुप्येयाताम् । भाखान्तरे त्वध्येत्रपुरूषभेदादेकत्विपि नै।सर्गिकविधित्वव्या-कोप इति । ऋप्रक्तिरिप न भेदचेतुः खाध्यायो ऽध्येत-व्य इति स्वप्राखायामध्ययनिवयसः । ततस्य प्राखान्तरीया-नर्थानन्येभ्यस्ति इधेभ्यो ऽधिगम्योपसंचरिष्यति । समाप्ति-स्वैकसिन्नपि तत्संवन्धिनि समाप्ते तस्य व्यपदिग्यते । यथा-ऽऽध्वर्यवे कर्मणि ज्योतिष्टोमस्य समाप्तिं व्यपदिमन्ति ज्यो-

तिष्ठोमः समाप्त इति । तस्मात्ममाप्तिभेदोपि न साधन-मुपासनाभेदस्य । तदेवमस्ति बाधके चोदनाद्यविश्रेषा-त्मवेवेदान्तप्रत्ययानि कर्माणि तानि तान्येवेति सिद्धम्।

<sup>(</sup>१) समाख्याइति—पा १ । २ ।

<sup>(</sup>२) चान्यथेति—पा० १ ।

कं चिडिग्रेषमाग्रङ्ग्य पूर्वतन्त्रप्रसाधितम् । वच्यमाणार्थसिद्धर्थमर्थमाइ स दवकृत ॥ चिन्ताप्रयोजनप्रदर्भनार्थं(१) खनम् । उपसंहारोर्थाभेदाद्विधिशेषवत्समाने

#### च ॥ ५॥

श्रनेरमाश्रङ्कते । भवतु सर्वश्राखाप्रत्ययमेकं विज्ञानं त-थापि प्राखान्तरोक्तानां नदङ्गान्तराणां न प्राखान्तरोक्ते तिसिन्नुपसंचारो भवितुमर्चति । तस्यैकस्य कर्मणो या-वनाचमङ्गजातमेकस्यां प्राखायां विचितं तावनाचेणैवीप-कारसिंद्रेरिधकारानपेशणाद् ऋपेत्रणे चाधिकमपि तच वि-भीयेत न च विद्यितं तसाद्यया नैमित्तिकं कर्म सकलाङ्ग-विदिचितमपि त्राप्रात्ती। यावक्ककामङ्गमनुष्ठातुं तावन्मात्र(२)-जन्येनोपकारेणोपक्रतं भवत्येवभिचाप्यङ्गान्तराविधानादेव भविष्यतीति । एवं प्राप्ते उच्यते । सर्वचैकत्वे कर्मणः स्थिते ग्रहमेधीयन्यायेन नोपकारावच्छेदो युज्यते । निह तदेव कर्म सत्तदङ्गमपेश्रते नापेश्वते चेति युज्यते नैमित्तिके तु निमित्तानुरोधादवभ्यकर्तव्ये मर्वाङ्गोपमंचारस्य सदातनत्वा-संभवादुपकारावच्छेदः करूयते । प्रक्रतोपकारिषाडे चोद-कपाप्ते त्राज्यभागविधानात् । गृहमेधीयेष्यपकारावक्केदः स्यादि इत् ग्राखान्तरे कतिपयाङ्गविधानं तानि विधत्ते ने-तराणि परिनंचष्ठे। न च तदुवकारिषण्डे चौदकप्राप्ते च्या-

<sup>(</sup>१) सिद्ध्यर्थमिति—पा० १ |

<sup>(</sup>२) तावनमात्राक्रजन्येनेति-पा० १ ।

ज्यभागवत्तनात्रविधानम्। तसात्तत्त्वेन कर्मणां सर्वाङ्गसङ्गम श्रीत्मर्गिको ऽसित बन्नविति बाधको नापवदितुं युक्त इति ॥ अन्यथारवं शब्दादिति चेन्नाविशे-

### षात्॥६॥

दया दिप्रकाराः प्राजापत्या देवायासराय ततः कानी-यसा एव देवा ज्यायसा ऋसुराः शासजन्यया सालिक्या बुद्धा संपन्ना देवास्ते चि दोव्यन्तइति देवाः प्रावयुक्त्य-परिकल्पितमतयः । तामसङ्क्तिप्रधाना ऋतुरा ऋतुभिः प्रा-षौरनिन्द्रियौरग्रहीतैस्तेषुतेषु विषयेषु रमन्तद्रत्यसुरा ऋत एवते ज्यायांसी यतो (मो तत्त्वज्ञानवन्तः कानीनसासु देवाः । श्रज्ञानपूर्वकत्वात्तत्त्वज्ञानस्य । प्राणस्य प्रजापतेः सात्विकवृत्त्युद्भवस्तामसवृत्त्यभिभवः कदा चित् । कदा चित्तामसवृत्त्युद्भवा ऽभिभवस्य सालिक्या वृत्तेः सेयं सार्द्धा । ते च देवा ऊतुः। चन्तासुरान्यज्ञ उद्गीधेनात्ययाम अ-सुरान् जयामास्मिन्नाभिचारिके यज्ञे उद्गीयनचणसाम-भक्त्युपन चितेने।द्वाचेण कर्मणेति । ते च वाचमूचुरित्यादिना संदर्भेण वाक्प्राणचक्षुःश्रोचमनसामासुरपाप्मविरुद्दतया नि-न्दिला त्रय हेममासन्यमाखे भवमासन्यं मुखान्तर्विनस्यं मुख्यं प्राणं प्राणाभिमानवतीं देवतामूचुख्वन उद्गायेति । तथेत्यभ्युपगस्य तेभ्य एव प्राण उदगायन् ते सुरा विदुर-नेन प्राणेनोद्गाचा नो ऽस्मान् देवा ऋखेध्यन्तीति। तमभि-द्रुत्य पाम्रना ऽविध्यन्नसुराः । यथास्मानस्त्वा प्राप्य स्टदा जोष्टो वा विध्वंसतएवं विध्वंसमाना विष्वचो **ऽस्**रा वि- नेशुः । तदेतत्वंत्रिप्याच । "वाजसनेयक" इति । तथा इ।न्दोग्येयोतदुक्तमित्याच । "तथाइ।न्दोग्येपी"ति । विषयं दर्शयित्वा विस्टग्रति "तत्र संग्रय"इति पूर्वपक्षं ग्र-ज्ञाति "विद्यैकत्विमिति" पूर्वपश्चमाश्चिपति "ननु न युक्त-मिति" एकवोद्गातलेनोच्यते प्राणः एकव चोद्गानलेन कि-याकर्त्रीय फाटो भेद इत्यर्थः। समाधत्ते "नैष दोष"-इति । बद्धतरद्भपप्रयभिज्ञानादप्रयभिज्ञायमानं निंचन्नच्-णया नेतव्यम् न कोवन्नं प्राखान्तरे । एक स्वामिपप्राखायां दृष्टमेतन्न च तत्र विद्याभेद इत्याच । "वाजसनेयकेपि चे"ति । बद्धतररूपप्रत्यभिज्ञानानुग्रहाय चोमित्यनेनापि उद्गोधावयवेन उद्गोध एव सत्तपीय इति पूर्वपत्तः ।

# न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वा-

#### दिवत् ॥ ७ ॥

बद्धतरप्रत्यभिज्ञानेपि उपक्रमभेदात्तदन्रोधेन चोपसंचा-रवर्णनादेकसिन्नाको तस्त्रैन चोद्गीयसा पुनःपुनः सङ्गीर्तनात् **जन्नणायां च क्रान्दोग्ये वाजसनेयके प्रमाणाभावाद् विद्या-**भेद इति राह्यानाः। ॐकारस्रोपास्यत्वं प्रसुत्य रसतमादि गुणोपव्याख्यानमोद्गारस्य । तथाचि । भूतपृथिव्योषिधपुरुष-वाक्सकसाम्नां पूर्वस्थोत्तरमुत्तरं रसतया सारतयोक्तां। तेषां सर्वेषां रसतम ऋं।कार उक्तः इन्दोग्ये। "न च विविच-तार्थभेद" इति । एकचे द्वीवीद्वातारावुपास्रत्वने विवित्तता-वेकाच तदवयव च्योद्धार इति। तथा च्याभ्युदयवाक्य'इति।

एवं चि श्रूयते ऽवि वाएतं प्रजया पशुभिरईयित वर्द्धयित ऋखा भावव्यं यस्य पविनिन्तप्तं पुरस्ताचन्द्रमा ऋभ्युदेति स त्रेधा तग्डुनान्विभजेरो मध्यमाः सुस्तानग्रये दाने पुरोडाश्रमष्टा-कपासं निर्वपेदो स्थविष्टास्तानिन्द्राय प्रदाने दधंश्वरः ये ची-दिष्ठास्तान् विब्णवे प्रिपिविष्टाय प्रदृते चरूमिति । तत्र सन्देसः किं काचापराधे यागान्तरिमद चोद्यतेष्ठत तेष्वेव कर्मसु प्र-क्वतेषु कालापराधे निमित्ते देवतापनय इति । एष तावदच वि-षयः। ऋमावास्त्रयामेव दर्शकर्मार्थं वेदिक्रियाग्निपणयनिकया व्रतादिश्व यजमानसंस्कारः। दध्यर्थश्व दोहः। प्रतिपदि च द-र्भकर्मप्रवृत्तिरित्यनुष्ठानक्रमस्तात्विकः । यस्य तु यजमानस्य कुतश्चिद्वमनिबन्धनाञ्चतुर्दश्यामेवामावास्याबुद्धै। प्रष्टत्तप्रयोग-स्य चन्द्रमा ऋभ्यदीयते। तत्रेदं श्रूयते यस्य चविनिक्प्तमिति, तेन यजमानेनाभ्युदितेनामावास्थायामेवनिमित्ताधिकारं परि-समाप्य पुनस्तद्सरेव वेद्युद्धरणादिकर्म क्राला प्रतिपदि दर्शः प्रवर्तयितव्यः । तत्राभ्युदये किं नैमित्तिकमिदं कर्मान्तरं द-श्रीचोद्यते उत तसिन्नेव दर्शकर्मीण पूर्वदेवतापनयनेन देवतान्तरं विधीयतद्गति । तत्र इविभीगमात्रश्रवणाच-रुविधानसामर्थ्याच कर्मान्तरम्। यदि चि पूर्वदेवताभ्यो च-वींषि विभजेदिति श्रूयेत ततस्तान्येव स्वींषि देवतान्तरेण यु-**ज्यमानानि न कर्मान्तरं गमयितुमर्चन्ति,** किन्तु प्रक्रतमेव कर्म तद्दविष्कमपनीतपूर्वदेवताकं देवतान्तरयुक्तं स्रात्। अव पुनबंधा तपडुचान् विभजेदिति चविष एव मध्यमादिक्रमेण विभागश्रवणात् । अनपनीता चविषिं पूर्वदेवता इति पूर्वदे- वतावरुद्धे इविघि देवतान्तरमच्यावकाणं श्रूयमाणं कर्मान्त-रमेव गोचरयेत्। ऋषि च प्राप्ते पूर्वस्मिन्कर्मणि दञ्जस्त-षडुनाना पयसस्तगडुनाना चेन्द्रादिदेवतासम्बन्धस्य विधात-व्यः । चर्त्वं चात्र विचितं नास्तीति तदपि विधातव्यम् । तथाप्राप्ते कर्मणि अनेकगुणविधानात् वाक्यं भिद्येत । क-र्मान्तरं त्वपूर्वं प्रकामेकोनैव प्रयत्नेनानेकगुणविश्रिष्टं विधातु-मिति निमित्ते कर्मान्तरमेत्र विधीयते । दर्भस्तु नुष्यते कानापराधादिति प्राप्तज्ञ्यते, न कर्मान्तरम् । पूर्वदेवतातो चिवषो विभागपूर्वं निमित्ते देवतान्तरविधानात् । चर्वर्थस्य चार्थप्राप्तेः । भवेदेतदेवं यदा चेधा तण्डुलान् विभजेदिति तगडुनानां चेधा विभागविधानपरमेतदान्यं स्थादपि तु वा-क्यान्तरप्राप्तन्तपडुनानां त्रेधात्वमनूद्य विभजेदित्येतावदिधत्ते तत्र वाक्यान्तराचोत्त्रनया पूर्वदेवताभ्य इति गम्यते । त-पडुंचानिति त्विविधितं इविस्भयत्ववत्त्रथा च ये मध्यमा इत्या-दीनि वाक्यान्यपनीते पूर्ववद्देवतासम्बन्धे इविषस्तसिन्नेव क-र्मीण ऋप्रत्यू इं देवतान्तरसम्बन्धं विधानुं ग्रामुवन्ति । त-या च द्रव्यमुखेन प्रज्ञतमुखप्रत्यभिज्ञानाद्देवतान्तरसम्बन्धेपि न कर्मान्तरकच्पना भविनुमर्चति । ततस्य समाप्तेपि नै-मित्तिकाधिकारे नित्याधिकारिसद्यर्थं तान्येव पुनः कर्मा-ण्यनुष्ठेयानि । न च द्रधनि चरुमिति चरुसप्तम्यर्थयोविधा-नं तयोरप्यर्थप्राप्तत्वात् । प्रक्तते चि कर्मणि तण्डुचपेषण-प्रयनं पुरोडाग्रपाकादि दिधपयसी च प्राप्तानि तचाभ्युदयनि-मित्ते दिधयुक्तानामयोयुक्तानाच्च तण्डुलानां विभजेदिति

[ पूर्यू ] [ऋ.३पा.३ स्.७] वाक्यन पूर्वदेवतापनयं क्रत्वा ये मध्यमा इत्यादिभिर्वाक्ये-र्देवतान्तरसम्बन्धः क्वतः । न च प्रभूतदिधपयःसंसक्तीरस्पैस्त-पडुनैः पुरोडाश्रक्रिया सम्भवति । इति पुरोडाशनिवृत्ती तदर्शस्य प्रथनस्यापि निवृत्तिरनिवृत्तस्त पाको ऽपवादभावा-त्त्रया चार्यप्राप्तस्रोद्यते । भवतु वा स्वनेकवाक्यकष्पनम् । प्रक्रताधिकारावगमवजादस्थापि न्यायालादिति । तसात्त-देवेदं कर्म न तु कर्मान्तरमिति सिद्धं, प्रमुकामवाक्ये त्व-पूर्वकर्मविधिरभ्युदयवाक्यसारूप्येपि यः पशुकामः स्यासी-मावास्यायामिष्टा वत्मानपाकुर्यात्, ये स्थविष्ठास्तानग्नये स-निमतेष्टाकपाचं निर्वपेत् ये मध्यमास्तान् विष्णवे ग्रिपि-विष्टाय शृते चर्म । ये बोदिष्ठास्तानिन्द्राय प्रदाचे दधंसर्म-ति। अत्र हि अमावास्यायामिष्टेति समाप्ते यागे पशुकामे-ष्टिविधानं नात्र पूर्वस्य कर्मणो उननुवृत्तेर्यागान्तरविधिरिति युक्तम् । परोवरीयस्वादिवद्, यथोद्गीयोपासनासास्येपि चादि-त्यगति इरण्यसम्भुत्वादिगुणविश्विष्टोद्गीयोपासनातः परोवरी-यस्वगुणविभिष्टोद्गीयोपासना भिन्ना तद्ददिदमपीति । पर-स्मात्परस्य वरास्य वरीयानिति परोवरीयानुद्गीयः परमात्म-रूपः संपन्नः । त्रात एव त्रानन्तः परमातादृष्टिमुद्गीये भा-वियतुमाकाशो चोवैभ्यो भ्रतभ्यो ज्यायानित्याकाश्रयव्देन प-रमात्मानं निर्दिश्राति॥

सन्ज्ञातश्चेत्तदुक्तमस्ति तु तदिप ॥८॥
स्फुटतरे भेदावगमे मन्ज्ञैकत्वं नाभेदमाधनमित्रसङ्गा-

पातात् । ऋपिच श्रुत्यश्वराजीचनयाभेदप्रत्ययोऽन्तरङ्ग-

सानपेश्वय । संज्ञीकालं तु श्रुतिबाद्यातया बिहरङ्गं च पै।क्षेय-तया सापेश्वच्च । तसाहुर्बनं नाभेदसाधनायानिमिति ॥

## व्याप्तेश्च समञ्जसम्॥९॥

"ऋध्यासी नामें "ति । गौषी बुद्धिरध्यासः । यथा मा-णवके ऽनिवृत्तायामेव माणवकबुद्धिव्यपदेशवृत्ती सिंच्बुद्धि-व्यपदेशवृत्तिः सिंचो माणवक इति । एवं प्रतिमायां वासु-देवबुद्दिनास्ति च ब्रह्मवुद्दिस्तथें।कार उद्गीयबुद्धिव्यपदेशावि-ति । भ्रापवादैकालं विश्रेषणानि चोक्तानि । एकार्थेपि च ग्रब्ददयप्रयोगो दश्यते । यथा वैश्वदेव्यानिका विन्दंज्ञानमान व्याख्यायाच्च पर्यायाणामपि सद्दप्रयोगो यथा सिन्धुरः करी पिकः कोकिन इति। विम्हभ्यानध्यवसायनसर्णं पक्षं गृह्णा-ति । "तत्रान्यतमे"ति । सिद्दान्तमाच । "इदमुच्यते व्याप्तेय"। प्रत्यनुवानम्प्रत्यूचमुपक्रमे च समाप्ती चौकारः सर्ववेद-व्यापीति किङ्गतीयमें कारस्तत्तदाप्त्यादिगुणविशिष्टस्तसी-तसी नामावाप्त्यादिपाचायोपास्त्रत्वेनाधिकियतद्त्यपेकाया मुङ्गीयपदे नेति विशिष्यते । उद्गीयपदेनीकाराद्यवयवघ-टितसामभित्ताभेदाभिधायिना समुदायस्मावयवभावानुपपत्ते-स्तत्मम्बन्ध्यवयव ग्रें।कारो खच्चते, न पुनरोकारेणावयविन-उद्गीयस्य चत्रणा । स्रोंकारसीवीपरिष्टामु तत्तद्गुणविश्चि-ष्टसः तत्तरफावविश्विरसः चोपव्याख्यासःमानत्वात् । दृष्टश्व समुदायग्रन्दोवयवे सक्षणया यथा यामी दग्धः पटो दग्ध इति तदेकदेशदाचे अध्यासे तु चक्षणा फचकच्यना च। तथा च्चाप्त्यादि गुणकप्रणवीपासनादिदमुद्रीयतीपासनम्म-

णवस्थान्यन्नचात्राध्यादिखपासनेष्विवफर्च श्रूयते । तसा-त्का चपनीयम् । उद्गीयसम्बन्धिप्रणवीपासनाधिकारपरे वाक्ये परार्थे नायं दोषः । ऋषि च गौ।प्या वृत्तेर्नेश्वणावृत्तिर्नर्नी-यसी साघवात् । सञ्चणया दि सञ्चणीयपरत्वं पदस्य तस्यैव वाक्यार्थान्तरभावात्। यथा गङ्गायां घोष इति चच्चमाणस्य तीरस्य वाक्यार्थेन्तर्भावो ऽधिकरणतया । गौर्वाचीक इ.स-च तु गोसम्बन्धितिष्ठनमूचपुरीषादिचश्चणया न तत्परत्वं गो-भ्रव्दस्य । ऋषि तु तत्कार्याध्यवसिततङ्गुणयुक्तवाचीकपरत्वमि-ति गौष्या वृत्तेर्दुवसत्वं तदिदमुत्तं "सञ्चाषायामपि लि"ति गौष्यिपिवृत्तिर्स्ययावयवत्वास्ययोक्ता । यद्यपि वैश्वदेवी-पदमामिकायाम्प्रवर्तते तथाप्यर्थभेदः स्फुटतरः । त्रामिन्ता-पदं चि इपेणामिश्वायाम्प्रवर्तते । वैश्वदेवीपदन्तु तस्त्रामेव विश्वदेवविश्विष्टायाम् । एवं ছ विज्ञानानन्दयोरपि स्पुटतरः प्रवृत्तिनिमित्तभेदः सत्यपि ब्रह्माप्यैकार्थ्ये । न च व्यांस्था-नमुभयोरपि प्रसिद्धार्थलाङ्गित्रार्थलाच । श्रेषमितरोचितार्थम् ॥

### सर्वाभेदादन्यवेमे ॥१०॥

एवं शब्दस्य सिनिहितप्रकारभद्परामशीर्थलात्माह्यान्द्रितस्य च सिन्धानात् शाखान्तरगतस्य चानुक्रमत-या सिन्धानाभावान्न कीषीतिकप्राणसंवादवाक्ये प्राणस्य व-सिष्ठलादिभिर्गुणैरूपास्यत्वमपि तु च्येष्ठश्रेष्ठत्वमानेणेति पूर्वः पहः। सिद्धान्तस्य सत्यं सिनिहितं परास्थ्यति एवद्वारो न तु शब्दोपान्तमानं सिनिहितम्। किन्तु यक्तव्दाभिहितार्थनान्त-रीक्तत्या प्राप्तं तदपि हि बुद्दे। संनिहितं सिनिहितमेव। यथा यस पर्णमयी जुर्ह्भवित इत्यव्यभिचारितकत् समन्वया जुन्होपस्थापितः कृतः । तसादुपास्यफ् जप्रव्यभिचानात्तद्व्यभिचारिणः प्रकारभेदस्ये हानुक्तस्यापि नृद्धौ सिन्नधानात्र-कृतपरामर्थिनेवंकारेण परामर्थी युक्त इति सिद्धं के विनित्तिका हाणगतेन तावदेवंकारेण प्रकारे पराम्रष्टुम्। तथाप्य-भ्युपेत्यापि बूम इत्याप्रयवता भाष्यक्रतीक्तं "तथापि तस्मिन्नेव विज्ञाने वाजसनयेपि ब्राह्मणगतेनेति स्नृतस्थानि"रिति। क्रेवचस्य स्नृतस्य सामिरतरम्हितस्य चास्नुतस्य कृष्णना न सेत्रस्थः। स्नृतिरोहितमन्यत्॥

#### आनन्दादयः प्रधानस्य ॥ ११ ॥

गुणवदुपासनाविधानस्य वास्तवगृणव्यास्त्यानादिवेकार्धिन-दमिकरणम् । यथैकस्य ब्रह्मणः सम्पद्मान्तादयः सत्य-कामादयश्च गुणा न सङ्कोर्येरन् । एवमानन्दिवज्ञानत्वादयो विभुत्वनित्यत्वादिभिर्गुणैः प्रदेशान्तरोक्तेनं सङ्कोर्येरन् । तत्य-इर्रेवां सम्पद्मान्तादयोपि सत्यकामादिभिः सङ्कीर्येरन् । निच्च ब्रह्मणो धर्मिणः सत्वे कश्चिद्विशेष इति पूर्वः पद्मः । राद्वान्तस्तु वास्तवविधेययोर्वस्तुधर्मतया चानुष्ठेयतया चाव्य-वस्त्याव्यवस्ये व्यवतिष्ठेते । वस्तुधर्मा चि यावदस्तु व्यवति-ष्ठते । नासावेकत्रोक्तोऽन्यत्रानुक्तो नास्तीति शक्यं व-कुम् । विधेयस्तु पुरुषप्रयत्नतन्त्रः पुरुषप्रयत्नश्च यत्र या-वद्गुणविश्रिष्टे ब्रह्मणि चोदिनः स तावत्येवावतिष्ठते नावि-चितमपि गुणं गोचरीकर्तुमर्चति । तस्य विधितन्त्रत्वादि-धेश्च व्यवस्थानात् । तस्रादानन्दिज्ञानादयो ब्रह्मतत्वात्म- तयोक्ता यत्रयत्र ब्रह्म श्रूयते तत्रतत्रानुक्ता ऋषि सभ्यन्ते। संपद्माद्यस्थापासनाप्रयक्षविधिवषया यथाविध्यवतिष्ठन्ते न तु यथाविस्विति सिद्धम्। प्रियणिरस्वादीनां तृपास्यत्व-मारोप्य न्यायो दर्श्वतः। तस्य तु विषयः संपद्मादि-रुक्तः। मोद(१)नमात्रं मोदः प्रमोदः प्रक्रष्टे। मोदः ता-विमा परस्परापेत्रावुपत्रयापत्रयाः॥

आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥१४॥

इन्द्रियेभ्यः परा द्वार्था इति किमन सर्वेषामेनार्थादीनां प-रत्वं प्रतिपिपाद्यिषितम्, त्राचो पुरूषस्यैन तत्प्रतिपादनार्थं चेतरेषां परत्वप्रतिपादनम् । तत्र प्रत्येकमर्थादिपरत्वप्र-तिपादनश्रुतेः श्रूयमाणतत्तत्परत्वे च संभवति न तत्तदित-णक्तमे सर्वेषामेकपरत्वाध्यवसानं न्याय्यम् । न च प्रयोजना-भावादसंभवः । सर्वेषामेन प्रत्येकं परत्वाभिधानस्याध्यान-प्रयोजनत्वात् । तत्तदाध्यानानां च प्रयोजनवत्त्वसृतेः । त-था चि स्नुतिः॥

दश मन्वन्तराणी हिन्तिन्द्रियचिन्तकाः ।
भौतिकास्तु श्रतं पूर्णं सहस्रं त्वाभिमानिकाः ॥
बौद्धा दश सहस्राणि तिष्ठन्ति विगतन्वराः ।
पूर्णं श्रतसहस्रं तु तिष्ठन्त्यव्यक्तचिन्तकाः ॥
पुरूषं निर्गुणं प्राप्य कालसंख्या न विद्यते । इति
प्रामाणिकस्य वाक्यभेदस्याभ्युपेयत्वात् प्रत्येकं तेषामर्थादीनां परत्वपराण्येतानि वाक्यानीति प्राप्ते, उच्यते ।

<sup>(</sup>१) मोदमात्रमिति-पा. १।

इन्द्रियेभ्यः परा द्वार्था इत्येष तावत्वंदर्भी वस्ततत्वप्रतिपादनपरः प्रतीयते नाध्यानिविधिपरः । तद्त्रुतेः ।
तद्त्र यत्प्रत्ययस्य साचात्प्रयोजनवन्त्वं दृग्यते तत्प्रत्ययपरत्वं
सर्वेषाम्। दृष्टं च विष्णोः परमपद्भानस्य निख्निनान्ध्यंसारक्तारणाविद्योपग्रमः । तन्त्वज्ञानोदयस्य विपर्यासोपग्रमनश्रणत्वेन तत्रतत्र दर्शनात् । त्र्र्यादिपरत्वप्रत्ययस्य तु न
दृष्टमस्ति प्रयोजनम्। न च दृष्टे संभवति त्र्यदृष्टकत्त्र्यान्याया। न च परमपुक्षार्थदेतुपरत्वे संभवति त्र्यवान्तरपुक्षार्थतोचिता । तस्त्रादृष्टप्रयोजनवन्त्वात्पुक्षपरत्वप्रतिपादनार्थीःयं संदर्भ दृति ग्रस्यते । किं चादरादप्ययमेवास्यार्थ दृत्याद्व । "त्रपि च परप्रतिषेधेने"ति । नन्तवाध्यानविधिनास्ति तत्क्वयमुच्यते त्राध्यानायेत्यत त्राह् । "त्राध्यानाये"ति ।

#### आत्मशब्दाच ॥१५॥

स्य पुरुषस्वयाच्यस्य चात्मनः खयं सुत्येव दुरिधममला-वधारणात् । वस्तुतस्य दुरिधममलात् । स्रयोदोनां च स्ममलात् तत्परत्वमेवार्योदिपरत्वाभिधानस्येत्वर्यः । सुते-रास्यातिस्य इवास्यातिस्यः । तत्तात्पर्यतेति यावत् । किं च सुत्यन्तरापेचिताभिधानाद्य्येवमेवार्योदिपरत्वे तु ख-रूपेण विविच्तिनापेक्षितं सुतिराच्छे इत्याच । "स्रपि च सो-धनः पारमान्नोति" इति ॥

आत्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥१६॥ अतिस्वत्योर्च जोकदृष्टिः परमेश्वराधिष्ठता । परमेश्व- रिषरण्यगर्भकर्त्वकोपज्ञा सेयमिष मदाभूतसर्गमनभि-भाय प्राथमिकी खोकस्रष्टिरुपचभ्यमानावान्तरेप्रवरकार्या प्रागुत्पत्तरात्मैकत्वावधारणं चावान्तरेप्रवरसम्बन्धितया ग-मयति । पारमेशवरसर्गस्य मन्ताभूताकाशादित्वादस्य च नदैपरीत्यात् । अस्ति दि नस्यैनैकस्य निकारान्तरापेश्वया-ग्रत्वमस्ति चेष्ठणम् । ऋषि चैतिसान्नैतरेयके पूर्वसान्प्र-करणे प्रजापितकर्दकीय चोकच्छिरुक्ता । सदनुसाराद-म्बेतदेव विज्ञायते ऋपि च ताभ्या गामानयेदित्यादयश्व व्यवसाराः श्रुत्योक्ता विश्रोषवत्वपरमातासः प्रसिद्धाः । ततो-व्यवान्तरेप्रवरं एव विज्ञायते । त्राताग्रन्दप्रयोगसात्रापि इष्टस्तसादपरात्माभिचापोयमिति प्राप्तउच्यते । परमात्म-नो ग्रहीतिरिह यथा इतरेषु इष्टिश्रवणेषु एतसादातान आ काग्रः संभूत इत्यादिषु। तसादुत्तरासा ऐक्षतेतीक्षणपूर्वक-स्रष्टुत्वत्रवणादात्मेत्ववधारणाच । एतदभिसंचितम् । मु-ख्यं तावत्यगीत्पाक्षेवचत्वमात्मपदलं स्रष्टृतं च परमेप्रवर-स्याच भवतः । तदसत्यामनुपपत्ती नान्यत्र व्याख्यातुमु-चितम् । न च मद्दाभूतद्यव्यनभिधानेन चोकद्यव्यभि-भानमनुपपत्तिवीजम् । आकाष्रपूर्विकायां वस्तुतो ब्रह्मणः द्वष्टी यथा क्रचित्तेजःपूर्वकद्यव्यभिधानं न विक्धाते ए-तसादातान प्राकामः संभूत इति दर्भनात् । प्राकामं नायुं इष्ट्रीत दि तत पूर्यितव्यमेविमदापि मदाभृतानि इष्ट्रीत कल्पनीयम् । सर्वश्राखाप्रत्ययत्वेन ज्ञानस्य श्रुतिसिद्धार्थम श्रुतोपस्त्र अलवता भवितव्यं न पुनः श्रुने महास्रुतादित्वे

सर्यस्य ग्रीथित्वमादरणीयम्। श्रीप च खाध्यायविध्यधीनग्र-इतो वेदराभिरध्ययनविध्यापादितप्रयोजनवदर्याभिधानी य-थायथा प्रयोजनाधिकामाञ्चोति तथातथानुमन्यतेतराम्। यथा चास्य ब्रह्मगोचरत्वे परमपुरुषार्धीपियकत्वं नैवमन्यगोचरत्वे तदिदमुक्तम् । "योष्ययं व्यापारविश्रेषानुगम" इति । न क्लोकसर्गीपि चिरण्यगर्भव्यापारोपि तु तदनुप्रविष्टस्य पर-मातान इत्यत्रैवोक्तम् । तसादात्मैवायइत्युपन्नमार्त्तद्यापारेण चेश्वणेन मध्ये परामर्शादुपरिष्टाच भेदजातं मचास्तैः स-चानुक्रम्य ब्रह्मप्रतिष्ठत्वेन ब्रह्मण उपसंचाराद्वह्माभिनापत्व-मेवास्येति निस्रोयते । यत्र तु पुरुषविद्धादिश्रवणं तस्य भवेत्ववपरतं गतानाराभावादिति सर्वमवदातम् । श्रपरः करपः। सदुपक्रमस्य संदर्भस्यात्मोपक्रमस्य च किमैकार्ध्य-माची खिद्र्यभेदः। तत्र सच्छब्दस्याविभेषेपातानि चा-त्मनि च प्रवृत्तेनीत्मार्थलं किंतु समस्तवस्वन्गतसत्तासामा-न्यार्थलं तथा चोपक्रमभेदाङ्गिन्नार्थत्वम्। स न्यातमा तत्त्वम-सीति चोपसंचार उपक्रमानुरोधेन संपत्त्यर्थतया व्याख्येयः। तिं सत्वामान्यं परमातातया संपादनीयम् । तिं ज्ञानेन च सर्वविज्ञानं महासामान्यस्य सत्तायाः समस्तवसुविस्ता-रव्यापित्वादित्येवं प्राप्त उच्यते । श्रात्म गृशीतिर्वो असने यिना-मिव इगन्दोग्यानामणुत्तरात्म त्रात्मा तत्त्वमसीति तादान्यो-पदेशात्। श्रस् तावदाताव्यतिरिक्तस्य प्रपञ्चस्य सदसन्ता-भ्यामनिर्वाच्यतया न सत्त्वं सत्त्वं लात्मधातोरेव तत्त्वेन नि-र्वाचलात्रसादात्मैव सिन्निति । श्रभ्युपेत्याद सक्कब्दस्य

सत्तासामान्याभिषायित्वात्प्रतिव्यक्ति च तस्य प्रवृत्तेरात्मिन चान्यव च सक्कब्दप्रवृत्तेः संग्रये सत्युपसं हारानुरोधेन सः देवेत्यात्मन्येवावस्थाप्यते । निर्णीतार्थीपक्रमानुरोधेन स्नुप-संसारवर्णना न पुनः संदिग्धार्थेनीपक्रमेणोपसं हारो वर्ण-नीयः । स्पि च संपत्ती फलं कल्पनीयम् । न च सा-मान्यमात्रे ज्ञाते विशेषज्ञानसंभवः । न खल्वाराहुके ज्ञाते ग्रिंग्रपादयत्तिहिशोषा ज्ञाता भवन्ति । तदेवमवधारणादि सर्व-मनात्मार्थत्वे स्यादनुपपन्नमिति ह्यान्दोग्यस्यात्मार्थत्वमेवेति सिद्दम् । स्रत्न च पूर्वसिन्पूर्वपक्षे हिरण्यगर्भीपासना सिद्दा-नते तु ब्रह्मभावनेति ॥

#### कार्याख्यानादपूर्वम् ॥ १८ ॥

विषयमा "क्न्दोगा वाजसने यिन ये"ति । ज्यननं प्राणनं ज्यनः प्राणः तं प्राणमनग्नं कुर्वन्तः ज्यनग्रता चिन्तनम्ति मन्यन्तइति मननं ज्ञानं तद्यानपर्यन्तमिति चिन्तनम्क्रम् । संग्रयमा "तिक्तिम"ति । खुररवमात्रेणापातत उभयविधानप एष्टी वा मध्यमं पत्तमात्रक्ते पूर्वपकी ।
"ज्यय वाचमनमेवे"ति । यद्येवमनग्रता संकीर्तनस्य कि प्रयोजनिमत्यत ज्ञाइ । "तस्यैव तु खुत्यर्थिम"ति । ज्ययमिसंधिः । यद्यपि स्मातं प्रायत्यार्थमा चमनविधानमन्ति तथापि
प्राणीपासनप्रकरणे विधानात्त्रदङ्गत्वेनाप्राप्तमिति विधानमर्श्वद्ववित ज्यनुतवदनप्रतिषेध इव सात्ते ज्योतिष्टे साङ्गत्यार्थना स्नातो नानृतं वदे दिति प्रतिषेधो ज्योतिष्टे साङ्गतयार्थनानिति । राह्यन्तमा इ "एवं प्राप्त" इति । चोदयित ।

"नन्वियं श्रुति"रिति। परिश्वरित। "ने"ति। तुल्यार्थयोर्मूल-म् जिभावो नातुन्त्यार्थयोरित्यर्थः । स्रभिप्रायस्यं पूर्वपक्षवीजं निराक्ररोति। "न चैयंश्रुति"रिति। क्रत्वर्यपुरुषार्थयोरनृतव-दनप्रतिषेधयोर्युक्तमपै।नस्क्राम् । इच तु सार्तमाचमनं स-क्रवक्रमीक्रतया विचितं प्राणीपासनाङ्गमपीति व्यापकेन सार्तेनाचमनविधिना पुनक्कतवादनर्घकम् । न च सार्तस्या-नेन पै।नक्त्रयं तस्य च व्यापकत्वादेतस्य च प्रतिनियतवि-षयलादिति । मध्यमं पश्चमपाक्तत्य प्रथमपत्तमपाकरोति । "श्वत एव नोभयविधानम्" । युक्त्यन्तरमाच । "उभयविधाने चे"ति । उपसंहरति । "तसात्प्राप्तमेवे"ति । "न चायमन-उनतावाद''इति । स्तोतव्याभावे स्तुतिर्नीपपद्यतद्रत्यर्थः । श्र-पि च मानान्तरप्राप्तेनाप्राप्तं विधेयं श्रूयते । न चानग्नता-संकरपोन्यतः प्राप्तो यतः स्तावको भवेत्। न चाचमनम-न्यतोष्राप्तं येन विधेयं सत्त्वयेतेत्वा ह । "स्वयं चानरनतासं-कर्मस्ये"ति। ऋपि चैकस्य कर्मण एकार्थतैवेत्युचितं तस्य बनवत्रमाणवज्ञादनन्यगितन्वे सत्यनेकार्थता करूपते। सं-कर्षेतु कर्मान्तरे विधीयमाने नायं दोष इत्याप । "न चैवं सह्येकस्याचमनस्ये"ति । चपि च दृष्टिचोदमासाचच-र्योदृष्टिचोदनैव न्याया न चाचमनचोदनेत्याच । "ऋषि च यदिदं किंचे"ति । यथा चि प्रवादिमर्यादस्यानस्यानुमग्र-कात्वादन्नदृष्टिञ्चोद्यते एविमचाष्यपां परिधानासंभवादृष्टिरेव चोद्यतर्त्वत्रहिविधिसाइचर्याद्रम्यते । श्रश्रन्दतं च यद्यपि इज्यभ्यवसारयोस्तुन्धं तथापि दृष्टिः शान्दहय्यनान्त-

रीयकतया सासास्वस्न क्रियमाणोपनभ्यते। स्रभ्यवसार-स्वध्यासरणीयः क्रथञ्चिद्योग्यतामात्रेणित विश्रेषः। किं च क्रान्दोग्यानां वाजसनेयिनां चाचमने प्रायेणाचामन्तीति व-र्तमानापदेशः। एवं यत्रापि विधिविभक्तिस्तत्रापि जिन्तेन्यवा-त्या वा जुड्यादितिवदिधित्वमिविचितम्। मन्यन्तद्दति त्व-प्राप्तार्थत्वास्त्रिमधो यजतीत्यादिविदिधिरेवेत्यास। "स्रपि चा-चमन्ती"ति । श्रेषमितरोसितार्थम् ॥

#### समान एवं चाभेदात्॥ १९॥

द्वाभ्यासाधिकरणन्यायेन पूर्वः पचः । दयोर्विद्याविध्योन् रेकप्राखागतयोरयुद्धमाणविश्रेषतया कस्य को मुख्योन्-वाद इति विनिश्चयाभावादज्ञातज्ञापनाप्रवृत्तप्रवर्त्तनारूपस्य च विधित्वस्य खरससिहेरुभयतोपासनाभेदः । न च गुणान्तर-विधानायेकत्रानुवाद उभयत्रापि गुणान्तरविधानोपचन्धे-विनिगमनाद्देत्वभावात्यमानगुणानभिधानप्रसङ्गाच । तसा-त्यमिधो यजतोत्यादिवदभ्यासादुपासनाभेद इति प्राप्त,उ-च्यते । नैककर्म्यमेकत्वेन प्रत्यभिज्ञानात् । न चायद्यमा-णविश्वेषता यत्र भ्यांसो गुणा यस्य कर्मणो विधीयन्ते तत्र तस्य प्रधानस्य विधितितरत्र तु तदनुवादेन कतिपयगुण-विधिः । यथा यतच्छत्रचामरपत्राकाद्यास्तिकाद्यीयप्राक्तीक-याष्टीकधानुष्ककार्पाणिकप्रासिकपदातिप्रचयस्त्वास्ति रा-जेति गस्यते न तु कतिपयगजवाजिपदातिभाजि त-दमात्ये,तथेद्यापि । न चैकत्र विद्वितानां गुणानामितरत्नो-क्तिरनर्थिका प्रत्यभिज्ञानदादर्यार्थन्तात् । च्यस्तु वा ऽिस- स्नित्यानुगदी नद्मनुवादानामवय्यं सर्वत्र प्रयोजनवत्त्वम् । श्रनुवादमात्रस्यापि तत्रतत्रोपचन्धेः । तसात्तदेव रृषदार-प्यके ऽप्युपासनं तद्गुणेनोपसंचारादिवदिति सिद्मम् ॥

सम्बन्धादेवमन्यवापि ॥ २०॥

यद्येकस्यामि प्राखायां तत्त्वेन प्रत्यभिष्ठातादुपासनस्य तत्र विश्वितानां धर्माणां सङ्करः तथा सित सत्यस्येकस्या-भेदान्मण्डलदयवर्तिन उपनिषदोरिष सङ्करप्रसङ्गात्तस्येति च प्रज्ञतपरामर्प्रत्वाङ्गदः सत्यस्य च प्रधानस्य प्रज्ञतत्वात् प्र-स्रिविद्यस्य विभ्रेषणतयोपसर्जनत्वेनाप्रस्तुतत्वात् प्र-स्तुतस्य च सत्यस्याभेदात्पूर्ववङ्गणसङ्कर द्रति प्राण्तउष्यते ।

## न वा विशेषात् ॥ २१ ॥

सत्त्यं यह खरूपमाह्रसम्बन्धे। धर्माणां श्रूयते तहीवं ख-रूपस्य सर्वह प्रत्यभिज्ञायमानत्वात्तन्माह्रसम्बन्धित्वाञ्च ध-माणाम् । यह त सविश्रेषणं प्रधानमवग्रस्यते तह स-विश्रेषणस्यैव तस्य धर्माभिसम्बन्धो न निर्विश्रेषणस्य नाप्य-न्यविश्रेषणस्यैव तस्य धर्माभिसम्बन्धो न निर्विश्रेषणस्य नाप्य-न्यविश्रेषणस्यैव तस्य धर्माभिसम्बन्धो न निर्विश्रेषणस्य नाप्य-न्यविश्रेषणस्यैव तस्य । निष्य दिण्डनं पुरुषमानयेत्वुक्ते द-पद्धरितः कमण्डनुमानानीयते । तस्यादिधदैवं सत्त्यस्यो-पनिषद्क्ता न तस्यैवाध्यातां भवित्यमर्चति । यथा चाचार्यस्य गक्कतो ऽनुगमनं विचितं न तिष्ठतो भवित तस्यान्नोपनि-षदोः संकरः किंतु व्यवस्थितः । तदिदमुक्तं स्वरूपानपाया-दिति ॥

दर्शयति च ॥ २२ ॥ ऋतिदेशाद्प्येवमेव तत्त्वे हि नातिदेशः स्यादिति॥

संभृतिद्युव्याप्त्यपि चातः ॥ २३ ॥ ब्रह्माज्येष्ठा वीर्या सम्भृतानि ब्रह्माये ज्येष्ठं दिवमाततान । बह्मभूतानां प्रथमं तु जन्ने तेनार्चति ब्रह्मणा सर्दितं कः ॥ ब्रह्म उयेष्ठं येषां तानि ब्रह्मज्येष्ठा जज्ञे ज्यास यद्यपि नासनास गाण्डिच्यादिविद्यास्वायननभेदपरियचेणाध्यात्म-सम्भृत्यादोनां गुणानामाधिदैविकत्विमत्त्याय-तनभेदः प्रतिभाति । तथापि ज्यायान् दिव इत्त्यादिना सन्दर्भे-णाभिदैविकविश्वतिप्रच्यभिज्ञानात् घोडणकाचाचा च विद्या-सायतनात्रवणाद् ऋन्ततो ब्रह्माश्रयतया साम्येन प्रत्यभिज्ञा-संभवात्। संभृत्यादीनां गुणानां प्राण्डिच्यादिविद्यात्त षोडग्र-कार्वादिविद्यास चोपसंसार इति पूर्वः पत्तः। राह्यान्तस्तु। मिश्रः समानगुषश्रवणं प्रक्यभिद्याय यहिद्या ऋपूर्वानिप तत्राश्रुतान् गुणानुपसंचारयति न हिन्द संभृत्यादिगुणक्रवस्नाविद्यायां शाण्डिस्यादिविद्यागतगुणश्रवणमस्ति। या तु का चिदाधिदै-विकी विश्वतिः ग्राण्डिन्यादिविद्यायां श्रूयते कतस्यास्तत्प्र-करणाधीनस्वात्तावनातं ग्रहीध्यते नैतावनात्रेण सम्भुत्या-दीननुक्रष्टुमर्चति । तत्रैतत्प्रत्यभिज्ञानाभावादिन्युक्तम् । ब-न्नात्रयत्वेन तु प्रत्यभिन्नानसमर्थनमतिप्रसक्तम् । भ्रय-सीनामैक्यप्रसङ्गात् । तदिदमुक्तं "सम्भृत्यादयस्तु भाण्डि-च्यादिवाकागोचराश्चे"ति । तसात्ममृतिस युव्याप्तिस तदिदं सम्भृतिबुव्याप्त्यपि चातः प्रत्यभिष्ठानाभावान ग्रा-विडच्यादिविद्याचपसं च्रियतद्ति सिद्दम् ॥

# पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनामा-

#### नात् ॥२४॥

पुरुषयज्ञत्वमुभयत्राप्यविशिष्टम् । न च विदुषी यज्ञस्येति न सामानाधिकरपयसमावः । यज्ञस्यात्मेत्यातमाञ्चस्य ख-इपवचनत्वात् । यज्ञस्य खह्मपं यजमानस्तस्य च चेतन-न्वार् विदुष इति सामानाधिकरप्यसम्भवः । तस्नात् पुर-षयज्ञत्वाविश्रेषान्मरणावभृथत्वादिसामान्याचैकविद्याध्यवसाने उभयत्र उभयभमेपिसंचार इति प्राप्तम् । एवं प्राप्तउच्यते। यादमं नाणिडनां पैक्तिनां च पुरुषयज्ञसम्पादनं नदाय-षञ्च चेधा व्यवस्थितस्य सवनव्रयसम्पादनम् । ऋशिशिषा-दीनां च दीचादिभावसम्पादनं नैवं तैत्तिरीयाणाम् । तेषां न तावत् पुरुषे यज्ञसम्पत्तिः। नच्चात्मा यजमान इत्यत्रा-यमात्मग्रव्दः खद्भपवचनः निष्ठं यज्ञखद्भपं यज्ञमानी भवति । कार्टकर्मणोरभेदाभावात् । चेतनाचेतनयोश्चेक्यानुपपत्तेः यज्ञ-कर्मणोसाचेतनस्वात् । यजमानस्य चेतनत्वात्। स्नात्मनस्तु चेतनस्य यजमानम्बं च विद्वत्तवं चेापपद्यते । तथा चायमर्थः । एवं विदुषः पुरुषस्य यः सम्बन्धी यज्ञः तस्य सम्बन्धितया यजमान चात्मा तथा चात्मनी यजमानत्वं च विद्रक्षम्ब-न्धिता च यज्ञस्य मुख्ये स्यातामितरथात्मग्रब्दस्य खद्ध-पवाचित्वे विदुषो यज्ञस्येति च यजमानो यज्ञसह्दपमिति च गै। षो स्याताम् । न च सत्यां गती तद्युक्तम् । तस्मात् पुरुषयज्ञता तैत्तिरीये नास्तीति त्रया तावन्न साम्यम् । न च पत्नीयजमानवेदिवद्यादिसम्पादनं तैतिरीयाणामिव ता-णिडनां पैंक्तिनां वा विद्यते सवनसम्पत्तिरप्येषां विख्चणै-व । तसाङ्ग्यो वैचचण्ये सित न किञ्चनात्माचञ्चण्या-दिद्यैकत्वमुचितमितप्रसङ्गात् । ऋषि च तस्यैवं विदुष इ-त्यनुवादश्रुते। सत्यामनेकार्थविधाने वाक्यमेददोषप्रसित्तिरि-त्यर्थः । ऋषि चेयं पैक्तिनां ताण्डिनां च पुरुषयज्ञविद्या फिलान्तरयुक्ता स्वतन्त्रा प्रतीयते । तैत्तिरीयाणां त एवं वि-दुष इति श्रवणात् पूर्वोक्तपरामर्थात् तत्पन्तवश्रुतेश्व पार-तन्त्यम् । न च स्वतन्त्रपरतन्त्रयोरैक्यमुचितमित्याच । "श्रिष च ससंन्यासामात्मविद्यामि" ति। उपसंचरित। "तसादि" ति॥

वेधाद्यर्थभेदात् ॥ २५ ॥

विचारविषयं दर्भयति । "त्रायविष्णकानामि"ति । न्यायविष्णकाद्युपनिषदारको तेते मन्त्रास्तानितानि च प्रवर्ग्यादीनि कर्माणि समाम्नातानि । संग्रयमाद । "किमिम"इति । पूर्वपचं ग्रक्काति । "उपसंद्यार एषां विद्यास्ति"ति ।
सफला चि सर्वा विद्या त्राम्नातास्त्रसिन्धे मन्त्राः कर्माणि च समाम्नातानि फचवत्मिन्धावफनं तदङ्गमिति
न्यायादिद्याङ्गभावेन विद्यायन्ते । चोदयति । "नन्वेषामि"ति । नद्यात श्रुतिचिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमास्थानानि
सन्ति विनियोजकानि प्रमाणानि, निद्य यथा दर्भपूर्णमासावारभ्य समिदादयः समाम्नातास्तथा काञ्चिदिद्यामारभ्य मन्त्रा वा कर्माणि वा समाम्नातानि । न चासंति
सामान्यसम्बन्धे सम्बन्धिसन्निधानमात्रात्तादर्थ्यसम्बन्धः । न च

[अ. इ. पा. इ. इ. २५] [ १९० ] [भामती]

श्रुतखाङ्गपरिपूर्णा विद्या एतानाकाङ्कितुमईति येन प्रकर-णापादितसामान्यसम्बन्धानां सन्निधिर्विधेषमम्बन्धाय भवे-दित्यर्थः । समाधन्ते । "बाढमनुपन्तभमाना श्रपी"ति । मा नाम भूत् फलवतीनां विद्यानां परिपूर्णाङ्गानामाकाङ्का । मन्त्राणां तु स्वाध्यायविद्यापादितपुरुषार्श्वभावानां कर्मणां च प्रवर्ग्यादीनां खिवध्यापादितपुरुषार्थभावानां पुरुषाभि-चितमाकाङ्कतां सन्निधानादन्यतराकाङ्कानिवन्धनो रक्तप-टन्यायेन सम्बन्धः । तत्नापि च विद्यानां फलवन्ताना-दर्ष्यमफन्नानां मन्त्राणां कर्मणां च । न च प्रवर्ग्यादीनां पिण्डपित्रयज्ञवत्सर्गः कस्पनास्पदं फलवत्सिव्धानेन तदव-रोचात्। "त्रनुमास्यामचे सिन्निधिसामर्थ्यादि 'ति । इदं खनु निवृत्ताकाङ्काया विद्यायाः सन्निधाने श्रुतमनाका-ङ्कया साकाङ्कस्यापि सम्बन्धुमसामर्थ्यात् । तस्या श्रया-काङ्कामुत्यापयति । उत्याप्य चैकवाक्यतामुपैति । श्रसम-र्थस्य चोपकारकत्वानुपपत्तेः । प्रकरियनं प्रति उपकार-सामर्थ्यमातानः कर्पयति । न च सत्त्यपि सामर्थे तव श्रुवा ऋविनियुक्तं सदङ्गतामुपगन्तुमईतीत्यनया परम्परया सनिधः श्रुतिमर्थापत्त्या कस्पयति । अन्तिपति । "ननु नैषां मन्त्राणामि"ति । प्रयोगसमवेतार्थप्रकाश्रनेन 壤 म-न्त्राणामुपयोगो वर्णितो ऽविशिष्टस्तु वाक्यार्थइत्यत्र । न च विद्यासम्बद्धं कञ्चनार्थं मन्त्रेषु प्रतीमः । यद्यपि च प्र-वर्यो न किचिदारभ्य त्रूयते । तथापि वाक्यसंयोगेन ऋतुसम्बन्धं प्रतिपद्यते । पुरस्तादुपसदां प्रवर्ग्येष प्रचर-

न्तीति । उपसदां जुड्रवद्यभिचरितक्रत्सम्बन्धलात् । य-द्यपि ज्योतिष्टोमिवकृताविष सन्युपसदः । तथापि तनानुमा-निक्यो ज्योतिष्टोमें तु प्रत्यचिविचतास्तेन श्रीघ्रप्रवृत्तितया ज्योतिष्टामाङ्गतैव वाक्येनावगम्यते । ऋषि च प्रकतै। विचि-तस्य प्रवर्ग्यस्य चोदकेनोपसदत्तदिकृताविप प्राप्तिः । प्रश्च-तै। वा ऋदिस्कालादिति न्यायाञ्ज्योतिष्टोमे एव विधान-मुपसदा सच युक्तं, तदेतदाच । "कयं च प्रवायीदी-नी"ति । सन्निधानादर्धविप्रकार्षेष वाक्यं बनीय इति भावः । समाधत्ते । "नैषदोषः, सामर्थं तावदि"ति । यथा च्चानये त्वा जुंष्टं निर्वेपामीति मन्त्रे च्यायेनिर्वेपामिपदे परं कर्मसमवेतार्थप्रकाशको शिष्टानां तु पदानां तदेकवा-क्यतया यथाकथिच्छाखानमेविम हाऽपि हृदयपदस्रोपा-सनायां समवेतार्थवात्तदनुसारेण तदेकवान्यतापन्नानि प-दान्तराणि गौष्या चश्रणया च वृत्त्या कथिचन्नेयानीति नासमर्वेतार्थता मन्त्राणाम् । न च मन्त्रविनियोगो नी-पासनेषु दृष्टो येनात्रयन्तादृष्टं करुणतर्त्वाच । "दृष्टश्चोपा-सनेष्वि"ति । यद्यपि वाक्येन वलीयसा सनिधिर्द्वली बाध्यते तथापि विरोधे सति। न चेचाऽस्ति विरोधः। वाक्येन विनियुक्तस्थापि ज्योतिष्ठोमे प्रवर्ग्यस्य सनिधिना विद्यायामपि विनियोगसमावात् । यथा ब्रह्मवर्चसकामो बृइस्पतिसवेन यजेतेति ब्रह्मवर्चसफलोऽपि बृइस्पतिसवोः बाजपेयाङ्गत्वेन चीद्यते । वाजपेयेनेष्टा बृहस्पतिसवेर्ने केंडे-तेति । अत्र हि क्षः समानकर्त्तृकत्वमवगस्यते धातुसस्यन्धे

प्रस्ययविधानात् । धात्वर्धान्तरसम्बन्धयः कथं च समानः कत्ती स्थात्। यद्येकः प्रयोगो भवेत्। प्रयोगाविष्टं स्ट कर्तृत्वम्। तच प्रयोगभेदे कथमेकम्। तसात्समानकर्तृ-कत्वादेकप्रयोगत्वं वाजपेयवृच्चसातिसवयोधीत्वर्धान्तरसम्ब-न्धाच । न च गुणप्रधानभावमन्तरेणैकप्रयोगता सम्बन्धः । तनाऽपि वाजपेयस्य प्रकरणे समाम्नानादाजपेयः प्रधान-म् । त्रङ्गं ब्रह्मस्मितसवः। न च दर्भपूर्णमासाभ्यामिष्टा सोमेन यजेतेत्वचाङ्गप्रधानभावप्रसङ्गः । नच्चीतद्वचनं क-स्य चिद्रर्भपूर्णमासस्य सोमस्य वा प्रकरणे समास्नातम्। तथा च दयोः साधिकारतया ऋग्रद्यमाणविभीषतया गुणप्रधानभावं प्रति विनिगमनाभावेनाधिष्ठानमाचविवश्रया लाश्चणिकं समानकर्त्तृकत्विमत्यदोषः। यदि तु कस्मां चि-काखायामारभ्याधीतं दर्शपूर्णमासाभ्यामिष्टेति । तथाप्य-नारभ्याधीतस्यैवारभ्याधीते प्रत्यभिज्ञानमिति युक्तम्। तथा सित दयोरपि पृथगिषकारतया प्रतीतं समप्रधानत्वमत्य-क्तं भवेदितरया तु गुणप्रधानभावेन तत्त्यागो भवेत्। तसा-त्कालार्थो ऽयं संयोग इति सिद्दम् । सिद्दान्तमुपक्रमते "एवं प्राप्त''इति । इदयं प्रविध्येत्ययं मन्त्रः खरसतस्तावदाभिचारि-ककर्मसमवेतं सकर्वेरेव पदैरर्घमभिद्धदुपचभ्यते । तदस्या-भिधानसामर्थ्यचस्रणं चिङ्गं वाक्यप्रकरणाभ्यां क्रमाद्वचीयो-भ्यामपि वचवत् किमङ्ग पुनः क्रमा,त्तसाक्षिङ्गेन सन्निधिम-पोद्याभिचारिककर्मभ्रेषत्वमेवापाद्यते । यद्यपि चोपासनास चदयपदमात्रसः समवेतार्थत्वम् । तथापि तदितरेषां सर्वेषामेव

पदानामसमवेतार्थत्वम्। श्राभिचारिके तु कर्मणि संवैषा-मर्थसमवायद्ति किमेकपदसमवेतार्थता करिष्यति। न च सनिध्युपग्रसीतासूपासनासु मन्त्रमवस्थापयतीति युक्तम्। हृदयपदस्याभिचारे ऽपि समवेतार्थस्येतरपदैकवाक्यतापन्न-वाकाप्रमाणसचितस्याभिचारिकात्कर्मणः चार्चियतुमग्रक्यत्वादेवं देवसवितः प्रसवयज्ञमित्वादेरिप य-जप्रसविजिङ्गस्य यज्ञाङ्गले सिद्धे जघन्यो विद्यासिन्निधिः किः करिष्यति । एवमन्येषामपि श्वेताश्वइत्येवमादीनां कोषां चि-क्षिङ्गेन केषां चिच्छुत्र्या केषां चित्रमाणान्तरेण प्रकरणे-नेति कसात्प्नः सनिधिर्निङ्गादिभिर्वाध्यते इत्यत आह । "दुर्बे जो चि सनिधि"रिति । प्रथमतन्त्रगतोऽर्थः सार्थ्यते । तत्र तु श्रुतिचिङ्गयोः समवाये समानविषयत्वचत्रणे विरोधे किं बजीय इति चिन्ता। ऋत्रीदाइरणम् ऋस्यैन्द्री ऋक् कादा चन सारीरिस नेन्द्र इत्यादिका। श्रुतिर्विनियोक्ती ऐ-न्या गाईपत्यमुपतिष्ठतइति। अत्र हि सामर्थ्यनश्रणासि-ङ्गादिन्द्रे विनियोगः प्रतिभाति । श्रुतेश्व गार्चपत्यमिति द्वि-तीयाती गार्चपत्यस्य भेषित्वं ऐन्ब्रेति च त्रतीयाश्रुतेरैन्द्या च्हनः श्रेषत्वमवगम्यते। यद्यपि गाईपत्त्यमिति दितीयास्रुते-राग्नेयोन्टर्च प्रति गार्चपत्यस्य भेषित्वेनोपपत्तेः। यदापि चैन्ब्रेति च ढतीयात्रुतेरैन्द्या इन्हं प्रति ग्रेषत्वेनोपपत्तरेविरोधः। पदान्तरसम्बन्धे तु वाक्यसीव चिङ्गेन विरोधी न तु श्रु-तेः । तत्र च विपरीतं वजावन्तम् । तथापि श्रुतिवाकायो क्रपता व्यापारभेदाददोषः दिनीयाहंनीयाश्रुनी चि कारक-

[ऋ ३ पा ३ च. २५] [ ६१४ ] विभक्तितया कियां प्रति प्रकृत्यर्थस्य कर्मकरसभावमवग-मयत इति विनियोजिको क्रियां प्रति चि कर्मणः प्रेषित्वं करणस्य च ग्रेषत्विमिति हि विनियोगः पटान्तरानपेचे च क्रियां प्रति भ्रेषभ्रेषित्वे श्रुतिमात्रात्प्रतीयेते इति श्रीते । सोऽयं श्रुतितः सामान्यावगतो विनियोगः पदान्तरवशादि-शेषे ऽवस्थाप्यते । सोऽयं विश्रेषणविश्रेष्यभावनस्थाः सम्ब-न्धे। वाक्यगोचरः श्रेषश्रेषिभावस्तु श्रीतः, तसादाक्यसभ्यं वि-श्रेषमपेच्य श्रीतः श्रेषश्रेषिभावी चिङ्गेन विरुध्यतद्दति श्रुति-चिङ्गविरोधे किं चिङ्गानुगुणेन गार्चपत्यमिति दितीयाश्रु-तिः सप्तम्यर्थे व्याख्यायतां गाईपत्त्यसमीपे ऐन्द्रयेन्द्र उप-खोय इति । त्राची श्रुत्यनुगुणतया निङ्गं व्याख्यायताम् । प्रभवित चि खाचितायां क्रियायां गार्चपत्यद्तीन्द्र इन्द्रते-रैश्वर्यवचनत्वादिनि, किं तावन्प्राप्तं श्रुतेर्चिङ्गं बचीय इति । नी खलु यत्रासमधें तच्छुतिसचसेणापि तत्र विनियोत्तं प्रकाते । यथा अग्निना सिञ्चेत् पाथसा दहेदिति । तसात्मामर्थं पुरोधाय श्रुच्या विनियोक्तव्यम् । तचास्रा ऋचः प्रमाणान्तरतः प्रव्हतस इन्ह्रे प्रतीयते । तथाचि । विदितपदतदर्थः कदाचनेत्र्युचः स्पष्टमिन्द्रमवगच्छति । ग्र-व्दाचैन्द्र्येताः, तसाहार्द्रमस्वेव दद्यनस्य स्विबद्दने विनियोगो गार्चपत्ये विनियोग ऐन्द्याः। न च श्रुत्यनुरोधाः क्ववन्यामास्थाय वृत्तिं सामर्थकार्यनेति साम्प्रतम् । सा-मर्घ्यस्य पूर्वभावितया तदनुरोधेनैव श्रुतिव्यवस्थापनात् । तसादैन्ब्रेन्ट्र एव गार्चपत्त्यसमीपउपस्थातव्य इति प्राप्ते ऋ-

भिधीयते ।

चिक्रज्ञानं पुरोधाय न अतिर्विनियोक्तता । श्रुतिज्ञानं पुरोधाय जिङ्गं तु विनियोजनम् ॥ यदि 🖲 सामर्थमवगम्य श्रुतेर्विनियोगमवधार्येत् प्र-माता । ततः श्रुतेर्विनियोगं प्रति चिङ्गज्ञानापेश्वलाहुर्व-स्ततं भवेत्, न त्वेतदस्ति । श्रुति(१)विनियोगाय सामर्थे-मपेश्वने नापेश्वने सामर्थ्यविज्ञानम् । अवगते तु तती वि-नियोगे नासमर्थस्य स इति तन्निर्वाचाय सामर्थं करस्य-ते । तक्कुतिविनियोगात्पूर्वमस्ति सामर्थम् । न तु पूर्वमव-गम्यते । विनियोगे तु सिद्धे तदन्यथानुपपत्त्या पश्चात्प्रती-यतइति श्रुतिविनियोगात्पराचीना सामर्थ्यप्रतीतिस्तदनुरी-भेनावस्थापनोया । चिङ्गं तु न खतो विनियोजनमपि तु विनियोक्तीं कच्चियत्वा श्रुतिम्। तथाचि । न खरसतो चिङ्गादनेनेन्द्र उपस्थातव्य इति प्रतीयते, किं त्वीदिगन्द्र इति तस्य तु प्रकरणाम्नानसामर्थ्यात् सामान्यतः प्रकरणापा-दितैदमर्थिस तदन्यथानुपपत्त्या विनियोगकत्पनायामपि श्री तादिनियोगात्मन्यनीयस विनियोगसार्थविप्रकर्षाक्तरिये कल्पयितुम्चिता न तु तदर्थी विनियोगः । नि श्रुत-मनुषपन्नं प्रकामधैनोपपादयितुम् । निह त्रयो ऽत्र ब्राह्म-णाः कठकौषिङन्याविति वाक्यं प्रमाणान्तरोपस्थापितेन मा-उरेणोपपादयन्ति उपपादयतो वा ननोपच्चनित ग्राब्दाः माठरस्रेति तु श्रावयन्तमनुमन्यन्ते । तस्राच्छुतार्थसमु-त्यानानुपपत्तिः श्रुतेनैवार्थान्तरेणोपपादनीया, नार्थान्तरमा-

<sup>(</sup>१) श्रुतिर्हि—पा०२।

नेण प्रमाणान्तरोपनीतेनेति सोकसिहम्। न च लोक-सिहस्य नियोगानुयोगा युज्येते प्रव्हार्यज्ञानोपायस्त्रली-कितरोधात्। तसाहिनियोजिका श्रुतिः कन्पनीया। तथा च याविक ज्ञादिनियोजिकां श्रुतिं कस्पयिनं प्रकान्तव्यापार-स्तावत्प्रत्यच्या श्रुत्या गार्चपच्ये विनियोगः सिह इति निष्ट-त्ताकाञ्चं प्रकरणमिति कस्यानुपच्या लिङ्गं विनियोग्कीं श्रु-तिमुपकस्पयेत्। मन्त्रसमाम्हानस्य प्रच्यश्चयेव विनियोगशु-च्योपपाहितत्वात्। यथाज्ञः।

यावदज्ञातसन्दिग्धं ज्ञेयं तावत्प्रमित्स्यते।

प्रमितं तु प्रमानृणां प्रमें त्यास्य विचन्यते ॥ इति ।
तस्यात्मतोतश्रीतविनियोगोपपत्ये मन्त्रस्य सामर्थं तदनुगुण्यत्वेन नीयमानं प्रथमां वृत्तिमज्ञच्च्चचन्ययाऽपि नेयमिति सिद्धम् । चिङ्गवाक्ययोरिच्च विरोधो, यथा 'स्टोनं ते सदनं क्रणोमि घृतस्य धारया सूत्र्येवं कर्णयामि । तसिन्सोदान्त्रते प्रतितिष्ठ त्रीचीणां मेधसमनस्यमान'इति ।
किमयं क्रत्स्व एव मन्त्रः सदनकरणे पुरोडाश्रासादने च
प्रयोक्त्रत्य, उत कर्णयास्यन्त उपस्तरणे तसिन्सीदेत्येवमादिस्तु पुरोडाश्रासादनइति । यदि वाक्यं बिचयः क्रत्स्वो
मन्त्र उभयत्र सूत्रोवं कर्णयामीत्येतदपेशो चि तसिन्सीदेचयादिः पूर्वेणैकवाक्यतामुपैति यक्तत्कर्णयामि तसिन् सीदेति । स्त्रथ चिङ्गं बचीयस्ततः कर्णयास्यन्तः सदनकरणे तत्प्रकाशने चि तत्प्रमर्थं तिसन्सीदेति पुरोडाश्रासादने
तत्र चि तत्प्रमर्थमिति, किं तावत्प्राप्तम् । चिङ्गादाकां व-

**बीय इति, उभयत्र क्रात्सस्य विनियोग इति। इच चि यत्तत्य-**दसमभिव्यादारेष विभज्यमानसाकाङ्कत्यात् एकवाकातायां सिद्वायां तदनुरोधेन पद्मात्तदभिधानसामर्थं कर्वनीयम् । यथा देवस्यत्वेतिमन्त्रे ऽग्रये निर्वपामीति पदयोः समबेता-र्थत्वेन तदेकवाक्यतया पदान्तराणां तत्परत्वेन तत्र सामर्घ-कस्पना । तदेवं प्रतीतैकवाकाता निर्वाचाय तदनुगुणतया सामर्थ्यं क्रुप्तं सन्न नद्यापादयिनुमर्चति, ऋपि तु विनियो-जिकां श्रुति कस्पयत्तदनुगुणमेव कस्पयेत्। तथा च वा-क्यस्य चिङ्गतो वनीयस्वात्मदनकरणे च पुरोडाश्रासादने च क्टान्स एव मन्त्रः प्रयोक्तव्य इति प्राप्तम्। एवं प्राप्तज्ञ्यते । भवेदेतदेवं यद्येकवाक्यतावगमपूर्वं सामर्थ्यावधारणमपि तु श्रवधृतसामर्थ्यानां पदानां प्रश्लिष्टपठितानां सामर्थवज्ञेन प्रयोजनैकत्वेनैकवाक्यत्वावधारणम् । यावन्ति पदानि प्रधा-नमेकमर्थमवगमयितुं समर्थानि विभागे साकाङ्काणि ता-न्येकं वाकाम् । श्रनुष्ठेयसार्थी मन्त्रेषु प्रकाश्यमानः प्रधानं सदनकरणपुरोडाशासादने चानुष्ठेयतया प्रधाने तयोख . सदनकरणं करूपयाम्यन्तो मन्त्रः समर्थः प्रकाशयितुं पुरी-डाग्रासादनं च तिसाम्हीदेत्यादिः । ततस्य यावदेकवा-क्वतावर्शन सामर्थ्यमनुमीयते । तावत्रातीतं सामर्थ्यमेकौ-कस्य भागस्यैकैकसिन्नर्थे विनियोजिकां श्रुति कष्पयति । तथाच श्रुत्येवेकेकस्य भागस्येकच विनियोगे सति प्रक-रणपाठीपपत्ती न वान्धकत्तिमां निङ्गं विनियोजिकां श्रु-तिमपरां कम्पयितुमर्चनीत्येकवाकाताबुद्धिरूत्यन्नाप्याभासीभ्-

वित चिक्नेन वाधनात्। यन तु विरोधकां चिक्नं नास्ति तन समवेतर्थिकदिनिपदेकवाकाता पदान्तराणामपि सामर्थं क-स्वयमीति भवति वास्यस्य विनियोजनात्मम्। यथाऽचैव स्यो-नन्तर्वादीनाम् । तसादाक्यां कि कं वेचीय इति सिद्धम् ॥ वाक्यप्रकरणयोर्विरोधोदाचरणम् । भ्रान च पदानां पर-स्परापेशावप्रात्कसिंशिदिप्रिष्टएकसिन्नर्थे पर्यवसिताना वा-क्यत्वं, खब्धवाक्यभावानां च पुनः कार्यान्तरापेचावश्रेन वाक्यान्तरेष सम्बन्धः प्रकरणम् । कर्त्तव्यायाः खबु फलभा-वनाया चन्ध्रधात्वर्धकरणाया इतिकत्त्रेत्यताकाङ्काया वचनं प्रकरणमाच्छते वृद्धाः । यथा दर्भपूर्णमासाभ्यां खर्गकामो यजेतेति । एतद्वि वचनं प्रकारणम् । तदेतिसान्खपदगणेन **कियट्यप्यर्थे पर्यवसिते करणोपकारचचणकार्यान्तरापेचायां** समिषो यजतीत्यादिवाक्यान्तरसम्बन्धः । समिदादिभावना चि खिवध्यपिकताः पुरुषे चितं भाव्यमपेच्यमाचा विचिजि-न्न्यायेन वानुषङ्गतो वा ऋर्यवादतो वा फचान्तराप्रतिच~ भ्रेन दर्भपूर्णमासभावना निर्वारयित्रमोश्रते। तसात्तदाका-ङ्कायामुपनिपतितान्येतानि वान्यानि स्वकार्यापेश्वाणि तद्पे-**क्षितकरणोपकारचग्रणं कार्यमासादा निर्वृ**खन्ति च निर्वार-यन्ति च प्रधानम् । सोऽयमनयोर्नष्टात्र्यदम्धर्यवस्र्योगः । तदेवं जशपयोर्वा क्यप्रकरणयोर्विरोधोदा चरणं सूक्तवाकनि-, गदः । तत्र चि पैार्णमासीदेवताः समावास्यादेवताः समा-माताः । तास न मिथ एकवाक्यतां गन्तुमर्चन्तीति सि-क्रेन पैर्षिमासीयागादिन्द्राग्नीमन्द उत्कष्टचे स्रमावास्यायां

च समवेतार्थतात्रयोक्तव्यः । अथेदानीं संदिश्चाते नि यदिन्द्रामिपदैकवाक्यतया प्रतीयते चवीवृधेयां मचोज्यायी-कातामिति तस्रोत्कष्टव्यमुतेन्द्राग्रिशन्दाभ्यां सस्रोत्कष्टवामि-ति । तत्र यदि प्रकरणं वजीयस्ततोपनीतदेवताकोपि ग्रे-षः प्रयोक्तिच्या ऽय वाक्यं ततो यच दवताग्रब्दस्तवैव प्रयो-क्तव्यः । किं तावत्पाप्तमपनीतदेवताकोपि ग्रेषः प्रयोक्तव्यः प्रकरणस्यैवाङ्गसम्बन्धप्रतिपादकलात् । फन्नवती चि भा-वना प्रधानेतिकर्त्तव्यतात्वमापादयति । तदुपजीवनेन श्रु-त्यादीनां विश्रेषसम्बन्धापादकत्वात् । श्रतः प्रधानभावनाव-चनसञ्जापप्रकरणं विरोधे तदुपजीविवान्यं बाध्यतद्वि प्राप्त-म्। एवं प्राप्तज्ञाते । भवेदेतदेवं यदि विनियोज्यस्त-क्षपसामर्थमनपेच्य प्रकरणं विनियोजयेत् । अपि तु विनियोगाय तदपेखते अन्यया पूषाचनुमन्त्रणमन्त्रस्य दाद-भोपसत्तायास नोत्कर्षः स्यातद्रूपानोचनायां च यद्यदेव भीष्रं प्रतीयते तत्तद्व जवदिप्रक्षष्टं तु दुर्व जम् । तत्र यदि तह्पं श्रुत्या चिङ्गेन वाक्येन वा उन्यत्र विनियुक्तं ततः प्रकरणं अङ्क्तोत्क्षथते परिभिष्टैस्तु प्रकरणस्येतिकर्तन-न्यतापेका पूर्वते । ऋय खस्य भी प्रप्रवृत्तं शुत्वादि नास्ति ततः प्रकरणं विनियोजकम् । यथा समिदादेः । तदि 🔻 प्रकरणादाक्यस्य श्रीष्ठप्रवृत्तत्वमुच्यते । प्रकरणे दि स्वार्थ-पूर्णानां वाक्यानामुपकार्योपकारकाकाङ्कामाचं दश्यते । वाक्ये तु पदानां प्रत्यक्षसम्बन्धः। ततस्य सच प्रस्थितयोर्वा-क्यप्रकरणयोर्यानत्रकरणेनैकवाकाता करूयते तावदाकोना-

भिधानसामध्ये, यावदितर्च वाक्येन सामध्ये तावदि-तरत्र सामर्थेन श्रुतिर्यावदितरत्र सामर्थेन श्रुतिसाबदिष श्रुत्या विनियोगस्तावता च विक्तिनायामानाङ्गायां श्रुत्यनु-माने विश्वते प्रकरणेनान्तरा किंपते विजीयन्तरति वाका-बजीयस्वानाद्देवनाभेषाणामपकर्ष एवेनि सिद्दम् ॥ क्रमप्रक-रणविरोधोदाहरणम् । राजवयप्रकरणे प्रधानस्यैवाभिषे-चनीयस्य सन्निधी भीनःभेषीपाख्यानाद्यास्त्रातं तन्त्रिं सम-बास्य राजसूयस्याङ्गमुताभिषेचनीयस्य । यदि प्रकरणं व-बीयस्ततः समसास्य राजमूयस्य, ऋय क्रमस्ततोभिषेचनीय-स्यैवेति, किं तावत्पाप्तम् । नाकाङ्कामाचं दि सम्बन्धचेतुः। गामानय प्रासाढं प्रयोति गामित्यस्य क्रियामानापेशिषाः प-य्योत्वनेनापि सम्बन्धसमावादिनिगमनाभावप्रसङ्गात् । तसा-म्मिन्नभानंसम्बन्धकारणम्। तथा चानयेत्यनेनैव गामित्यस्य सम्बन्धा विनिगम्यते । न च सिन्नधानमपि सम्बन्धकारणम्। श्रयमेति पुत्री राजः पुरुषोऽपसार्यनामित्यत्र राज इत्यस्य पुत्रपुरुषपदसन्निधानाविश्रेषात्रा भूदविनिगमना । तस्रादा-काङ्का निश्वयद्देतुर्वक्तव्या । अन् पुत्रशब्दस्य सम्बन्धिवचनतया समुखिताकाङ्कस्यान्तिके यदुपनिपतितं सम्बन्धान्तराकाङ्क पदं तस्य तेनैवाकाङ्कापरिपूर्त्तेः पुरुषपदेन पुरुषद्वपमा-चाभिधायिना खतन्त्रेणैव न सम्बन्धः किंतु परेणाप-सार्यतामित्यनेनापसरणीयापेकेणेति । सत्यपि सनिधाने त्राकाङ्काभावादसम्बन्धः । तथा चाभाषकः । 'तप्तं तप्तेन सम्बध्यन'इति । तथा चाकाङ्कितमपि न यावत्यस्त्रिधाप्यते

तावन्न सम्बध्यते । तथा सन्निहितमपि यावन्नाकाङ्ख्यते न तावत्वस्वध्यतङ्ति दयोः सस्वन्धं प्रति समानवस्तवात् क्रमप्रकरणयोः समुखयासम्भवाख विकस्पेन राजसूराभिषे-चनीययोर्विनियोगः ग्रीनःश्रेपोपाच्यानादीनामिति प्राप्तम् । यवं प्राप्त उच्चते । राजसूयके कथंभावापेका 锯 पवित्रा-दारभ्य जनस्य भृतिं यावदनुवर्त्तते तथा च प्रविक्तिन्ने क्रयंभावे यत्रभानस्य पद्मते चनित्रीतफर्च कर्म तस्य प्र-करणाङ्गतेति न्यायात् राजसूयाङ्गता ग्रीनःग्रेपीपाख्याना-दीनाम् । श्वभिषेचनीयस्य तु खवाक्योपात्तपदार्धनिरा-काङ्मस्य सन्निधिपाठेनाकाङ्कोत्यापनीया यावन्ताविह्या-काङ्केण राजसूयेनैकवाक्यता करूप्यते । यावचाभिषेचनी-याकाङ्खया तदेकवाकाता करूपते तावत्कृप्तया राजसूरी-कवाकातया तदुपकारकतया सामर्थनचर्षं निङ्गं यावचा-भिषेचनीयैकवास्पनया चिङ्गं कस्प्यने तावस्क्रप्तचिङ्गे विनि-योज्ञीं श्रुतिं कारपयति यावदाक्यकारियतेन विङ्गेन श्रुति-रितरच करव्यते तावत्कृप्तया श्रुत्या विनियोगे सित प्रकर-षपाठोपपत्ते। सन्धिधानपरिकस्पितमन्तरा विखीयते । प्र-सापाभावे ५पितभत्वात् । प्रकारिवनय राजसूयस्य सर्वदा बुद्धिसान्निध्येन तत्पन्निधेरकस्पनीयत्वान् । तस्रात्पकरप्पवि-रोधे क्रमस्य बाध एव न च विकस्पो दुर्बसत्वादिति सि-इम् ॥ क्रमसमाख्ययोविरोधोदा रूपम् । पारोडा शिक इति समाख्याते काण्डे साम्रायकाने च शुन्धध्वं देव्याय कर्मणद्वति शुन्धनार्थी सन्त्रः समास्नातः, तत्र सन्दिश्चते किं

समाख्यानस्य बनीयस्वात्पुरीडाश्रपात्राणां शुन्धने विनि-योक्तव्य, त्राही साम्नायपात्राणां गुन्धने क्रमी वजीया-निति, निं तावरप्राप्तम् । संमाख्यानं बनीयइति । पैरोडा-शिकशब्देन दि पुरोडाशसम्बन्धिनीत्युच्यन्ते तान्यधिकत्य प्रवृत्तं काण्डं पैरोडाभिकम्। ततस्य यावत्क्रमेण प्रकरणा-द्यनुमानपरम्परया सम्बन्धः प्रतिपादनीयः तावत्यभाद्यया श्रुत्यैव साधादेव स प्रतिपादित इति अर्थविप्रकार्षेण क्रमा-त्ममाख्यैव वनीयसीति पुरीडाग्रपात्रगुन्धने मन्त्रः प्रयोक्तव्यः न साम्राय्यपात्रशुन्धनद्दति प्राप्तम् । एवं प्राप्तेऽभिधीयते । समास्थानारक्रमो बनवानर्थविप्रकार्यदिति । तथाचि । स-माख्या न तावत्यम्बन्धस्य वाचिका किंतु पीरोडाग्रवि-भिष्टं काण्डमाच । तिर्विष्ठित्वान्ययानपपत्या तु सम्बन्धः काण्डस्यानुमीयने न तु साकात्मन्त्रभेदस्य । तद्वारेण च तन्मध्यपातिनो मन्त्रभेदस्यापि तदनुमानम् । न चासी स-स्वन्धोऽपि श्रुत्यैव श्रेषश्चेषिभावः प्रतीयते ऋपि तु सम्बन्ध-माचम् । तसाष्क्रुतिसाद्ययमस्य दूरापेतमिति क्रमेण नास्य साद्दीचिता । तत्रापि च सामान्यती दर्भपूर्णमासप्रकरणा-पादितैदमर्थ्यस्य भौनःभोपोपाख्यानादिवचारादुपकारकतया प्रक्रतमात्रसम्बन्धानुपपत्तिः । मन्त्रस्य प्रयोगसमवैतार्थसा-रणेन सामवायिकाङ्गलात् । तथा च यं कं चित्रकृतप्रयी-गगतमर्थं प्रकाशयतो ऽस्य प्रकरणाङ्गत्वमविरहमिति वि-श्रेषापेश्वायां सालाय्यक्रमः सालाय्यं प्रति प्रकरणाद्यनुमा-नदारेण विनियोगं नम्पियतुमुखदमे न तु समाख्यानम् ।

तस्य दुर्बखलात् । तथाचि । समाख्यासम्बन्धनिवन्धना सती तत्सिद्धर्थं सिविधिमुपकस्पयित यावसावदैदिकेन प्र-त्यसद्देशेन सिवधानेनाकाङ्खाः करस्पते। यावच कृष्ठेन स-विधानेनाकाङ्खाः करस्पते। तावदितरच कृष्पयाकाङ्ख्यै-क्याक्यता यावच क्षप्रयाकाङ्ख्यैकवाक्यता तावदितरचै-क्याक्यतया कृष्पयोपकारसामर्थ्यम् । यावचाचेकवाक्यत-योपकारसामर्थं तावदितरच चिक्रेन विनियोजिकाः श्रु-तिः । यावदचे चिक्रेन विनियोजिकाः श्रुतिस्तावदितरच कृष्पया श्रुत्या विनियोग इति तावतेन प्रकरणपाठोपपत्तेः सव समाख्यानकिष्यतं विच्छिन्नमूखत्वाद् चूयमानसस्यमिव नि-वीजं भवति पुरोडाग्राभिधायकमन्त्रवाज्ञच्यात् काण्डस्य पैरोडाग्रिकसमाख्येति मन्तव्यम्।

एकदिनिचतुष्याच्चवस्त्नत्यकारितम् । श्रुत्यर्थं प्रति वैषम्यं जिङ्गादीनां प्रतीयते ॥ इत्यर्थविप्रकर्षं जन्नः । तचापि च बाधिकौव श्रुतिर्नित्यं समाख्या वाध्यते सदा । मध्यमानां तु वाध्यत्वं वाधकत्वमपेषया ॥

इति विश्रेष ज्ञो वृद्धेः। तद्दयं विस्तराद्विभ्यतोऽपि प्रथ-मतन्त्रानभिज्ञानुकम्पया निन्नाविद्धारे पतिताः सा इत्युपर-म्यते । तसाद्यथानुज्ञापनानुज्ञयोः प्रज्ञातकमयोद्दपष्टतज्य-प्रयस्तियेवं मन्त्रावाम्नाती देशसामान्यात्त्रयैवाङ्गतया प्राप्तृतः। जपष्टतद्दति जिङ्गतोनुज्ञामन्त्रो नानुज्ञापने जपष्ट्रयस्तेति च जिङ्गतो ऽनुज्ञापने च मन्त्रोनानुज्ञायाम् । तदिच जिङ्गेन

क्रमं बाधित्वा विपरीतं श्रेषत्वमापादाते । यावदि स्थानेन प्रकरणमृत्यादीकवाकात्वं करूपते ताविक्वक्रेन श्रुतिं करूप-यिता साधितो विनियोग इति अक्षिष्टिमुश्रुतेः क्रमस्य बाधः । तद्वदिशापि विनियोगे प्रत्येकान्तरितेन चिङ्गेन चतुरन्तरितस्य विद्याक्रमस्य बाध इति । यद्यपि प्रथम-तन्त्रएवायमर्थ उपपादितस्त्रथापि विरोधे तदुपपादनमिष-म्वविरोधो निं चिङ्गेनाभिचारिककर्मसम्बन्धो विद्यासम्ब-न्धेन क्रमकृतेन विक्ष्यते । न च विनियुक्तविनियोगल्य-षो ऽत्रविरोधो वृष्टस्पतिसवैऽपि तत्प्रसङ्गात्। ऋषैष प्रती-तिविरोधो न च वस्तुविरोधः सविद्यायाः विवियोगेऽपि तु-तसादिवरोधादेधादिमन्त्रस्योपासनाष्ट्रत्विमत्यस्य-भ्यधिका प्रद्वा । तत्रीच्यते । निष्ठ(१) लिङ्गविरोधेन क्रमवाधी ऽभिधीयते, किंतु चिङ्गपरिक्तिन्नेन क्रमः कच्यनाद्यमः। प्रकरणपाठोपपच्या दि श्रुतिचिङ्गवाक्यप्रकरणैरविनियुक्तः क्र-मेण प्रकरणवाक्यचिङ्गश्रुतिकस्पनाप्रणास्त्रिकया विनियुज्यते। तदविनियुक्तस्य प्रकरणपाठानर्थक्यप्रसङ्गात् । उपपादिते तु श्रुत्यादिभिः प्रकरणपाठे चीणत्वादर्थापत्तेः क्रमी न स्वोचितां प्रमामुत्वाद्यितुमर्चित प्रमित्वाभावादिति । वृद्य-स्पतिसवस्य तु क्वाश्रुतिरेव धातुसम्बन्धाधिकारात्ममान-कर्त्तृकतायां विचितासंयोगपृथक्केन विनियुक्तमपि विनि-योजयन्ती न ग्रका श्रुत्यन्तरेण निरोहं खप्रमामिति वै-षम्यम् । तदिदमुक्तम् । "वाजवेये तु बृषसातिसवस्य साष्टं

<sup>(</sup>१) नेह-पा० २ । 3

विनियोगान्तर"मिति । "ऋषि चैकोऽयं प्रवर्धा" इति ।
नुष्यवजनया वृद्यस्तिमवस्य नुष्यताग्रद्धापाकरणदारेण समुचयो न नु पृथम्यक्तितया परस्तरापेश्चलादिति । सन्निधिपाठमुप्पादयति । "ऋरण्यादिवचनादी"ति ।
हानौ तूपायनशब्दशेषत्वारक्रुशाच्छ-

## न्दस्तुत्युपगानवत्तदुक्तम् ॥२६॥

यन हानोपायने सूयेते(१)तनाविनादः सनिपाते यनाप्युपायनमान्त्रत्रवणं तनाऽपि नान्तरीयकतया हानमान्तिप्तमित्यस्ति सनिपातः। यन तु हानमानं सुकृतदुष्कृतयोः
स्रुतं न स्रूयते उपायनं, तन किमुपायनमुपादानं सनिपतेन विति संग्रयः। स्रन (१)पूर्वपकं ग्रह्णाति। "स्रसनिपात"इति। स्यादेतत्। यथा स्रूयमाणमेकत्र ग्राखायामुपासनाङ्गं तस्मिन्नेन वो(३)पासने ग्राखान्तरे ऽस्रयमाणमङ्गमुपसं द्रियते। एवं ग्राखान्तरस्रुतमुपायनमुपसं हरिधतदत्यत स्राह । "विद्यान्तरगोचरत्वाच्चे"ति। एकत्वे ह्युपासनकर्मणामन्यत्र स्रुतानामप्यन्यत्र समनायो घटते। न त्विहोपासनानामेकत्वं, सगुणनिर्गुणत्वेन भेदादित्यर्थः। ननु यथोपायनं स्रुतं हानमुपस्थापयत्येवं हानमपि उपायनिमत्यत्र
स्राह । "स्रपि चात्मकर्त्तृक्त"मिति। ग्रहणं हि न खामिनोपगममन्तरेण भवतीति ग्रहणाद्यगमसिद्विरवग्र्यंभाविनी। स्रपगमस्वसत्यप्यन्येन ग्रहणे दृष्टो यथा प्रायस्तिने-

<sup>(</sup>१) श्रुते--पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) तत्र--पा० २ ।

<sup>(</sup>३) वा-नास्ति ३ !

नापगितरेनस इति । कर्तृभेदकयनं त्वेतदुपोद्वचनार्थं न पु-नरनवश्यमावस्य प्रयोजकमुपायनेनानैकान्त्यादिति । सि-द्वान्तमुपक्रमते । "ग्रस्यां प्राप्ता"विति । त्र्रयमस्यार्थः । कर्मान्तरे विचितं चि न कर्मान्तरउपसंद्रियते प्रमाणाभा-वात् । यत्पुनर्न विधीयते किन्तु स्तुत्यर्थं सिद्दतया सङ्की-र्च्यते । तदस्ति बाधके देवताधिकरणन्यायेन श्रष्ट्तः प्र-नीयमानं परित्यक्तमग्रकाम् । तथा च विधृतयोः सुक्तत-दुष्कृतयोर्निगुणायां विद्यायामश्ररोमादिवत्किं भवत्वित्याका-জ্জাযা(१)न तावत् प्रायश्चित्तेनेव तदिचयसमावस्तथा(२) सत्यप्रवरोमराज्ञदृष्टान्तानुषपत्तेः, न जात्वप्रवरोमराज्ञमुखयो-र्विनपनमस्ति । ऋपि त्वश्वचन्द्राभ्यां विभागः । न च नष्टे विध्ननप्रमोचनार्थसमावः । तसादर्थवादस्यापेशायां प्रब्द-सिनिधिकतोपि विश्रेष उपायनं बुडी सिनिधापयितुं श-कोत्यपेक्षां पूरियतुमिति । निर्मुणापि विद्या चानोपायना-भ्यां स्तोतव्या । स्तुतिप्रकर्षस्तु प्रयोजनं न प्रमाणम् । ऋ-प्रकारे द्वि सुत्युपपत्तेः । न चार्थवादान्तरापेशार्थवादान्तराणां न दृष्टा। न च तैर्न पूरणमित्याच । "प्रसिद्धा चे"ति । "स्तु-त्यर्थताचारकोपायनवादस्ये"ति । यदाप्यन्यदीये ऋपि सुक्तत-दुष्कृते ऋन्यस्य फर्नं प्रयक्ततो, यथा पुत्तस्य श्राह्मर्भ पितुः हिप्तं यथा च पितुः वैश्वानरीयेष्टिः पुत्त्रस्य । नार्या-(३) य रापानं भर्त्तुर्नरकम् । तथा ऽप्यन्यदीये ऋपि(४)

<sup>(</sup>१) अपेक्षायौ—पा०२ | (२) तथाच—पा०२ |

<sup>( 3 )</sup> भार्याया-पा० २ ।

<sup>(</sup>४) अपि--नास्ति ३ ।

राज्ञतदुष्कृते साक्षादन्यस्मित्र सम्भवत इत्यात्रयेन ग्रङ्का, फ-चतः प्राप्त्या चुितरिति परिचारः। गुणोपसंचारिववश्वाया-मित्यपि न खरूपतः सञ्जतदुष्कृतसन्दाराभिप्रायम् । ननु विद्यागुणोपभंचाराधिकारे कोऽयमकाण्डे खत्यर्थविचार इति ग्रङ्गामुपसंचरत्रपाकरोति । "तस्नाङ्गुणोपसंचारविचारप्रस-ङ्गेने"ति । विद्यागुणोपसंचारप्रसङ्गतः स्तुतिगुणोपसंचारी वि-चारितः प्रयोजनं चोपासको सी चाईमाचरितव्यम् न लसी-षाईमिति । इन्द एवाक्तन्द ग्राक्तादनादाक्तन्दो भवति । "यथैव चाविश्रेषेणोपगानमाच"इति । च्हत्विज उपगायन्ती-त्त्यविश्रेषेणोपगानमृत्विजाम् । भान्नविनस्तु विश्रेषेण नाध्व-र्युक्पगायतीति । तदेतसाङ्गाकविनां वाक्यमृत्विज उपगाय-न्तीत्वेतक्केषं विज्ञायते । एतदुक्तं भवति । ऋध्वर्युवर्जिता ऋत्विज उपगायन्तीति । कसात्पुनरेवं व्याख्यायते । ननु खतन्त्राख्येव सन्तु वाक्यानीत्यत स्त्राच । "श्रुत्यन्तरक्रतमि"ति । च्रष्टदोषदृष्टविकन्यप्रसङ्गभयेन वान्चान्तरस्य वान्चान्तरभ्रोष-त्वमचभवती जैमिनेरिप संमतमित्याच । "तदुत्तं" दादश-नचण्याम् । ऋषि तु वाक्यभेषः स्वादन्यायात्वादिकचपस्य विधीनामेकदेशः स्थादिति । एतदेव स्वमर्थदारेण पठित । श्विप तु वाकामेषत्वादितरपर्यादासः स्थात् प्रतिषेधे विकल्पः स्यात् स चान्याय्य इति ग्रोषः। एवं किल श्रूयते। एष वै सप्तद-्याः प्रजापितयंत्रयेत्रे अन्वायत्तद्दति। ततो नानुयाजेषु येथजाम-र्चं करोतीति तदवानारभ्य कं चिद्यज्ञं यज्ञेषु येयजामस्क-रणमपदिष्टम् । तदुपदिश्य चाम्नानं नानुयाजेष्विति । तच

[म्राः ३ पाः ३ सूः २६] [ ६२८ ] भामती संग्रयः कि विधिप्रतिषेधयोर्विकच्प उत पर्युदासः । त्रानु-याजवर्जितेषु येयजामचः कर्त्तव्य इति । मा भूदर्थप्राप्तस्य श्रास्तीयेण निषेधेन विकचाः। दृष्टं चि तादात्विकीम-ख सुन्दरतां गमयति नायते। दोषवत्तां निषेधति । तस्य तज्ञेदासीन्यात् । निषेधशास्त्रं तु तादात्विकं सै।न्दर्यमवाध-मानमेव प्रवृत्त्यमुखं नरं निवारयदायत्यामस्य दःखफनल-मवगमयति । यथाच । त्रकत्त्रंच्या दुःखफन इति । ततो रागतः प्रवृत्तमप्यायत्त्यां दुःखतो विभ्यतं पुत्त्वं शक्तोति निवा-रयितुमिति बजीयान् ग्रास्तोयः प्रतिषेधो रागतः प्रवृत्तेरिति न तया विकल्पमर्चति । ग्रास्तीया तु विधिनिषेधा तुल्य-बजतया घोडिश्रियच्णाग्रच्णविद्वत्रच्येते । तत्र चि विधिद-र्भागत्प्रधानस्रोपकारभ्रयस्तं करूपते । निषेधदर्भनाच वै-गुष्ये ऽपि फलिसिस्वगम्यते। यथाइ। ऋर्यप्राप्तवदिति चेन्न तुल्यतात् । उभयं ग्रब्दनशणिमिति । न च वाच्यं यावद्य-जितषु येयजामस्करणं यावदाज्ञति सामान्यदारेणानुयार्ज यजित विशेषमुपसर्पति तावदनुयाजगतेन निषेधेन तन्नि-षिद्वमिति शीघ्रप्रवृत्तेः सामान्यशास्त्रादिश्रेषनिषेधी बलवा-निति । यतो भवत्वेवं विधिषु ब्राह्मणेभ्यो दिध दीयतां तक्रं कौष्डिन्यायेति तत्र नक्तविधिनं दिधविधिमपेशते प्रवर्त्तिनु-मिच तु प्राप्तिपूर्वकलात्प्रतिषेधस्य येयजामचस्य चान्यतोपा-प्रेसिनिषेधेन निषेधाप्राप्त्यै तिदिधिरपेश्वणीयः। न च सापे-

खतया निषेधादिधिरेव बनीयानित्यतुच्चित्राष्ट्रतया न विक-ब्वः किं तु निषेधस्त्रीय बाधनमिति साम्प्रतं, तथा सति [भामती] [ ६२८ ] [म्र ३ पा ३ छ २६]

निषेधग्रास्तं प्रमत्तगीतं स्वात् । न च तद्युतां तुस्यं हि साप्रदायिकम् । न च नता पश्चा करोतीतिवदर्शवादता । त्रासमवेतार्थलात्। पश्री चि नाज्यभागी स्त इत्युपपद्यते। न चात्र तथा येयजामसाभावी, यजतिषु येयजामस्विधा-नात्। ऋनुयाजानां च तद्गावात्। न च पर्युरासस्तदा ऽननुयाजेप्विति कात्यायनमतेन नियमप्रसक्तेः । तसादिहि-तप्रतिषिद्वतया विकल्प इति प्राप्तम् । एवं प्राप्तज्ञ्यते । "उ**क्तं घोड**िश्रयच्णायचणयोर्विक्रस्प" इति । निच्च तचा-न्या गतिरस्ति । तेनाष्टदोषदुष्टो ऽपि विकस्प त्रास्थीयते पक्षे ऽपि प्रामाण्यानाभृत्यमत्तगीतनेति । इच् तु पर्युदा-सेनाप्युपपत्ती समावन्यामन्याय्यं विकस्पात्रयणमयुक्तम् । एवं हि तदा नजः सम्बधी ऽननुयाजेषु यजतिष्वनुयाजव-र्जितेषु येयजामचः कर्त्तव्य इति किमतो यद्येवमेतदतो भवति । नानुयाजेम्बित्येतदाक्यमपरिपूर्णं साकाञ्चं पूर्ववा-क्यैकदेशेन समान्त्याने यदेनद्येयजामाचं करोतीत एता-न्नानुयाजेषु यावदुक्तः स्यादनुयाजवर्जिनेप्वित तावदुक्तं भ-वित नानुयाजेष्विति । तथा च यजितिविशेषणार्थत्वादननु-याजविधिरेवायमिति प्रतिषेधाभावाच विकल्पः, न चाभियु-क्ततरपाणिनिवरोधे कात्यायनस्य सदादित्वं नित्यसमास-वादिनः सम्भवति । स हि विभाषाधिकारे समासं गास्ति। तसादनुयाजवर्जितेषु येयजामचविधानमिति सिद्दम् । व-र्णकान्तरमाच । "त्रय वैताखि"ति । यथा चि सकतदु-व्कृतयोरमूर्त्तयोः काम्पनं नाच्छतं मृत्त्युनुविधायित्वात् क- मास्य । तथा उन्यदीययोरन्यत्र सञ्चारी उप्यनुपपन्नो उमूर्तन्तादेव । तसाद्यत्र विधूननमात्रं श्रुतं तत्र कम्पनेन वरं स्वकार्यारमाञ्चालनमात्रेमेवलच्यतां न तु ततीपगत्यान्यत्र संचारः कल्पनागीरवप्रसङ्गात् । तसात्स्वकार्यारमाञ्चालनं विधूननमिति प्राप्तेऽभिधीयते । यत्र तावदुपायनश्रुतिस्तत्रान्ययं त्यागो विधूननं वक्तत्यम् । क चिदपि चेद्विधूननं त्यागे वर्त्तते । तथा सत्यन्यत्रापि तत्रेव वर्तितुमर्चति । एवं चि न वर्त्तते यदि विधूननमिच मुख्यं लभ्यते । न चेतदस्ति । तत्रापि स्वकार्याञ्चालनस्य लच्यमाणत्वात् । न च प्रामाणिकं कल्पनागीरवं लोचगन्धितामाचरच्यपि-(१)चानेकार्थत्वाद् धात्वनां, त्यागे ऽपि विधूयेति मुख्यमेव भविष्यति । प्राचुर्येण त्यागे ऽपि लोके प्रयोगदर्भनात् । विनिगमनाचेतोरभावात् । गणकारस्य चोपलञ्चणत्वेनाप्यर्थनिईप्रस्य तत्र दर्भनात् । तसाद्वानार्थं एवाचेति युक्तम् ॥

# साम्पराये तर्त्तव्याभावात्तथा-

## ह्यन्ये ॥ २७ ॥

ननु पाठकमादद्वपथे चुकृतदुष्कृततरणे प्रतीयेते । वि-द्यासामर्थ्याच प्रागेवावगम्येते । तथा प्राट्यायनिनां तापिड-नां च श्रुतेः श्रुत्यर्थीः च पाठकमाद्वनीयांसीः, श्रिप्रचीत्रं जुचीति यवागूं पचित इत्यत्र यथा । तसात्पूर्वपथाभावा-दनारभ्यमेतदेवाच्यते । नैतत्पाठकममात्रमपि तु श्रुतिस्तत्सु-

<sup>(</sup>१) मानहत्याप-पा० २ । १।

कृतदुष्कृते वि(१)धूनुम इति । तदिति चि सर्वनाम, त-सादर्थे संनिधितपरामर्शकं तस्य हेतुभावमाच । संनिधितं च यदनन्तरं श्रुतम् । तच्चाईपथवर्ति विरजानदीमनीऽभिग-मनमिलाई पथएव सुकृतसुष्कृतलागः । न च श्रुत्यन्तरवि-रोधः । ऋईपयेऽपि पापविधूनने ब्रह्मनोकसम्मवान्प्राकै।न-तोपपत्तेः । एवं ग्राट्यायनिनामप्यविरोधः । निह्न तत्र जी-विनिति वा जीवत इति वा श्रुतम् । तथा चाईपथएव स्रुकृतदुष्कृतविमोकः । एवं च न पर्यक्षविद्यातस्तत्मश्रय इति पूर्वः पश्चः । राह्वान्तसु विद्यासामर्थ्यविधूतकसम्बद्य ज्ञा-नवत उत्तरेण पया गच्छतो ब्रह्मप्राप्तिन चाप्रशीणकल्मपस्यो-त्तरमार्गगमनं सम्भवति। यथा यवागूपाकात्प्रामामिचीत्रम्। यमनियमाद्यनुष्ठानसिक्ताया विद्याया उत्तरेण मार्गेण प-र्यद्गस्यत्रह्मप्राप्त्युपायत्वश्रवणात् । ऋप्रशिणपामनस्य तदनु-पपत्तेः । विद्यैव तादशी कत्समं खपयित । खपितकत्समं र चोत्तरमार्गं प्रापयति इति कथमईपये कल्मषचयः। त-सात्पाठकमवाधेनार्थकमो ८नुसर्त्तव्यः । ननु न पाठकम-माचमच तदिति सर्वनामश्रुत्या सन्निचितपरामर्शादित्यु-क्तम् । तदयुक्तं, बुद्धिसिन्नधानमात्रमत्रोपयुज्यते नान्य,त्त-चानन्तरस्येव विद्याप्रकरणादिद्याया ऋपीति समाना ऋति-क्भयत्रापीति । ऋर्यपाठी परिशिष्येते तत्रचार्थी बजीयानि-ति । न च ताण्ड्यादिश्रुत्यविरोधः पूर्वपक्षे । ऋषद्व रो-माणि विधूयेति चि खतन्त्रसा पुरुषसा व्यापारं ब्रूते न च

<sup>(</sup>१) वि—न॥स्ति २ ।

[म्र.३पा.३ स.२०] [ ६३२ ]

परे तस्यास्ति खातन्त्यम्, तसात्ति दिरोधः ॥

छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८॥

केभ्यश्चित्पदेभ्य इदं सूत्रम् । ननु यथा परे तस्योत्तरेण यथा ब्रह्मप्राप्तिर्भवतीति विद्याफलमेवं तस्यैवाईपथे सन्तत-दुष्कृतचानिरपि भविष्यतीति ग्रङ्गापदानि तेभ्य उत्तरिमदं मूत्रम् । तह्याचष्टे । "यदि च देचादपस्वप्रस्ये"ति । विद्या-फलमपि ब्रह्मप्राप्तिनीपरे तस्य भवितुमर्द्दित श्रद्धापदेभ्यः। यथाकः । नार्जानत्वा तत्र गच्छन्तीति । स्रकृतदुष्कृतप्रश्च-यसु सत्यपि नरप्ररीरे समावतीति समर्थस्य हेतोर्यमनिय-मादिमचिताया विद्यमानायाः कार्यश्रयायोगाद्युक्तो जीवत एव सञ्जतदुष्कृतचय इति सिद्धम्। इन्दतः, खच्छन्दतः खेच्छ-येति यावत् । खेच्छयानुष्ठानं यमनियमादिसिचताया वि-द्यायासास्य जीवतः पुरुषस्य स्यात्र मृतस्यातत्पूर्वकच्च त्तकृ-तदुष्कृतचानं खाज्जीवत एवा समर्थस्य क्षेपायोगात् । एवं कारणानन्तरङ्कार्यात्पादे सित निमित्तनैमित्तकयोस्तद्भावस्रो-पपत्तिस्ताण्डिशाट्यायनिश्रुत्योञ्च सङ्गतिरितरया स्नातन्त्या-भावेनामङ्गत्तिम्त्रा स्थात् । तदनेनोभयाविरोधो व्याख्या-तः । ये तु परस्य विदुषः सुकृतदुष्कृते कथं परत्र सङ्का-म(१)त इति प्रद्वीत्तरतया सूत्रं व्याचख्युः । इन्दतः स-द्वास्पत इति श्रुतिस्रांत्वोरविरोधादेव(२)। न त्वत्रागमगम्पेधे खातन्त्येण युक्तिर्निवेशनीयेति । तेषामधिकरणशरीरानुप्रवेशे

<sup>(</sup>१) संक्रमेते इति पा०२ | ३

<sup>(</sup>२) एवं नत्वत्रेति पा०२ | 3

[मामती] [५३६] [च ३पा ३ ६ ६८] सम्भवत्यर्थामारीपवर्षनमसङ्गत(१)मेवेति । गतरर्थवत्त्वमुभयथान्यथा हि वि-

## रोधः॥ २९॥

यया इानिसन्निधावपायनमन्यन श्रुतमिति । यत्रापि को-वना चानिः श्रूयमे तनापि उपायनमुपस्थापयत्येवं तत्वंनि-धावेव देवयानः पन्धाः श्रुत इति येत्रापि स्रकृतद्ष्कृत-श्वानः कोवना श्रुता तनापि देवयानं पन्यानमुपस्थापियतु-मर्चति । न च निरम्बनः परमं साम्यमुपैतीत्वनेन विरोधः । देवयानेन पथा ब्रह्मचोकप्राप्ता निरच्छनस्य परमसाम्योप-पत्तेः । तसाद्वानिमात्रे देवयानः पन्धाः संवध्यतद्ति प्राप्त-म् । एवं प्राप्तउच्चते । विद्वान् पुष्यपापे विध्य निरज्जनः परमं साम्यमुपैतोति चि विदुषो विभूतपुष्यपापस्य विद्यया क्षेमप्राप्तिमाच । अमनिवन्धनो ऽघेमो याथात्म्यज्ञाननज्जाया विद्यया विनिवर्तनोयः । नासौ देशविशेषमपेसने । नि जात रच्ने। सर्पभ्रमनिवृत्तये समुत्यन्नं रञ्जुनत्वज्ञानं देश-विश्रेषमपेश्वते । विद्यात्पादस्यैव स्वविरोध्यविद्यानिवृत्तिरूप-त्वात् । न च विद्योत्पादाय ब्रह्मानोकपाप्तिरपेश्रणीया । यमनियमादिविश्रुद्वसत्त्वस्येसेव अवणादिभिर्विद्योत्पादात् । यदि परमारव्यकार्य(२)कर्मश्रपणाय ग्ररीरपातावध्यपेचेति न देवयानेनास्ती च यथार्थ इति श्रुतिदृष्टविरोधात् नापेश्वि-तव्य इति । ऋस्ति तु पर्यद्वविद्यायां तस्त्रार्थ इत्युक्तं दितीयेन

<sup>(</sup>१) अयुक्तमिति पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) कार्योत २ पुस्तके नास्ति ।

सूत्रेणित । ये तु यदि पुष्यमिप निवर्तने किमर्था (१) तर्षि गितिरित्याश्रद्ध्य सूत्रमवतारयित । गतेरर्थवत्त्वमुभयया दुछक्ततिवृत्त्या स्कतिवृत्त्या च यदि पुनः पुष्यमनुवर्तेत(२) ब्रह्मजेकगतस्यापोच पुष्यप्रजोपभोगायावृत्तिः स्थात् । तथा चैतेन प्रतिपाद्यमाना दत्यनावृत्तिश्रुतिविरोधः । तसाद्दुष्कतस्येव स्कतस्यापि प्रश्य इति तैः पुनरनाश्रद्धनीयमेवाश्रक्वितम् । विद्याश्रिष्ठायां चि गते। क्यमाश्रद्धा यदि स्थीणस्क्वतः किमर्थमयं यातीति । नद्योषा स्कतिवन्धना गतिरिप तु विद्यानिवन्धना । तसाद् वृद्धोक्तमेवोपवर्णनं
साध्विति ।

अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दा-

#### नुमानाभ्याम् ॥ ३१ ॥

प्रकरणं हि धर्माणां नियामकम् । यदि तु तन्नाद्रि-यते(३)ततो दर्शपूर्णमासञ्चोतिष्टोमादिधर्माः सङ्कीर्येरन् । न च तेषां विक्वतिषु सौर्यादिषु डादश्राचादिषु च चोदकतः प्राप्तिः । सर्वनौपदेशिकत्वात् । न च दर्विचोमस्याप्रकृति-विकारस्त्रस्याधर्मकत्वम् । न च सर्वधर्मयुक्तां कर्म किं चिद्पि श्रक्यमनुष्ठातुम् । न चैवं स्ति श्रुत्यादयो ऽपि विनि-योजकास्तेषामपि धि प्रकरणेन सामान्यसन्तस्ये स्ति वि-नियोजकत्वात् । यत्रापि विना प्रकरणं स्तत्यादिस्यो विनि-

<sup>(</sup>१) किमर्थमिति-पा० २

<sup>(</sup>२) पुण्यमपि न निवर्तेतहति ३ पुण्यमनुवर्तते तत हति-पा० २ ।

<sup>(3)</sup> नाद्रियेतेति-पा० २ | 3 )

योगोवगस्यते तत्रापि तन्निर्वाद्याय प्रकरणस्यावश्यंकस्पनी-यत्वात् । तसात्प्रकर्णं विनियोगाय तन्नियमाय चावग्या-भ्युपेतव्यमन्यथा श्रुत्यादीनामप्रामाण्यप्रक्तेः । तस्नाद्यास्ने-बोपासनास देवयानः पित्वयाणो वा पन्या त्राम्नातसाखेव न द्वपासनान्तरेषु तदनाम्नानात्। न च ये चेमे ऽराख्ये अ-ह्रां तप इत्युपासतइति सामान्यवचनात् सर्वविद्यास् तत्प-थप्राप्तिः । अद्वातपःपरायणानामेव तत्र तत्पथप्राप्तिः अय-ते, न तु विद्यापरायणानाम् । ऋषि च एवं सत्येक-खां विद्यायां मार्गीपदेशः सर्वात्त विद्याखित्येकचैव मा-र्गीपदेशः कर्तव्यो न विद्यान्तरे । विद्यान्तरे च श्रूयते । तसाज सर्वोपसनास पथिप्राप्तिरिति प्राप्तम् । एवं प्राप्त-उच्यते । ये चेमे ८रण्ये अदां तप इत्युपासतइति न अदा-तपोमाचस्य पथिप्राप्तिमाचापि तु विद्यया तदारोचन्तीत्यच नाविद्वांसस्तपस्तिन इति कोवनस्य तपसः अद्वायाश्च तत्पा-प्तिप्रतिषेधादु विद्यासिहते श्रद्धातपसी तत्प्राप्त्युपायतयां बदन् विद्यान्तरभीनाना(१)मपि पन्चामिविद्याविद्गिः समान-मार्गतां दर्भयति । तथान्यचापि पन्चामिविद्याधिकारे ऽभि-भीयते। यरवमेति दिदुर्ये चामी ऋरण्ये श्रद्धां सत्यमुपासत-इति । सद्यप्रव्यस्य ब्रह्माप्येवानपेशप्रवृत्तित्वात् । तदेव चि सत्यमन्यस्य मिथ्यात्वेन कयं चिदापेश्विकसत्यतात् । पचा-ग्निविदां चेत्यंवित्तयेवाषात्तत्वात् । विद्यासाद्यचर्याच विद्या-म्तरपरायणानामेवेदमुपादानं न्याय्यम् । मार्गदयश्रष्टाना चाधीगतिश्रवणात् । तत्रापि च योग्यतया देव्यानस्यैवेचा-

<sup>(</sup>१) शालिनामिति २ शीलिनामिति - पा० 3 | ४ |

ध्वनीभिसम्बन्धः । एतदुक्तंभवति । भवेत्प्रकरणं नियामकं यद्यनियमप्रतिपादकं वाक्यं श्रीतं सातं वा न खादस्ति तु तत्त्वस्य च प्रकरणाद् बनीयस्वम् । तसादिनयमो (१) वि-द्यान्तरेव्यपि सगुणेषु देवयानः पन्धा च सक्तन्तार्गीपदेशस्य च प्रयोजनं वर्णितं भाष्यक्ततेति ॥

## यावद्धिकारमवस्थितराधिकारि-

#### णाम् ॥ ३२ ॥

सगुणायां विद्यायां चिन्तां कृता निर्मुणायां चिन्तयित ।
निर्मुणायां विद्यायां(२)नापवर्गः पालं भवित्मर्पति । श्रुति-सृतीतिष्वासपुराणेषु विदुषामपि श्रपान्तरतमःप्रभृतीनां त-त्तद्देषरियषपरित्यागा श्रूयेते । तदपवर्गपालन्ते नोपपद्यते ।
श्रपवृक्तस्य तदनुषपत्तेः । उपपत्ते वा तक्षर्रणायोगात् ।
श्रपवृक्तस्य तदनुषपत्तेः । उपपत्ते वा तक्षर्रणायोगात् ।
श्रपत्तेविष्ठि तक्षश्रणम् । तेन सत्यामपि विद्यायां तदनु-पपत्तेने मोशः पालं विद्यायां (३) विश्वतयस्तु तास्तास्तस्याः पालम् । श्रप्तवादित्रश्रातिः पुनस्तत्प्रश्रासार्थेति मन्यते । न च(४)तावदेवास्य चिरं यावस्र विमोच्ये ऽथ संपत्त्यद्रितः श्रुतेविद्षे देषपाताविधमतीस्रावदसिष्ठादीनामपि प्रारक्ष-कर्मपालोपभोगमतीस्रिति सास्मतम् । येन चि कर्मणा व-सिष्ठादीनामारस्यं भारीरं तत्प्रतीसा स्थात् । तथा च न श्ररीरान्तरं ते यक्षीयः । न च तावदेव चिर्मात्येतद्या-

<sup>(</sup>१) अमियमादिति-पा० ३ | ४ |

<sup>ं (</sup>२) निर्भुण।या विद्यायाइति—पा०२ | ३ | ४ |

<sup>(</sup>३) विद्याया इति-पा०२ | ३ | ४ |

<sup>(</sup>४) तस्य ताबदेव चिरमिति २ ताबदेव चिरमिति-पा॰ 3 l

[भामती] [ ६३७ ] [म ३ पा ३ सू ३२] जिवेन घटते। समर्थ हेतु संनिधी खेपायोगात्। तसादेत-दिप विद्यास्तु त्येव गमयितव्यम्। तसान्नापवर्गो विद्यापन्न-म्। तथा चापवर्गा खेपेण पूर्वः पन्नः। श्रवः च पाधिकां मोख हेतु लिमित्यापाततः, श्राहेतु त्वं वेति तु पूर्वपश्चतत्त्वम्। राह्यान्तसा

विद्याकर्मखनुष्ठानतोषितेश्वरचोदितम् । श्रिधकारं समाप्यैते प्रविश्वन्ति परं पदम् ॥

निर्गुणायां विद्यायामपर्वग्रं श्रूयमाणं न स्तिमासत्या व्याख्यातुम् चितम् । पौर्वापर्यपर्या छोचने भूयसीनां
स्रुतीनामनैव तात्पर्यावधारणात् । न च यन तात्पर्यं तदन्यययितुं युक्तम् । उक्तं दि न विधा परः प्रब्दार्थ इति ।
न च विदुषामपान्तरतमः प्रभृतीनां तत्त्तद्देशंचारात्मव्यामपि
ब्रह्मविद्यायामनिर्माश्चाद् न ब्रह्मविद्या मोश्चस्य चेतुरिति
साम्मतम् । चेतोरिप सित प्रतिवन्धे कार्यानुपजनो न चेतुभावमपाकरोति । न चि वृन्तपान्तसंयोगप्रतिवहं गुरुत्वं न
पतनमजीजनदिति प्रतिवन्धापगमे तत्क्ववन्न तहेतः । न च
न सेतुप्रतिवन्धाना (१)मपां निस्तदेशानिभर्पणमिति सेतुभदे न निस्नमभिर्मपन्ति । तदिद्यापि विद्याकर्माराधनावर्जितेश्वरविद्याधिकारपदप्रतिवहा ब्रह्मविद्या (२)यद्यपि
न मुक्तिं दक्तवती तथापि तत्परिसमाप्ते। प्रतिवन्धविगमे
दास्यित । यथा चि प्रारक्षविपाकस्य कर्मणः प्रश्चयस्पतिश्वमाणश्वरमदेचसमुत्पन्नब्रद्यमाचात्कारोपि भ्रियते ऽथ तत्प्रश्चमाणश्वरमदेचसमुत्पन्नब्रद्यमाचात्कारोपि भ्रियते ऽथ तत्प्रश्च-

<sup>(</sup>१) प्रतिबद्धानामिति—पा० ३ | ३ |

<sup>(</sup>२) ब्रह्मीत-नास्ति २ |

यानीकं प्राप्नोति। एवं प्रारब्धाधिकार बश्चपफ बविद्याकर्मा पुरुषो विस्षष्टादिविद्वानिप तत्त्वयं प्रतीशमाणो युगपत्क्रमे-ण वा तत्तद्देचपिदयचपित्यागी तुर्वमुक्तीप्पनाभीगा-त्मिकया प्रख्यया सांसारिकद्व विश्वरति । तदिदमुक्तम् । "सक्षत्प्रकृत्तमेव चि ते कर्माभयमधिकारफचादानाये"ति। प्रारव्यविपाकानि तु कर्माणि वर्जयिता व्यपगतानि ज्ञाने-नैवातिवाद्यितानि । "न चैते जातिसारा" इति । यो दि परवर्शो देचं परित्याज्यते देचान्तरं च नीतः पूर्वजन्मानुध-तस्य सारति स जनावान् जातिसारय। ग्रहादिव ग्रहान्तरे खेक्या (१) कायान्तरं सञ्चरमाणी न जातिसार श्राखा-यते । व्युद्य विवादं क्रत्वा व्यतिरेकमाच । "यदि च्यूप-युक्तो सङ्गत्रवृत्तो प्रारव्यविपाको कर्मणि कर्मान्तरमप्रारव्य-विपाकमि"ति । खादेतत् । विद्यया ऽविद्यादिक्रोगनिवृत्तीः नावध्यं निः श्रेषस्य कर्माश्रयस्य निवृत्तिरनादिभवपरम्पराचि-तस्यानियतविपाककालस्यासङ्ख्येयत्वात् कर्माश्रयस्येत्यत त्रा-इ। "न चाविद्यादिक्रोगदाचे सती"ति। न इ समा-ने विनाशक्ती कस्य चिद्धिनाशी नापरस्रोति शक्यं विद्तुम्। तिकामिदानीं प्रवृत्तफलमपि कर्म विनययेत्। तथा च न विदुषी विसष्ठादेरे इधारणेत्वत त्राच । "प्रवृत्तफलस्य तु कर्मण "इति । तस्यं तावदेव चिरमिति श्रुतिप्रामाण्यादना-गतफ्रमेव कर्म शीयते न प्रवृत्तफ्रजमित्यवगस्यते । श्रिप च नाधिकारवर्ता सर्वेषासृषीणामात्मतत्त्वज्ञानं तेनाव्याप-

<sup>(</sup>१) कायेदित्यधिकम् २ |

कोष्ययं पूर्वपश्च इत्याच । "ज्ञानान्तरेषु चे"ति । तिले तेषामिनमीश एव, नेत्याच । "ते पद्मादेश्वर्यश्चये"ति । नि-विषा विरक्ताः । प्रतिसन्धरः, प्रचयः । श्रिप च स्वर्गादाव-नुभवपयमनारोचित प्रब्देकसमधिगम्ये विचिकित्सा स्थादिप मन्दिधयामामुक्षिकफचत्वं प्रति यथा चार्थवादः । को चि तदेद यद्यमुक्षिन् कोके ऽस्ति वा न वेति । श्रद्धैतज्ञानफच-त्वे मोश्चस्यानुभवसिद्धे विचिकित्सागन्धोपि नास्तीत्याच । "प्र-त्यस्रफचत्वाच्च"ति । श्रद्धैततत्त्वसाशात्कारो चि श्रविद्यास-मारोपितं प्रपन्धं समूचघातमाञ्चन् घोरं संसाराङ्गारपरिता-पमुपत्रमयित 'पुक्षस्यत्यनुभवादिष स्फुटमुपपत्तिद्रदिन्तस्य श्रतिर्द्धार्थता । तच्चानुभवादामदेवादीनां सिद्धम्। ननु तन्त्व-मसि वर्तसद्दित वाक्यं क्रथमनुभवमेव द्योतयतीत्यत श्राच । "न चि तत्त्वमसीत्यस्ये"ति । वर्तमानापदेशस्य भविष्यद-र्थतास्त्रग्रब्दाध्याचारस्याग्रक्य इत्यर्थः ॥

अक्षरिधयां त्ववरोधः सामान्यतद्गा-

# वाभ्यामौपसदवत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥

त्रश्चरिवयणां प्रतिषेधियां सर्ववेदवर्तिनीनामवरोध उ-पसंचारः प्रतिषेधसामान्याद् ऋशस्य तङ्गावप्रत्यभिज्ञानात्। त्रानन्दादयः प्रधानस्येत्वनायमधो यद्यपि भावकृषेषु विशेष-णेषु सिद्धस्तन्त्रायतया च निषेधकृषेष्वपि सिद्ध एव। तथा-पि तस्यैवेष प्रपन्नोवगन्तव्यः। निदर्शनं जामदग्नये ची-नद्दति। यद्यपि शावरे दत्तोतरमनोदाचरणान्तरम्। तथापि तुन्त्यन्यायतयैतदपि श्रक्यमुदाचर्तुमित्युदाचरणान्तरं दर्शित- म्। तत्र शावरमुदाचरणमस्याधानं यजुर्वेदविचितम्। य एवं विदानग्रि(१)माधत्तइति । तदक्रत्वेन यजुर्वेदएव य एवं विद्वान् वारवन्तीयं गायित य एवं विद्वान् यज्ञायज्ञीयं गा-यति । य एवं विद्वान् वामदेव्यं गायति इति विश्वितमेता-नि च सामानि सामवेदेषूत्पन्नानि । तत्रेदं संदिच्चते । किमेतानि यत्रीत्पद्यन्ते तत्रत्येनैवीसैष्टेन खरेणाधाने प्र-योक्तव्यान्यथ यत्र विनियुज्यन्ते तत्रत्येनोपांग्रुत्वेन खरेण उच्चैः साम्तोपांग्रु यज्षेति श्रुतेः, निं तावत्प्राप्तम् । उत्पत्तिविधिनैवापेशितोपायत्वाताना विचितत्वादङ्गानां त-स्यैव प्राथम्यात् तन्निवन्धन एवोच्चैः खरे प्राप्तउच्यते । गुणमुख्यव्यतिक्रमे तदर्थतानुख्येन वेदसंयोगः। ऋयमर्थः। जन्पत्तिविधिर्भुषो विनियोगविधिस्तु प्रधानं, तदनयोर्व्यति-क्रमे विरोधे उत्पत्तिविध्याचीचनेनीचैद्धं विनियोगविध्या-लोचनेन चोपांग्रुत्वं सोयं विरोधो व्यतिक्रमसास्मिन्(२) व्यतिक्रमे मुख्येन प्रधानेन नियुज्यमानलक्ष्पेण तस्य वा-रवन्तीयादेर्वेदसंयोगो याच्चो नोत्पद्यमानलेन गुणेन कुतो विनियुज्यमानत्वस्य मुख्यत्वेनोत्पद्यमानत्वस्य गुणत्वेन त-दर्थनादु विनियुज्यमानार्थनाद् उत्पद्यमानन्वस्य । एतदुक्तं भवति । यद्यपुत्पत्तिविधावपि चात्रकृष्यमस्ति विधित्वस्या-विश्रेषात् । तन्माननान्तरीयकलाच चात्रहृष्यस्य । तथापि वान्यानामेदम्पर्यं भिद्यते। एकस्यैव विधेषुत्पत्तिविनियोगा-

<sup>(</sup>१) अग्रीनाधत्तइति—पा० २ ।

<sup>(</sup>२) स्तदेतस्मिनिति-पा० २' । ३ । ४ ।

धिकारप्रयोगक्षेषु चतुर्षु मध्ये किं चिदेव क्र्यं केन चि-द्राक्यनोक्षिख्यते यदन्यतो प्राप्तम् । तन यद्यपि सामवेदे सामानि विद्यितानि तथापि तद्राक्यानां तदुत्पित्तमात्रपरता विनियोगस्य याजुर्वेदिकौरेव(१) वाक्यः प्राप्तत्वात् । तथा चोत्पत्तिवाक्येभ्यः समीचीतार्थाप्रतिकक्षात् विनियोगवाक्ये-भ्यश्च तद्वगतेस्तदर्थान्येवोत्पत्तिवाक्यानि भवन्तीति तत्र ये-न वाक्येन विनियुज्यन्ते तस्यैव खरस्य साधनत्वसंस्पर्णिनो यच्षां न तु क्ष्पमात्रस्पर्णिन इति । भाष्यकारीयमप्यदा-चरणमेवमेव योजयितव्यम् । उद्गाद्ववेदोत्पन्नानां मन्त्राणा-मुद्रात्रा प्रयोगे प्राप्ते ऋष्वर्युप्रदानके ऽपि पुरोडाभ्रे वि-नियुक्तत्वात्प्रधानान्ररोधेनाध्वर्युणैव तेषां प्रयोगो नोद्गाचेति दार्ष्टान्तिके योजयित । "एविसच्छिप"ित ।

## इयदामननात्॥ ३४॥

गुचा प्रविष्टावात्मानावित्यत्र सिद्दोप्यर्थः प्रपञ्चते। एकत्र भोत्कभोक्कोविद्यता अन्यत्र भोक्कोरेवित वेद्यभेदादिद्याभेद इति । न च छष्टोक्पदधानीतिवत् पिवदपिवज्ञशणापरं पि-वन्ताविति नेतुमुचितम् । सित मुख्यार्थसम्भवे तदाश्रयणा-योगात् । न च वाक्यभेषानुरोधात्तदाश्रयणम् । सन्देचे चि वाक्यभेषानिर्णयो न च मुख्यचाशणिकयचणविषयो विभयः संभवित, तुच्यवचत्वाभावात् । प्रकरणस्य च ततो वचीय-सा वाक्येन वाधनात् । तसादेद्यभेदादिद्याभेद इति प्राप्त-उच्यते । दासुपर्णेत्यत्र क्रतं पिवन्तावित्यत्र च दित्वसङ्क्षो

<sup>(</sup>१) वे द्वा<del>र</del>हीरिति—पा० २ |

त्यसी प्रतीयते । नेन समानतीत्यर्गिकी पिव्नताविति दयोः पिवन्ता या सा वाधनीया, सा चोपक्रमोपसंचारानुरोधेन न दयोरिप तु इनिन्यायेन जासिपिकी व्याख्येया । येन च्युप-क्रास्यते येन चीपसं क्रियते तदनुरोधेन मध्यं जीयम्(१)। यथा जामित्वदोषसंकीर्तनोपकमे तत्प्रतिसमाधानोपसंचारे च सं-दर्भे म प्रपातिनी विश्वास्तांग्र यष्टव्या ऽजामित्वायेत्यादयः पृथमिधित्वमजभमाना विधित्वमिवविश्वता अर्थवादतया नी-तासात्वस्य चेतोरेकवाकाता चि साधीयसी वाक्यभेदादिति। तथेषापि तदनुरोधेन पिवदपिवत्समूचपरं चञ्चणीयं पिव-न्तावित्यनेन । तथा च वेद्याभेदादिद्याऽभेद इति । ऋपि च विष्वयोतेषु वेदान्तेषु प्रकरणचर्येषि पैर्वापर्यपर्याचीचनया परमात्मविद्यैवावगम्यते । यद्येवं कयं तर्चि जीवोपादानम-खित्यत त्राच । "तादात्म्यविवसये"ति । नास्रां जीवः प्र-तिपाद्यते किं तु परमातानी ऽभेदं जीवस्य दर्भयितुमसा-वनूदाने । परताताविद्यायाश्वाभेदविषयत्वाश्व भेदाभेदविचा-रावतारः । तस्मादैकविद्यमत्र सिद्गम् ॥

अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मनः॥ ३५॥

कीषीतक्षेयकचो च चाक्रायणोपस्तस्रश्लोपक्रमयोर्विद्ययोर्ने-रन्तर्येषास्त्रातयोः किमस्ति भेदो न वेति विश्वये भेद एवेति ब्रुमः । सुतः । यद्यं पुभयच प्रश्लोत्तरयोरभेदः प्रतीयते । तथापि तस्यैवैकस्य पुनः श्रुतेरिवश्लेषादानथर्क्यप्रसङ्गाद् य-जत्यभ्यासवद्गेदः प्राप्तः । न चैकस्यैव ताष्ट्रिनां नवद्यत्व

<sup>(</sup>१) नेयमित पा०- २ | 3.1

उपदेशे ऽपि यथा भेदो न भवति स त्रातमा तत्त्वमसि प्रवेतकोती इत्यव तथेकाप्यभेद इति युक्तम् । भूय एव मा भगवान् विज्ञापयत्विति द्वितच श्रूयते तेनाभेदी युज्यते। न चेच तथास्ति । तेन यद्यपीच वेद्याभेदोऽवगस्यते तथा-प्येकच तस्यैव त्रज्ञनायादिमाचात्ययोपाधेरूपासनादेकच च कार्यकरणविरचोपाधेक्यासनादिद्याभेद एवेति प्राप्ते प्रत्यु चते । नैतद्पासनाविधानपरमपि तु वसुखक्पप्रतिपादन-परं प्रश्नप्रतिवचनाचोचनेनोपचभ्यते । किमतो यद्येवमेत-दतो भवति । विधेरप्राप्तप्रापणार्थत्वात् प्राप्तावनुपपत्तिः । वस्तुख्द्रणं तु पुनःपुनक्चमानमपि न दोषमावस्ति । अतकृत्वेपि चि पथ्यं वदन्यापाः । विशेषतस्तु वेदः पित्र-भ्यामप्यभ्यर्ह्तः । न च सर्वथा पैानक्त्र्यम् । एकचाप्रना-याद्यत्ययादन्यत्र च कार्यकारण(१) प्रविचयात्तसादेका विद्या । प्रत्यभिज्ञानात् । उभाभ्यामपि विद्याभ्यां भिन्नः न्त्रा- 🗸 तमा प्रतिपाद्यते इति यो मन्यते पूर्वपक्षेकदेशी तं प्रति स-र्वान्तरत्वविरोधी दर्शितः ॥

अन्यथा भेदानुपपत्तिरिति चेनो-

# पदेशान्तरवत्॥३६॥

इत्यस्य तु पूर्वपश्चतत्त्वाभिप्रायो दर्धितः सुगममन्यत् । ठयतिहारो विशिषन्ति हीतरवत् ॥३०॥ उत्कृष्टस्य निकृष्टद्यापत्तेनीभगने अयद्धपानुचिन्तनम् ।

श्रिप तु निकृष्टे जीवजन्कृष्टक्पाभेदचिन्तनमेवं चि निकृष्ट

<sup>(</sup>१) करणेति पा०-- २ । ३

[म्र.३ पा.३ छ.३०] [ ६४४ ]

जित्त्रृष्टो भवतीति प्राप्तम् । एवं प्राप्त उच्यते । इतरेतरानु-वादेनेतरेतररूपविधानादुभयने।भयिन्तनं विधीयते । इत-रया तु योषं सोसाविद्येतावदेवोच्येत । जीवात्मानमनूद्ये-म्यरत्मस्य विधीयते । न त्वीम्यरस्य जीवात्मानं योसे। सोइमिति । यथा तत्त्वमसीत्यन् । तसादुभयद्भपमुभयना-ध्यानायोपदिग्यते । नन्वेवमुत्त्रृष्टस्य निकृष्टत्वप्रसङ्ग इत्युक्तं तिक्तिमिदानीं सगुणे ब्रह्माण्युपास्यमाने ऽस्य वस्तुतो निर्गुणस्य निकृष्टता भवति । कसी चित् फन्नाय तथा ध्यानमानं वि-धीयते न त्वस्य निकृष्टतामापाद्यतीति चेत् । इद्यापि व्यतिद्वारानुचिन्तनमात्रमुपदिग्यते फन्नायं न तु निकृष्टता भवत्युत्कृष्टस्य । त्रन्वाचयिष्यप्ते फन्नायं न तु निकृष्टता भवत्युत्कृष्टस्य । त्रन्वाचयिष्यप्ते एत् तादात्म्यदाद्यं भवन्नोपे-स्वामचे । सत्यकामादिगुणोपदेशद्व तद्गुणेप्रवरसिद्विरिति । सिद्वमुभयने।भयात्मात्मात्मानिति ॥

# सैव हि सत्यादयः॥३८॥

तदैतदेव तदा स सल्यमेव स यो चैवमेतं मचद्यशं प्रयम्म वेद सल्यं ब्रह्मोति जयतीमान् लोकान् जित इन्वसा-वसन् भवे(१)द्य एवमेतं मचद्यशं प्रथमजं वेद सल्यं ब्रह्मोति सल्यं च्चोव ब्रह्मा। पूर्वोक्तस्य च्रद्याख्यस्य ब्रह्माणः सल्य-मिल्युपासनमनेन संदर्भेण विधीयते। तदिति च्रद्याख्यं ब्रह्मोकेन तदा पराम्हणति। एतदेवेति। वच्छामाणं प्रकारा-न्तरमस्य पराम्हणति। तक्तदाऽये चास वभूव। किं तदि-ल्यत चाच। सल्यमेव सच्च मूतें सच्चामूतें च सल्यं तदु-

<sup>(</sup>१) भवेदिति २ | 3 पुस्तके नारित |

पासकस्य फनमाच । स यो चैवमेतमिति । यः प्रथमजं यसं पूज्यं वेद । क्यं वेदेत्यत चाइ । सत्यं ब्रह्मेतीति । स जयतीमान् लोकान् । किंच जितो वशीकृत र्नुग्रब्द रत्यं प्रब्हस्यार्थे वर्तते । विजेतव्यत्वेन बृद्धिसन्निचितं प्रानुं परा-म्हणति । असाविति । असङ्गवे अध्योत् । उक्तमर्थे निगम-यति । य एवमेनदिनि । एवं विदान् कसाज्जयनीत्यन श्राच । सत्यमेव यसाद् ब्रह्मेति । श्रतस्तदुपासनात् फर्जी-स्यादोपि सत्य इत्यर्थः । तदात्तस्यत्यं किमसे। अनापि तत्पदाभ्यां रूपप्रकारी पराम्ष्टेषे । कस्मिन्नाचम्बने तदुपा-सनीयमित्यत उत्तरम् "स ऋादित्या य एष" इत्यादिना । तस्योपनिषद्चरचमिति । चन्ति पामानं जचाति च य एवं वेदेखन्तेन । उपनिषद्रइस्यं नाम तस्य निर्वचनं इन्ति पापानं जदाति चेति इन्तेर्जदातेर्वा रूपमेतत्। तथा च निर्वचनं कुर्वन फलं पापचानिमाचेति । तिममं विषयमाच भाष्यकारः। "यो वै चैत"मिति । "सनामाश्वरोपासना"मि-ति। तथा च श्रुतिः। तदेतद् ऋशरं सत्यमिति। स इत्ये-क्रमश्रं तीत्येकमश्रं यमित्येकमश्ररम् । प्रथमोत्तमे ऋश्ररे सत्यम् । मध्यतीनृतं तदेतदनृतं सत्येन परिग्रह्मीतं सत्यभू-तमेव भवति । नैवं विद्यासमृतं चिनस्तीति । तीतीका-रानुबन्ध उच्चारवार्यः । निरनुबन्धस्तकारो द्रष्टव्यः । श्वन चि प्रथमोत्तमे अशरे सत्यं सत्युद्धपाभावात् । मध्यतोमध्ये ऽनृतमनृतं चि मृत्युः । मृत्यनृतयोक्तकारमाम्यात् । तदेत-दनृतं सृत्युद्धपमुभयतः सत्येन परिग्रन्तीतम् । श्रन्तभावितं सत्यक्पाभ्याम् । अतीर्विचित्वारं तत्यत्यभूयमेव सत्यवाचुच्य- मेव भवति । श्रेषमितरोचितार्थम् । सेयं स्वयविद्यायाः सनामाखरोपासनता। यदापि तदातात्यमिति प्रक्ततानुकर्षेणा-भेदः प्रतीयते तथापि फ्लभेदेन भेदः साध्यभेदेनेव नित्य-काम्यविषययोर्दर्भपूर्णमासाभ्यां खर्गकामो यजेत यावच्जी-वं दर्भपूर्णमासाभ्यां यजेतेति शास्तयोः सत्यप्यनुबन्धाभेदे-ऽभेद इति प्राप्ते प्रत्युच्यते । एकैवेयं विद्या तत्सत्यमिति प्रकृतपरामर्श्वादभेदेन प्रत्यभिज्ञानात् । न च फलभेदः तस्योपनिषद् चर चिमित । तस्यैव यदङ्गान्तरं र चस्यनास्नो-पासनं तत्प्रश्रंसार्थी ऽर्थवादोयं न फलविधिः । यदि पुन-विद्याविधाविधकारश्रवणाभावात्तत्करणनायामार्थवादिकं फर्ज करुप्येत ततो जानेष्टाविवायच्यमाणविश्रोषतया संविचताधि-कारकचना ततस समस्तार्थवादिकपाच्युक्तमेकमेवीपास-निमिति सिद्दम् । परकीयं व्याख्यानमुपन्यस्यति । "केचि त्पुनरि"ति । वाजसनेयकमणच्चादित्यविषयं छान्दे।ग्यम-पीखुपास्याभेदादभेदः । ततस्य वाजसनेयोक्तानां सत्यादी-नामुपसंचार इत्यनार्थे सैव चि सत्यादय इति सूत्रं त्या-ख्यानं तदेतदृषयति । "तन्न साध्वि"ति । ज्योतिष्टोमकर्म-सम्बन्धिनीयमुद्गीयव्यपात्रयेत्वनुबन्धाभेदेऽपि साध्यभेदाद्गेद इति विद्याभेदादनुषसंचार इति ॥

#### कामादीतरत्र तत्र चायतना-

### दिभ्यः॥ ३९॥

कान्द्रोग्यवाजसनेयविद्ययोर्यदापि सगुणनिर्मुणत्वेन भेदः। तथाचि । कान्द्रोग्ये ऋष यद्रचातमानमनुविद्य वजन्ति

एतां सत्यान् कामानित्यात्मवत् कामानामपि वेदत्वं श्रू-यते । वाजसनेये तु निर्गुणमेव परं ब्रह्मोपदिश्यते विमी-क्षायबूचीति तथापि तयोः परस्परगुणोपसंचारः। निर्गुणायां ताविदेवायां ब्रह्मस्तृत्यर्थमेव सगुणविद्यासम्बन्धिगुणोपसंचारः संभवी । सगुणायां च यदाष्ट्राध्वानाय न विज्ञत्वादिगुणी-पसंचारसंभवः । निच निर्मुणायां विद्यायामाध्यातव्यत्नेनैने चोदिता येनात्राध्येयत्वेन संबध्येरत्रपि तु सत्यकामादिगुण-नान्तरीयकत्वेनैतेषां प्राप्तिरित्युपसंचार उच्चते । एवं व्यव-स्थित एष संज्ञेपो ऽधिकरणार्थस्य साम्यवाक्रस्येप्येकवाका-शाधारत्वस्यापरत चाकाश्रतादात्म्यस्य श्रवणाद् भेदे वि-द्ययोर्न परसारगुणोपसंचार इति पूर्वपकः । राह्यन्तस्तु सर्वसास्यमेवोभयवाष्यात्मोपदेशादाकाराश्रव्देनैकवात्मोक्तो ऽ-न्यत्र च दहराकाशाधारः स एवोक्त इति सर्वसास्याद् ब्रह्मप्युभयवापि सर्वगुणोपसंचारः । सगुणनिर्गुणत्वेन तु विद्याभेदेपि गुणोपसंचारव्यवस्था दर्भिता । तसास्वर्वमव-दातम् ॥

### आदरादलोपः ॥ ४० ॥

च्यस्ति वैश्वानरविद्यायां तदुपासकस्यातिथिभ्यः पूर्वभोज-नम् । तेन यद्यवीयमुपासनागोचरा न चिन्ता साक्षात्तवापि तसंबद्दप्रथमभोजनसम्बन्धादस्ति सङ्गतिः । विचारगोचरं दर्भयति । "क्लान्दोग्ये वैश्वानरविद्यां प्रक्तत्वेति । विचारप्रयो-जनं संदेचमाच । निं भोजनचोपदति । ऋद पूर्वपश्वाभा-वेन संशयमाश्चिपति । "तद्यङ्गक्तमि"ति । "भक्तागमनसं-योगादि"ति। उत्तं खल्वेनस्रथमएंव तन्त्रे पदकर्माप्रयोजकं

नयनस्य परार्थत्वात् इत्यनेन यथा सोमन्नयार्था (१) नीयमानैकचायनी सप्तमपदपांगुग्रचणमप्रयोजनम् । न पुनरेकचायन्या नयनं प्रयोजयित । तत्कस्य चेतोः । सोमन्नयेण तन्नयनस्य प्रयुक्तत्वात् तदुपजीवित्वात्मप्तमपदपांगुग्रचणस्थेति ।
तथेचापि भोजनार्थभक्तागमनसंयोगात् प्राणाञ्जतेभीजनाभावे भक्तं प्रत्यप्रयोजनत्विमित्त नास्ति पूर्वपन्न इत्यपूर्वपसमिदमिषकरणमित्यर्थः। पूर्वपन्नमाश्चिष्य समाधन्ते । "स्वं
प्राप्ते, न लुष्यतेति तावदाच्यं। तावक्तव्यः सिद्दान्तप्रद्वानिराकरणार्थः। प्रकृति नसात्। उत्तरम् त्रादरात् । तदेव
स्कोरयित । "तथा ची"ित । जावाला चित्रावयित्त पूर्वोतिथिभयो ऽस्त्रीयादिति । त्रस्त्रीयादिति च प्राणाग्निचोत्रप्रधानं वचः ।

यथा चि क्षिधिता बाना मातरं पर्युपासते । एवं सर्वाणि भूतान्यग्निचीत्रमुपासते ॥

दित वचनाद् अग्निसे त्रस्थातिथीन् भूतानि प्रस्पिजीव्यत्वेन स्वपात्तदेकवाक्यतयेसपि पूर्वे तिथिभ्योश्रीयादिति प्रापाइतिप्रधानं चच्चते । तदेवं सित यथा वे स्वयमङ्गत्वा ऽग्निसोत्रं परस्य जुङ्गयादित्येवं तदित्यतिथिभोजनस्य प्राथम्यं निन्दित्वा स्वामिभोजनं स्वामिनः प्राणाग्रिसोत्रं प्रथमं प्राप्यक्ती प्राणाग्रिसोत्रादरं करोति । नन्वाद्रियतामेषा श्रुतिः प्राणाङ्गतिं किं तु स्वामिभोजनपस्य नाभोजनेपीत्यतः स्वास । "या दि न प्राथम्यन्वोपं सस्ते नतरां सा प्राथम्यन्वतो ऽग्निसोत्तस्य नोपं सस्तेनित मन्यते"। देदशः सस्वयमान्वतो ऽग्निसोत्रस्य नोपं सस्तेनित मन्यते"। देदशः सस्वयमान्वतो ऽग्निसोत्तस्य नोपं सस्तेनित मन्यते"। देदशः सस्वयमान्वतो ऽग्निसोत्रस्य नोपं सस्तेनित मन्यते"।

<sup>(</sup>१) कयार्थिमिति —पा० २ । .

दरः प्राणाग्रिचोत्रस्य यदिनिधिभोजनोत्तरकाचिविचनं स्वा-मिभोजनं समयादपक्तव्यातिथिभोजनस्य पुरस्तादिहितम् । तद्यदाग्रिचीचस्य धर्मिणः प्राथम्यधर्मचोपमपि न सच्ते श्रु-तिस्तदास्याः केव कथा धर्मिनोपं सचतदत्यर्थः । पूर्वपश्चा-क्षेपमनुभाष्य दूषयति । "ननु भोजनार्धे"ति । यथा चि कीष्डपायिनामयनगते ऋग्निचोत्रे प्रकरणान्तराञ्जेयमिकाग्नि-चोत्राङ्गिने द्रव्यदेवतारूपधर्मान्तररिकततया तदाकाङ्के सा-ध्यसाद्ययेन नैयमिकाग्निचीत्रसमाननामतया तद्वमातिदेशे-न रूपधर्मान्तरप्राप्तिरेवं प्राणाग्रिहोत्रेपि नैयमिकाग्निहोत्र-गतपयः प्रभृतिप्राप्ते। भोजनागतभक्तद्रव्यता विधीयते। न चै-तावता भोजनस्य प्रयोजकत्वम् । उक्तमेतरयया भोजनका-चात्तिक्रमात् प्राणाग्निचीत्रस्य न भोजनप्रयुक्तत्व(१)मिति। न चैकदेश्रद्रव्यतयोत्तराद्वीत् खिष्टक्षते, समवद्यतीतिवद्रप्रयोज-कलमेकदेशह्व्यसाधनस्यापि प्रयोजकलात्। यथा जाघन्या पत्नीः संयाजयन्तीति पत्नीसंयाजानां जाघन्येकदेशहत्य-जुषां जाघनीप्रयोजकत्वम्। स हि नामाप्रयोजको भवति यस्य प्रयोजकग्रहणमन्तरेणार्थी न ज्ञायते।यथा न प्रयो-जकप्रोडाग्रयचणमन्तरेणोत्तराईं जातुं शक्यम् । शक्यं तु जाघनीवद्गतां ज्ञातुम्। तस्नाद्यथा जाघन्यन्तरेषापि पग्रू-पादानं परप्रयुक्तपग्रहपजीवनं वा खण्डगो मांसविऋयिणो म् गडादिवदाक्तिक्पादीयते । एवं भक्तमपि प्रक्यमुपादातुम्। तसान भोजनस्य लोपे प्राणाग्रिहोत्रलोप इति मन्यते पूर्व-

<sup>(</sup>१) भोजनाप्रयुक्तत्वमिति—पा० २ ।

[म्रह्मण हसू ४०] [ ६५० ] [भामती] पश्ची । त्रक्किरिति तु प्रतिनिध्युपादानमावश्यकलसूचनार्थं भाष्यकारस्य ॥

## उपस्थितेतस्तद्वनात् ॥ ४१ ॥

तद्वीमीयमिति चि वचनं किमपि सन्निचितद्रव्यं (१) चोमे विनियुङ्को तदः सर्वनामः सन्निह्तितावगममन्तरेणाभिधाना-पर्यवसानात्तदनेन स्वाभिधानपर्यवसानाय तद्यङ्गतं प्रथममा-गक्केदिति संनिचितमपेच्य निर्वितितव्यम् । तच सन्निचितं भक्तं भोजनार्थमित्युत्तराद्वीत् खिष्टकते समनद्यतीतिवन्न भक्तं वापो वा द्रव्यान्तरं वा प्रयोक्तुमर्चति । जाघन्यास्ववयव-भेदस्य नामीपोमीयपश्वधीनं निरूपणं स्वतन्त्रसंगि तस्य स्ना-ख्यस्य(२) दर्शनात्तसादस्त्येतस्य जाघनीतो विशेषः । यचीत्तं चोदकप्राप्तद्रव्यवाधया भक्तद्रव्यविधानमिति।तदयुक्तम्।विध्यु-द्देशगतस्याग्निचीत्रनाम्बस्ययाभावादार्थवादिकस्य तु सिद्धं किं चित्सादृग्यमुपादाय स्तावकत्वेनोपपत्तेर्न तङ्कावं विधातुमई-तीत्याच । "न चाच प्राक्तताग्निचोचधर्मप्राप्तिरि"ति । ऋपि चामिचीत्रसः चोदकतो धर्मप्राप्तावभ्युपगस्यमानायां बद्धतरं प्राप्तं बाध्यते । न च संभवे बाधनिचयो न्यायाः । क्रष्ण-चचरै। खन्त्रगत्या प्राप्तवाधीभ्युपेयतद्रत्याच । "धर्मप्राप्ते। वाभ्यु-पगस्यमानायामि"ति । चोदकाभावमुपोदचयति।"ऋत एव चेद्यापी"ति। यत एवीक्तीन क्रमेणातिदेशाभीवी ऽत एव रां-पादिकत्वमिश्रचीत्राङ्गानाम् । तत्प्राप्ती तु सांपादिकत्वं नी-पपद्येत । कामिन्यां किच कुचवदनाद्यसत्ता चक्रवाकनिजना-

<sup>(</sup>१) संनिहितेति-नास्ति 3 |

<sup>(</sup>२) सूनाख्यस्येति पा- ३ ।

दिरूपेण संपाद्यते । न तु नद्यां चक्रवाकादय एव चक्रवा-कादिना संपाद्यन्ते । च्यतोष्यवगच्छामो न चोदकप्राप्तिरिति । यन्त्वाद्रदर्भनिमित तङ्गोजनपक्षे प्राथम्यविधानार्थम् । यस्मि-न्यस्ये धर्मानवचोपस्तस्मिन् धर्मिणोपि न त्वेतवता धर्मिनित्यता सिध्यतीति भावः । नन्चितिथिभोजनोत्तरकाचता स्वामिभोज-नस्य विद्यतित कथमसे बाध्यतद्रत्यत च्याद् । "नास्ति वचनस्यातिभारः" । सामान्यभाषवाधायां विशेषणाषस्या-तिभारो नास्तीत्यर्थः ॥

# तिनद्धारणानियमस्तद्दष्टेः पृथग्-

# घ्यप्रतिबन्धः फलम्॥ ४२॥

यथैव यस्य पर्णमयी जुक्कभवित न स पापं स्नोतं ग्रट-णोतीत। एतदनारभ्याधीतमन्यभिचरितक्रत्संवन्धं जुक्कदारा क्रत्प्रयोगवचनग्रचीतं क्रत्वथं सत्प्रजानपेक्षम्। सिद्धवर्तमाना-यादेशप्रतीतं न राविसववत् प्रज्ञतया स्वीकरोतोति। एव-मन्यभिचरितक्ममंसंवन्धोद्गीयगतम्पासनं कर्मप्रयोगवचनग्रची-तं न सिद्धवर्तमानापदेशावगतसमस्तकामावापकत्वकशणप्रज्ञ-कष्पनायाजम्। परार्थत्वात्। तथा च पारमधं सूत्रम्। द्रत्य-संस्कारकर्मस्त परार्थत्वात्। तथा च पारमधं सूत्रम्। द्रत्य-संस्कारकर्मस्त परार्थत्वात्पात्वश्रुतिरर्थवादः स्वादिति । एवं च स्ति क्रतौ पर्णतानियमवदुपासनानियम इति प्राप्त, उ-च्यते । युक्तं पर्णतायां प्रज्ञश्रुतेरर्थवादमावत्वम् । निद्य-र्णाताजनाश्रया यागादिवत् प्रज्ञसंवन्धमनुभवित्मर्चति। स्व-व्यापारस्वपत्वात् । व्यापारस्थैव च प्रज्ञवन्त्वात् । यथान्जस्त्य-क्तिमतः प्रज्वदर्भनादिति । नापि खादिरतायामिव प्रक्रतक-

तुसंबन्धो यूप त्रात्रयस्तदात्रयः प्रक्ततोस्ति त्रमारभ्याधीतत्वा-त् पर्णमयतायाः । तस्नादाक्येनैव जुद्रसंबन्धदारेण पर्णतायाः क्रतुराश्रयो ज्ञापनीयः । न चातत्परं वाक्यं ज्ञापियतुमर्च-तीति तत्र वाक्यतात्पर्यमवश्यात्रयणीयम् । तथा च तत्परं सन्न पर्णतायाः फलसंबन्धमपि गर्मायतुमर्चति । वाक्यभे-दप्रसङ्गात् । उपासनानां तु व्यापारातमत्वेन स्वत एव फ-लसंबन्धोपपत्तेः । उद्गीयाद्यात्रयणं फले विधानं न विक्ध्य-ते। विश्रिष्टविधानात् फचाय खनूद्गीयसाधनकमुपासनं विधी-यमानं न वाक्यभेदमावचित । नन् कर्माङ्गोद्गीयसंस्कार उपासनं प्रोक्षणादिवत् दितीयाश्रुतसङ्गीयमिति तथा चाञ्ज-नादिष्विव संस्कारेषु फजश्रुतेरर्थवादलम् । मैवम्। नद्य-चोद्गीयस्रोपासनं किं तु तद्वयवस्रोकारस्रोत्युक्तमधस्तात्। न चें।कारः कर्माङ्गमपि तु कर्माङ्गोद्गीथावयवः न चानुप-योगमीचितम् । तसात्मकृत् जुद्दोतीतिवदिनियोगभङ्गेनी-द्वारसाधनादुपासनात्फलमिति सम्बन्धः । तसाद्ययाक्रत्वा-अयाख्यपि गोदोचनादीनि फलसंयोगादनित्यानि एवमुद्गी-थाद्युपासनानीति इष्टव्यम् । श्रेषमुत्तं भाष्ये । "न चेदं फलअवणमर्थवादमात्रमि"ति । ऋर्यवादमात्रत्वे ऽत्यन्तपरोक्षा वृत्तिर्यथा न तथा फलपरत्वेन तु वर्तमानापदेशान् साम्रा-त्फर्च प्रतीति । ऋत एव प्रयाजादिषु नार्थवादादर्तमानी-पदेशात्फजकच्यना । फजपरत्वे त्वस्य न शक्यं प्रयाजादी-नां पारार्थ्येनाफचलं वक्तुमर्चनि ॥

# पदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥

तत्तच्छुत्यथानोचनया वायुप्राणयोः खद्धपाभेदे सिद्दे त-द्धीननिद्धपणतया तदिषयोपासनाप्यभिन्ना। न चाध्यात्मा-धिदैवगुणभेदाद् भेदो निह गुणभेदे गुणवतो भेदी न-च्चिमिचेचचुदोतीति उत्पन्नसामिचोत्रस तप्डुनादिगुण-भेदाद् भेदो भवति । जलदामानकर्मसंयुक्तो हि गुणभेदः कर्मणो भेरकः । यथाभिशावाजिनसंयुक्तयोः कर्मणो-नीत्यन्नकर्मसंयुक्तः । ऋधानमाधिदैवीपदेशेषु चोत्यन्नीपा-सनासंयोगः । तथोपक्रमोपसंचाराचोचनया विद्यैकत्वविनि-अथादेकीव सक्रत्मवृत्तिरिति पूर्वपशः । राद्वान्तस्तु । सत्यं विद्यैकत्वम् । तथापि गुणभेदात्प्रवृत्तिभेदः । सायंप्रातःका-चगुणभेदाद्यथैकसिन्निप अग्निचीचे प्रवृत्तिभेदः । एवमिचा-पि ऋध्यात्माधिदैवगुणभेदादुपासनस्वेतस्यापि इति सिद्दम् । "ऋध्यानार्थो द्वायमध्यात्माधिदैवविभागोप-देश" इति । श्रीग्रहोत्रखेवाध्यानस्य क्वते दिधतण्डुचादिव-द्यं पृथगुपदेशः । "एतेन व्रतोपदेश" इति । एतेन तत्त्वा भेदेन । एवकारस वागादित्रतनिराकरणार्थः । नन्वेतस्यै देवताये इति देवतामाचं श्रूयते न तु वायुस्तत्क्रयं वायु-प्राप्तिमाच इत्यत आच । "देवतेत्यत्र वायु"रिति। वायुः ख-स्वान्यादीन् संवृणुतद्वान्यादीनपेच्यानविकिन्नोग्न्याद्यस् तेनैवाविकता इति संवर्गगुणतया वायुरनविकत्ना देवता । "सर्वेषामभिगमयिन्न"ति । मिलितानां श्रवणाविग्रेषाद् इन्द्रस्य देवताया अभेदात् । त्रयाणामपि पुरोडामानां सहप्रदाना- ग्रङ्कायामुत्यत्तिवाक्यएव राजाधिराजखराजगुणभेदात् । या-ज्यानुवाक्याव्यव्यासिवधानाच । यथान्यासमेव देवतापृथ-क्वात्प्रदानपृथक्तं भवति । सचप्रदाने चि व्यव्यासिव-धानमनुपपत्रम् । क्रमवित प्रदाने व्यव्यासिविधरर्थवान् । तथाविधस्येव क्रमस्य विविज्ञततात् । सुगममन्यत् ॥

# लिङ्गभूयस्त्वात्ताद्धि बलीयस्त-

#### दिप ॥ ४४ ॥

इच सिद्धान्तेनोपकस्य पूर्वपचियत्वा सिद्धान्तयित । तत्र यद्यपि भूयांसि सन्ति चिङ्गानि मनिष्यदादीनां स्वातन्त्य-स्वकानि । तथापि न तानि स्वातन्त्येण स्वातन्त्यं (१) प्रति प्रापकाणि । प्रमाणप्रापितं तु स्वातन्त्यमुपोद्दचयन्ति । न चात्रास्ति स्वातन्त्यप्रापकां प्रमाणम् । न चेदं सामर्थ्यचशणं चिङ्गं येनास्य स्वातन्त्येण प्रापकां भवेत् । तद्वि सामर्थ्यमभि-धानस्य वार्थस्य वा स्वाद्यथा पृषाद्यनुमन्त्रणमन्त्रस्य पृषानु-मन्त्रणे यथा वा पश्चा यज्ञतेति एकत्वसङ्ग्राया ऋर्थ-स्य सङ्ख्येयावच्छेदसामर्थ्यम् । न चेदमन्यस्वार्थदर्शनचश्चणं चिङ्गम् । तथा स्तृत्यर्थेन नास्य विध्यद्देश्रेनेकवाक्यतया विधिपत्त्वात् । तस्नादस्ति सामर्थ्यचश्चणे (२) विरो-द्विरि प्रकरणमप्रत्यूचं मनिष्यदादीनां क्रियाश्रेषतामवगम-यति । न च ते हैते विद्याचित एवेत्यवधारणश्रुतिः क्रि-यानुप्रवेशं वारयित । येन श्रुतिविरोधे सित न प्रकरणं

<sup>(</sup>१) स्वातन्त्रयमापकीणाति पा०-- 3

<sup>(</sup>२) छिङ्गइत्यधिकं ३ पुस्तके।

भवेत् बाच्चसाधनतापाकरणार्थत्वादवधारणस्य । न च वि-द्ययाचैवं विद्श्विता भवन्तीति पुरुषसंबन्धमापादयद्वाकां प्रकरणमपवाधितुमर्चति । त्रान्यार्थदर्भनं खल्वेतदपि । न च तस्वातन्त्येण प्रापकमित्युक्तम्। तसात्तदपि न प्रकर-णविरोधायाचिमिति सांपादिका अप्येते अग्रयः प्रकरणात् क्रियानुप्रवेशिन एव मानसवत् । द्वादशाचे तु श्रूयते । ऋन-या त्वा पात्रेण समुद्रं रसया प्राजापत्यं मनो गृहं गृह्णामीति। तत्र संग्रयः । किं मानसं दादग्राचादचरन्तरमृत तन्मध्य-पातिनो दशमस्याक्रोङ्गमिति । तत्र वाम्वै दादशास्रो मनो मानसमिति मानसस्य दादशाचाद् भेदेन व्यपदेशाद् वा-क्मनसभेदवद्गेदः । निर्दूतानि दादणाचस्य गतरसानि क्-न्दां सि तानि मानसेनैवाप्यायन्तीति च दादणा इस मानसेन स्तूयमानत्वाद्वेदे च सति स्तुतिस्तुत्यभावस्योपपत्तेः । दा-दशाहादहरनारं न तदङ्गं पत्नीसंयाजान्तवाचाऋा पत्नीः संयाज्य मानसाय प्रसर्पन्तीति च मानसस्य पत्नीसंयाजस्य परस्तात् श्रुतेः । त्रयोदशाचेष्यवयुत्य दादशसंख्यासमवा-यात् क्यं चिज्जघन्ययापि वृत्त्या दादणाचे संज्ञाविरोधा-भावादिति प्राप्ते ऽभिधीयते । प्रमाणान्तरेण चि चयोदश-त्वे क्लां सिद्धे दादशाच इति जघन्यया वृत्त्ये। नीयेत । न लिस्ति तादृशं प्रमाणान्तरम् । न च व्यवदेशभेदोच्यत्तरत्वं कालायितुमर्चति । ऋङ्गाङ्गिभेदेनापि तदुपपत्तेः । ऋत एव च स्तुत्यस्तावकभावस्याप्युपपत्तिः । देवदत्तस्येव दोघैः केशेः। पत्नीसंयाजान्तता तु यदायौत्मिकी तथापि दश-मस्याक्री विभोषवचनान् मानसाति ग्रह्मणासादनहवनादीनि पत्नीसंयाजात्पराचि भविष्यन्ति । किमिव चि न कुर्याद् वचनमिति । एष वै दश्रमस्थाक्नो विसर्गी यन्तानसमिति वच-नात् । दश्रमाचरङ्गता गम्यते । विसर्गीन्तो उन्तवतो धर्मी न स्वतन्त्र इति । दश्रमेचिन मानसाय प्रसर्पन्तीति दश्र-मस्याक्त श्राधारत्विर्देशाच तदङ्गं मानसं नाचरन्तरमिति सिद्दम् । तदिच दादशाचसंबन्धिनो दश्रमस्थाक्नोङ्गं मानस-मिति धर्ममीमांसाद्धचक्रतोक्तम् । दश्रराचगस्थापि दश्रम-स्थाक्नोङ्गमिति भगवान्तास्थकारः । श्रुत्यन्तरवन्तेनाच । यथा दश्रराचस्य दश्रमेचन्यविवाक्य इति । श्रविवाक्य इति दश्र-मस्याक्नो नाम ।

# अतिदेशाच ॥४६॥

निष्ट सांपादिकानामग्रीनामिष्टकास्य चितेनाग्निना किं चि-दिस्ति साद्देण्यमन्यचिक्तयानुप्रवेशात् । तसादिपि न स्वतन्त्र इति प्राप्ते, ऽभिधीयते ॥

# विद्यैव तु निर्द्धारणात्॥ ४०॥

मा भ्रद्रन्येषां श्रुतिविध्यहेशानामन्यार्थदर्शनानामप्राप्तप्रापन कालमेतेषु लश्रुतिविध्यहेशोषु वचनानि लपूर्वत्वादिति न्या-याद् विधिष्तन्नेतव्यस्तया चैतेभ्यो याहशोर्थः प्रतीयते तदनु-रूप एव स भवति। प्रतीयते चैतेभ्यो मनश्चिदादीनां सान्तव्यं चावधारणं च फलभेदसमन्वयञ्च पुरुषसंबन्धञ्च । न चास्य गोदोच्चनादिवत् कालर्थाश्रितत्वं येन पुरुषार्थस्य कर्मपार-तन्त्यं भवेत् । न च विद्याचित एवेत्यवधारणं बाह्यसाध-नापाकरणार्थम् । स्वभावत एव विद्याया बाह्यानपेश्चलिसद्धेः । तस्मात्परिश्रेषान्मानसग्रस्वत् क्रियानुप्रवेशश्रद्धापाकरणार्थमवधारणम् । न चैवमर्थत्वे संभवित द्योतकत्वमात्रेण निपातस्रुतिः पीडनीया । तस्मात् स्रुति खिङ्गवाक्यानि प्रकरणमपोद्य स्वातन्त्र्यं मनस्रिदादीनामवगमयन्तीति सिद्धम्। स्रमुवन्धातिदेशस्रुत्यादिभ्य एवमेव विज्ञेयम् । ते च भाष्यएव
स्कुटाः । यदुक्तं पूर्वपिषणाकत्वङ्गत्वे पूर्वेणेष्टकाचितेन मनस्रिदादीनां विकन्प इति । तद्गुन्ध्यकार्यत्वेन दूषयित । 'न
च सत्येव क्रियासंबन्धं 'इति । स्रिप च पूर्वापरयोभागयोविद्याप्राधान्यदर्शनात् तन्मध्यपातिनोपि तत्सामान्याद् विद्याप्रधानत्वमेव चंच्यंते न कर्माङ्गत्वमित्याद्य स्वतेण ॥
परेण च इाठदस्य तादिस्यं भूयस्त्वा-

## त्त्वनुबन्धः ॥ ५२ ॥

स्पुटमस्य भाष्यम् । श्रस्ति राजस्यः । राजा स्वाराज्य-कामो राजस्येन येजेतेति । तं प्रक्रत्यामनित्त । श्रवेष्टिं नामेष्टिम् । श्राग्नेयोष्टाकपानो सिरप्यं दक्षिणेत्येत्रमादितां प्रक्रत्याधीयते । यदि ब्राह्मणो यजेत बाईस्पत्यं मध्ये नि-धायाज्ञतिं ज्ञत्वाभिघारयेद्यदि वैश्यो वैश्वदेवं यदि राजन्य ऐन्द्रमिति । तत्र संदिद्यते किं ब्राह्मणादीनां प्राप्तानां निमित्तार्थेन श्रवणमृत ब्राह्मणादीनामयं यागो विधीयत-इति । श्रव यदि प्रजापान्यनकण्डकोद्वरणादि कर्म राज्यं तस्य कर्ता राजेति राजग्रव्यस्थार्थः । ततो राजा राजस्व-येन यजेतेति राज्यस्य कर्त्व राजस्वयेधिकारः । तस्नात्यंभ-

वन्यविश्रेषेण ब्राह्मणश्चियवैश्या राज्यस्य कर्तार इति सि-हुम् । सर्वरवैने राजखरे प्राप्ता इति । यदि ब्राह्मणी यजे-तेत्वेवमादयो निमितार्थाः श्रुतयः। श्रथ तु राज्ञः कर्म राज्य-मिति राजकर्त्वयोगान् तत्कर्म राज्यं ततः को राजेत्यपेशा-यामार्येषु तत्प्रसिद्धेरभावात् पिकनेमतामरसादिश्रव्हार्याव-धारणाय म्बेक्कप्रसिद्धिरिवान्ध्राणां खनियजाती राजग्रब्दप्र-सिद्धिसदवधारणकारणमिति चिचय एव राजेति न ब्राह्मण वैज्ययोः प्राप्तिरिति राजसूयप्रकरणं भित्त्वा ब्राह्मणादिकर्ढ-काणि पृथगेव कर्माणि प्राप्यन्तद्ति न नैमित्तिकानि। तच किं तावत्प्राप्तं, नैमित्तिकानीति । राज्यस्य कर्ता राजेति । च्यार्याणामान्ध्राणां चाविवादः । तथाचि । ब्राह्मणादिषु प्र-जाप। जनकर्ष्यु कनकदण्डातपत्रश्वेतचामरादिख। ऋनेषु राज-पदमान्ध्रायायायाविवादं प्रयुच्जाना दश्यन्ते । तेनाविप्रति-पत्तेविप्रतिपत्तावष्यार्थान्ध्रप्रयोगयोर्थववराचवदार्थप्रसिद्धेरान्ध्र-प्रसिद्धितो बनीयसीत्वात् । बन्ववदार्यप्रसिद्धिवरोधे त्वतन्त्रू-चायाः पाणिनीयप्रसिद्धेर्विरोधे त्वनपेशं स्थादिति न्यायेन बाधनात्तदनुग्णतया वा कयं चित्रखनकुनादिवदन्वाख्यान-माचपरतया नीयमानत्वादाञ्यस्य कर्ता राजेति सिद्धे नि-मित्तार्थाः श्रुतयः। तथा च यदि ग्रब्दोप्याञ्जसः स्था-दिति प्राप्त, मेवं प्राप्त उच्चते ।

रूपतो न विश्वेषोस्ति च्चार्यम्बेक्तप्रयोगयोः । वैदिकाद्दाक्यभेषात्त विश्वेषस्तत्र दर्भितः ॥ तदिच राजभन्दस्य कर्मयोगादा क्तैति प्रयोगः । क- र्ह्मप्रोगादा कर्मणीति विज्ञये वैदिकवाक्यशेषवद्भियुक्त-तरस्यात्र भवतः पाणिनेः स्मृतेर्निणीयते । प्रसिद्धरान्ध्राणा-मनादिरादिमती चार्याणां प्रसिद्धः । गोगाव्यादिश्रव्दवत् । न च संभावितादिमङ्गावा प्रसिद्धः पाणिनिस्टितिमपोद्याना-दिप्रसिद्दिमादिमतीं कर्तुमुखदते । गाव्यादिग्रव्दप्रसिद्देरना-दित्वेन गवादिपदप्रसिद्धेरप्यादिमत्त्वापत्तेः । तस्रात्यापिनी-यस्टत्यनुमतान्ध्रप्रसिद्धिवनीयस्त्वेन श्वनियत्वजाता राजप्रब्दे मुख्ये तत्कर्तर्यतच्चाता राजग्रन्दो गाष इति । श्रविय-खीवाधिकाराट् राजसूये तत्प्रकरणमवीद्यावेष्टेरुत्कर्षः । अ-न्वयानुरोधी यदिशब्दी न त्वपूर्वविधी सित तमन्यययि-तुमईति। ऋत एवाद्वर्यदिग्रब्द्परित्यागी रूचध्याचारक-**ज्यनेति । इयं च**राजसूयादधिकारान्तरमेतयान्नाद्यकामं याजयेदिति नास्तीति क्वत्वाचिन्ता। एतस्सिंस्विधकारेन्नाद्य-कामस्य चैवर्णिकस्य संभवात् प्राप्तेर्निमितार्थता ब्राह्मणादि-श्रवणस्रोति दुर्वारैवेति ॥

एक आत्मनः शरीरे भावात् ॥ ५३॥

अधिकरणतात्पर्यमाद । "इचे"ति । समर्थनप्रयोजनमा-द । "बन्धमोक्षे"ति । असमर्थने बन्धमोक्षाधिकाराभाव-माद । "न द्यापती"ति। अधिक्षानतन्त्रोक्तेन पानक्क्ष्यं ची-द्यति । "नन्वि"ति। परिदर्गति । "उक्तं भाष्यक्षते"ति । न सूत्रकारेण नत्रोक्तं येनपुनक्क्तं भवेदपि तु भाष्यक्रते-ति अत्रत्यस्यैवार्थसूगपकर्षः प्रमाणचक्षणोपयोगितया तत्र कृत इति । यत इत् सूत्रकृदच्यत्यत एव भगवतोपवर्षणो द्वारोपकर्षस्य क्रतः । विचारस्यास्य पूर्वोत्तरतन्त्रभेषमाद । "द्र चे"ति । पूर्वोधिकरणसंगितमाद । "त्रि चे"ति । नन्वात्मास्तित्वोपपत्तय एवाजोच्यन्तां किं तदाश्चेपेणेत्यत न्याद्य । "त्राश्चेपपूर्विका द्वी"ति । त्राश्चेपमाद्य । "त्रत्रेके देवमानात्मदर्भिन" इति । यद्यपि समस्तव्यस्तेषु पृथिव्यप्ते-जोवायुषु न चैतन्यं दृष्टं तथापि कायाकारपरिणतेषु भविव्यति । न द्वि किखादयः समस्तव्यस्ता न मदना दृष्टा इति मदिराकारपरिणता न मदयन्ति । त्रवितिक्तः तदधि-धानः कुण्डद्व द्वीति । त्रत एवाचं स्यूचो गक्कामीत्यादि-सामानाधिकरण्योपपत्तिरद्वमः स्यूचादिभः । न जातु दिधिसानाधिकरण्योपपत्तिरद्वमः स्यूचादिभः । न जातु दिधिसानाधिकरण्योन मधुरादीनि कुण्डस्यैकाधिकरण्यमनुभवन्ति । सितं मधुरं कुण्डमिति । न चाप्रत्यक्षमात्मतन्त्वमनुमानादिभः भक्यमुन्नेतुम् । न खल्वप्रत्यश्चं प्रमाणमन्ति । उत्तं दि ।

देशकाचादिकपाणां भेदाद्विन्नात्त शक्तिषु । भावानामनुमानेन प्रसिद्धरतिदुर्चभा इति ।

यदा च उपज्ञिसाध्यनान्तरीयकभावस्य जिङ्गस्येयं गृतिः।
तदा केव कया तष्टव्यभिचारस्य ग्रब्स्य ग्रधापन्तेशास्यन्तपरीक्षार्थगोचराया उपमानस्य च सर्वे कदेशसाहस्यविकन्तितस्य । सर्वसाहस्ये तन्तात् । एकदेशसाहस्ये चातिप्रसङ्गात् ।
सर्वस्य सर्वेषोपमानात् । सीत्रस्तु चेतुर्भाव्यक्तता व्याख्यातः।
चेष्टा चिताचितप्राप्तिपरिचारायो व्यापारः । स च ग्ररीरा-

धीनतया द्रायमानः ग्ररीरधर्म एवं प्राणः स्वासप्रश्वासादि हि-पः ग्ररीरधर्म एव । द्रक्काप्रयं व्यव्याप्तान्तराः तथापि ग्ररीरातिरिक्तस्य तदात्रयानुपं ब्रेशः सति ग्ररीरभावात् स्वन्तः ग्ररीरात्रया एवं, स्वन्यथा दृष्टद्यानादृष्टक व्यनाप्रसङ्गा-त्। ग्ररीरातिरिक्तस्यात्मनि प्रमाणाभावात् ग्ररीरे च सं-भवात् ग्ररीरमेवेक्कादिमदात्मिति प्राप्त, उच्यते।

# व्यतिरेकस्तद्वावाभावित्वान् न तृ-

## पलब्धिवत् ॥ ५४ ॥

नाप्रत्यशं प्रमाणिमिति ब्रुवाणः प्रष्ट्यो जायते कुतो भवान् अनुमानादीनामप्रामाण्यमवधारितवान् इति। प्रत्यशं चि जिङ्गादिरूपमावग्राचि नाप्रामाण्यमेषां विनिश्चेतुमर्च-ति। न चि धूमज्ञानिमवैषामिन्द्रियार्थसंनिकषांद्रप्रामाण्य-ज्ञानमुदेतुमर्चति। किं तु देशकालावस्थारूपभेदेन व्यभि-चारोत्प्रेश्वया। न चैतावान् प्रत्यश्चय व्यापारः संभवति। यथा-ज्ञः। नचीदिमयतो व्यापारान् कर्तुं समर्थं संनिच्चितविषयवलेनोत्पत्तरिवचारकालादिति। तस्मादिश्वनिच्चतापि प्रमाणान्तरमथ्युपेयम्। अपि च प्रतिपन्नं पुमासमपद्याप्यप्रमाणान्तरमथ्युपेयम्। अपि च प्रतिपन्नं पुमासमपद्याप्यप्रमित्रसंदिग्याः प्रेशविद्धः प्रतिपाद्यन्ते। न चैषामित्यंभावो भवत्प्रत्यक्षगोचरः न खच्चेते गौरत्वादिवत् प्रत्यक्षगोचराः। किं तु वचनचेष्टादिनिङ्गानुमेयाः। न च लिङ्गं प्रमाणं यत(१) एते सिध्यन्ति। न पुंसामित्यंभावमिवज्ञाय यं कं चन पु-

<sup>(</sup>१) छिद्रमप्रमाणयत-पा० २ ।

रूषं प्रनिपिपाद्यिषतीनवधेयवचनस्य प्रेशावन्ता नाम । ऋपि च पश्रवीपि चिताचितप्राप्तिपरिचारार्थिनः कोमलश्रव्याया-मनायां भवि प्रवर्तन्ते । परिचरन्ति चाध्याननृणकण्टका-कीर्णाम् । नास्तिकस्तु पशोरपि पश्चिरिष्टानिष्टसाधनमिन-दान् । न खल्वसिन्ननुमानगोचरप्रवृत्तिनिवृत्तिगोचरे प्रत्यश्रं प्रभवित । न च परप्रत्यायनाय प्रब्दं प्रयुच्जीत प्राब्दस्यार्थ-खाप्रत्यश्वतात् । तदेव मा नाम भून्नास्तिकस्य जनान्त-रमिसनेव जनान्यपिखतोस्य मृकत्वप्रवृत्तिनिवित्तिवरहरूपो मदान्नरकः। पराकान्तं चाच सूरिभिः। श्रायन्तपरोद्यगी-चरा वान्ययानुपपद्यमानार्थप्रभवार्यापत्तिः। भ्रयः सामान्ययो-गेन चोपमानमुपपादितं प्रमाणच्छणे, तदचास्तु तावत्प्रमा-णान्तरं प्रत्यश्रमेवाचंप्रत्ययः ग्ररीरातिरिक्तमाचम्बतद्वयः व्यितरेकाभ्यामवधार्यते । योगव्याघ्रवत् स्वप्नदशायां च ग्र-रीरान्तरपरिग्रचाभिमानेष्यचंकारास्प्रदस्य प्रत्यभिज्ञायमानत-मित्युक्तम् । सूचयोजनातुन त्वव्यतिरिक्तः किंतुव्यति-रिक्त त्रात्मा देशत् । कुतस्तद्भावाभावित्वात् । चैतन्यादि-र्यदि ग्ररीरमुँकः ततीनेन विश्वेषगुणेन भवितव्यम् । न तु संख्यापरिमाणसंयोगादिवत् सामान्यगुणो न । तथा च ये धतविश्रेषगुणास्ते यावङ्गतभाविनो दृष्टा यथा रूपाद्यः। नंद्यस्ति संभवः भृतं च रूपादिरहितं चेति । तसाङ्गतवि-श्रीषगणहृपादिवैधर्म्यात् न चैतन्यं श्ररीरमुणः । एतेनेक्हा-दीनां ग्ररीरविश्वेषगुणलं प्रत्युक्तम् । प्राणचेष्टादयो यद्यपि देचधर्मा एव । तथापि न देचमात्रप्रभवाः । स्टतावस्थाया- [भामती] [ ६६६ ] [त्र ६ पा ६ च ५४]

मपि प्रसङ्गात् । तसादासीते अधिष्ठानाहे सधर्मा भवन्ति । स देचातिरिक्त चाता चडएकारणलेभ्युपगम्यमाने तस्यापि देचात्रयत्वानुपतत्तरात्मेवाभ्युपेतव्य इति । वैधर्म्यान्तरमाच । "देचधर्माञ्चे"ति । खपरप्रत्यक्षा चि देचधर्मा दृष्टा यथा कपादयः । इक्कादयस्तु स्वप्रत्यक्षा एवेति देवधर्म्यवैधर्म्यम्। तस्राद्िप देशतिरिक्त धर्मा इति । तत्र यद्यपि चैतन्य-मपि भ्रतविश्रोषगुणः तथापि यावङ्गृतमनुवर्तेत । न च म-द्रमत्या व्यभिचारः । सामर्थ्यस सामान्यग्णत्वात् । ऋपि च मदम्रक्तिः प्रतिमदिरावयवं मात्रयावतिष्ठते । तद्रहेचेपि चैतन्यं तद्वयवेष्वपि मात्रया भवेत्। तथा चैकस्मिन्देचे ब-च्वः चेतयेरन् । न च बद्धनां चेतनानामन्योन्याभिप्राया-न्विधानसंभव इति एकपाश्रनिबद्वाद्व बच्चो विचंगमाःवि-रुद्वादिक्वियाभिमुखाः समर्था अपि न चसामानमपि देशम-तिपतित्मुत्वचन्ते । एवं ग्ररीरमपि न निं चित्कर्तुमुत्वच-ते। ऋषि च नान्वयमात्रात्तद्वर्मधर्मिभावः शक्यो विनिस्रे-तुम् । मा भ्रदाकाशस्य सर्वे धर्मः सर्वेध्वन्वयात् । ऋपि लन्वयव्यतिरेकाभ्यां संदिखश्चात्र व्यतिरेकः 🏶 तथा च न साधकत्वमन्वयमात्रस्रोत्यादः । "त्रपि च सति तावदि"ति। दूषणान्तरं विवसुराक्षिपति । "किमात्मकं चे"ति । सप्वै-क्राम्येनाच । "नची"ति । नास्तिक म्राच । "यदनु-भवनिम"ति । यथा चि भूतपरिणामभेदो ऋपादिन तु भ्रतचतृष्टयादर्शान्तरम् । एवं भ्रतपरिणामभेद एव चैतन्यम्। न तु स्तेभ्योर्थान्तरम् । येन पृथिव्यापतेजो वायरिति

तत्त्वानीति प्रतिज्ञाव्याघातः स्वादित्यर्थः । एतदुर्त्तं भवति । च-तुर्णामेव भ्रतानां समस्तं जगत्परिणामो न त्वित्त तत्त्वान्त-रं यस परिणामी ह्रपादयोन्यदा परिणामान्तरमिति। ऋती-क्ताभिस्तावदुपपत्तिभिर्देचधर्मत्वं निरस्तम् । तथाप्युपपत्त्यन्त-राभिधित्ययाच । तत्तचीति । भ्रतधर्मा द्भपादयो जडत्वादि-षया एव दृष्टा न तु विषयिषाः । न च कोषां चिद्विषया-णामपि विषयित्वं भविष्यतीति वाच्यम् । खात्मनि वृत्तिवि-रोधात् । न चोपनध्यावेष प्रसङ्गसास्या ऋजनायाः स्वयंप्र-काभ्यत्वाभ्युपगमात् । क्वतोपपादनं चैतत्पुरस्तात् उपचन्धिव-दिति सूत्रावयवं योजयति । "यथैवास्या"इति । उपनन्धि-द्याचिण एव प्रमाणान् भरीरव्यतिरेकोऽप्यवगम्यते । तस्या-स्ततः खयंप्रकाशप्रवयेन भूतधर्मेभ्यो जडेभ्यो वैनकार्येन व्यतिरेकनिश्वयात् । ऋस्तु तर्चि व्यतिरेकोपचिश्वर्भतेभ्यः खतन्त्रा तथाप्यातानि प्रमाणाभाव इत्यत श्राच । "उप-चिश्वस्त्रमेव च न त्रात्मे"ति । त्राजानतस्तावदुपचिश्व-भेदो नानुभ्रयतर्ति विषयभेदादभ्युपेयः। न चोपन्ध्रिक्यतिरे-किणां विषयाणां प्रथा संभवतीत्युपपादितम् । न च विष-यभेदग्राचि प्रमाणमस्तीति चोपपादितं ब्रह्मतत्त्वसमीखा-यामसाभिः । एवं च सित विषयह्रपतद्वेदावेव सुदुर्जभा-विति दूर्रानरस्ता विषयभेदादुपचिश्यभेदसंकथा । तेनीपच-च्येरपचच्युत्वमपि न तात्त्विकम् । किं त्वविद्याकित्वितम् । तनाविद्याद्यायामणुपन्थेरभेद इत्याच । "ऋचमिदमहा-श्वमिति चे"ति। न कोवसं तात्त्विकाभेदान्नित्यत्वमतात्त्विका-

[भामती] [ ६६५ ] [ त्र ३ पा ३ छ ५४ ) दिप नित्यत्वमेवेति तस्यार्थः । स्मृत्याद्युपपत्तेस्य नानात्वे चि नान्येनोपचन्धेन्यस्य पुरुषस्य स्मृतिनीपपद्यतद्रत्यर्थः । निराक्ततमप्यर्थे निराकरणान्तरायानुभाषते। "यत्तूक्त मि"ति। यो चि देच्यापारादुपचिक्षरूपद्यते तेन देच्धमे इति मन्यते तं प्रतीदं दूषणम् । "न चात्यन्तं देचस्ये"ति । प्रक्तनमुपसंचरति । "तस्मादनवद्यमिति ।

# अङ्गावबद्धा तु न शाखासु हि पं-

# तिवेदम् ॥ ५५ ॥

खरादिभेदात्प्रतिवेदमुद्गीयादयो भिद्यन्ते । तदनुबद्वास्तु प्रत्ययाः प्रतिप्राखं विह्निता भदेन । तत्र संग्रयः । किं यिसन्वेदे यदुद्गीयादयो विह्नितास्तेषामेव तद्देविह्निताः प्रत्ययाः उतान्यवेदविह्नितानामप्युद्गीयादीनां ते प्रत्यया इति । किं तावत्प्राप्तम् । स्रोमित्यश्चरमुद्गीयमुपासीतेति उद्गीयश्रवणेनोद्गीयसामान्यमवगम्यते । निर्विग्रेषस्य च तस्यानुपपत्तेर्वि-ग्रेषाकाङ्गायां स्वश्राखाविह्नितस्य विग्रेषस्य संनिधानात् तेनै-वाकाङ्गाविनवृत्तेर्नं ग्राखान्तरीयमुद्गीयान्तरमपेश्वते । न चै-वं सिन्नधानेन श्रुतिपीडा, यदि हि श्रुतिसमर्पितमर्थमपवाधेत ततः श्रुतिं पीडयेत् न चैतदस्ति । नद्युद्गीयश्रुत्यभिह्नित- चिश्वते सामान्यविग्रेषो वाधिते । स्वश्राखागतयोः स्वीक-रणात् ग्राखान्तरीयास्वीकारेपि । यथाङः ।

जातित्यक्ती ग्रहीत्वेच वयं तु श्रुतन्हिते । कृष्णादि यदि मुचामः का श्रुतिस्तत्र पीडाते ॥ एवं प्राप्त, मेवं प्राप्त, उच्चते। उद्गीयाङ्गाववद्वास्तु प्रत्यया नानाप्ताखास प्रतिवेदमनुवर्तेरन् न प्रतिप्राखं व्यवतिष्ठेरन्।
उद्गीयमिलादिसामान्यश्रुतेरविशेषात्। एतदुः भवति।
युः ग्रुं ग्रुं पटमानयेलादे। पटश्रुतिमिवशेषप्रवृत्तामिष सविश्वानात् ग्रुं कश्रुतिविधितद्दि। विश्विष्टार्थप्रत्यायनप्रयुक्तत्वात् पदानां समिभव्याचारस्य। श्रुन्थया तदनुपपत्तः।
न च खार्थमसारियत्वा विश्विष्टार्थप्रत्यायनं पदानामिति
विश्विष्टार्थप्रयुक्तं खार्थसारणं न खप्रयोजकमपवाधितुमुत्सइते। मा च बाधि प्रयोजकाभावेन खार्थसारणमपीति
युक्तमविश्वषप्रवृत्ताया श्रुपि श्रुतेरेकसिन्नेव विश्वषे श्रवस्थापनम्। इच त्रद्रीयश्रुतेरविश्वेषण विश्विष्टार्थप्रत्यायकत्वात्।
संकोचे प्रमाणं किंचिन्नास्ति। न च सिन्निधमात्रमपवाधितुमर्चति। श्रुतिसामान्यदारेण च सर्वविश्वेषगामिन्याः श्रुतेरेकसिन्नवस्थानं पोडेव। तस्नात्सवेद्गीश्रविषयाः प्रत्यया इति।

## मन्त्रादिवद्वा ऽविरोधः॥ ५६॥

विरुद्धमिति नः क संप्रत्ययो यत्प्रमाणेन नोपन्थयते। उ-पन्थ्यं च मन्त्रादिषु प्राखान्तरीयेषु प्राखान्तरीयकर्मसंब-स्थित्वम् । तददिन्तापीति दर्भनादिवरोधः । एतच दर्भितं भाष्येण स्रगमेनेति ॥

भूम्नः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथा च द-

## र्शयति ॥ ५७ ॥

वैश्वानरविद्यायां इरान्द्रोग्ये किं व्यस्तोपासनं समस्तोपा-

सनं च जत समस्तोपासनमेवेति । तच दिवमेव भग-वो राजन्निति दोवाचेति प्रत्येकमुपासनश्रुतेः प्रत्येकं च फलवत्त्वाम्नानात् समस्तोपासने च फलवत्त्वश्रुतेः उभयथा प्युपासनम् । न च यथावैश्वानरीयेष्टै। यदष्टाकपाची भव-तीत्यादीनामवयुत्यवादानां प्रत्येकं फलअवणेपि ऋर्यवाद-माचन्वं वैश्वानरं दादशकापानं निर्वपेदित्यस्यैव तु फन्नवन्त-मेवमचापि भवितुमर्चति । अच हि दादशक्यानं निर्वपे-दिति विधिभक्तिश्रुतिर्यदष्टाकपाची भक्तीत्यादिष् वर्तमा-नापदेशः । न च वचनानि त्वपूर्वत्वादिति विधिकास्पना । ऋवयु त्यवादेन स्तुत्याप्युपपत्तेः। इच तु समस्ते व्यस्ते च वर्त-मानापदेशस्याविशेषात् । ऋगृज्ञमार्णावशेषतया उभयवापि विधिकस्पनायाः फलकस्पनायाय भेदात् । निन्दायास स-मस्तोपासनारम्भे व्यस्तोपासनेऽप्युपपत्तेः। ग्यामो वाश्वाज्ञ-तिमभ्यवस्रतीतिवत् उभयविधमुपासनमिति प्राप्तउच्यते । स-मस्तोपासनस्येव जायस्वं न व्यस्तोपासनस्य । यद्यपि वर्त-मानापदेशत्वमुभयचाष्यविश्रष्टं तथापि पैरावीपर्याचीचनया समस्तोपासनपरत्वस्थावगमः । यत्परं चि वाक्यं तदस्थार्थः। तथाचि । प्राचीनशालप्रभृतयो वैश्वानरविद्यानिर्णयायाश्वपतिं कैकेयमाजग्मुः । ते च तत्त्तदेकदेशोपासनमुपन्यस्तवन्तः । तत्र क्रेकेयस्तत्तदुपासननिन्दापूर्वं तन्निवारखेन समस्तोपा-सनम्पसंजचार । तथा चैकवाकातानाभाय वाकाभेदपरि-द्वाराय च समस्तोपासनपरतेव संदर्भस्य चच्छते । तसा-हु इफ्रांचर्सकीर्तनं प्रधानस्तवनायः । समस्तोपासनस्थैव तु

फलनत्त्वमिति सिद्धम् । एकदेशिय्याख्यानमुपन्यस्य दूषयति । "केचित्वन्ने"ति । संभवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदस्यान्याय्यत्वात् । नेद्दशं सूत्रव्याख्यानं समज्जसमित्यर्थः ।

## नानाशब्दादिभेदात् ॥ ५८ ॥

सिद्धं क्रत्वा विद्याभेद्मधस्तनं विचारजातमभिनिर्वर्तितम्। सम्प्रति तु सर्वासामीयरगोचराणां विद्यानां किमभेदी भे-दो वा एवं प्राणादिगोचरास्त्रिति विचारयितव्यम्। ननु य-था प्रत्ययाभिधेयाया ऋपूर्वभावनाया ऋाजनती भेदाभावेपि धात्वर्थेन निक्ष्यमाणत्वात् तस्य च यागादेर्भेदात्प्रक्रत्यर्थ-यागादिधान्वर्थानुबन्धभेदाङ्गेदः । तदनुरक्तायां एव तस्याः प्रतीयमानत्वात् । एवं विद्यानामपि रूपतो वेदाखेश्वरस्थाभे-देपि तत्तत्वत्यसंकरपत्वादिगुणोपधानभेदादिद्याभेद इति नास्यभेदाग्रङ्गा । उच्यते । युक्तमनुबन्धभेदात्कार्यस्वपाणा-मपूर्वभावनानां भेद इति । इच ब्रह्मणः सिद्दह्रपत्नाङ्ग्-णानामपि सत्यसंकरणतादीनां तदात्रयाणां सिद्धतया सर्वे-चाभेदी विद्यास । निष्क विश्वालवद्याश्वकोरेद्यणः स्विय-युवा दुश्चावनधर्मेति एकत्रीपदिष्टीन्यत्र सिंचास्त्री वृषस्क-न्धः स एवीपदिश्यमानश्वकोरेश्वणत्वाद्यपज्ञज्ञाति न (१) खलु प्रत्युपदेग्रं वस्तु भिद्यते । तस्त्र सर्वत्र तादवस्थ्यात्। त्रतादवर्थ्ये वा तदेव न भवेत् । निच वस्तु विकाल्प्यतइति । तसादेखाभेदाद् विद्यानां भेद इति प्राप्तम् । एवं प्राप्तज-च्यते । भवेदेतदेवं यदि वस्तुनिष्ठान्युपासनवाक्यानि नि

<sup>(</sup>१) नी इति-पा० २

तु तदिषयामुपासनाभावनां विद्धति । सा च कार्यह्या। यदापि चोपसनाभावना उपासनाधीननिद्धपणोपासनं चोपा-स्याधीननिद्धपणमुपास्यं चेश्वरादि व्यवस्थितद्धपम् । तथा-प्युपासनाविषयीभावोस्य कदा चित् कस्य चित् केन चिद्रू-पेणेखपरिनिष्ठित एव । यथैकः चीकायः केन चिङ्गच्यत-या कोन चिदुपगन्तव्यतया कोन चिदपत्यतया कोन चिन्मा-त्वतया क्रेन चिदुपेक्षणीयतया विषयीक्रियमाणः पुरुषेक्का-तन्तः । एवमिचापि उपासनानि पुरुषेच्छातन्त्रतया विधेयतां नातिकामन्ति । न च तत्तत्रुणतयोपासनानि गुणभेदान भिद्यन्ते । न' चांग्रिचीचमिवोपासनां विधाय दिधतण्डुचा-दिगुणवदिच सत्यसंकरपतादिगुणविधिर्ये नैकप्राचत्वं स्यात्। श्चपि त्रत्वत्तावेवोपासनानां तत्ततुर्णविश्विष्टानामवगमात् । तत्राग्रद्यमाणविशेषतया सर्वासां भेदस्तुच्यः । न च सम-स्तमाखाविचितसर्वगुणोपसंचारः मन्यानुष्ठानः । तसाद्गेदः। न चास्मिन्यश्चे समानाः सन्तः सत्यकामादय इति । के चित्व-लु गुणाः कास्त चित् विद्यास समानास्तेनैकविद्यात्वे चा-वर्तियतव्याः । एकत्रोक्तत्वात् । विद्याभेदे तु न पौनक्त्य-मेकस्यां विद्यायामुक्ता विद्यान्तरे नोक्ता इति विद्यान्तरस्यापि तद्गुणत्वाय वृक्तव्या अनुक्तानामप्राप्तेरिति।

विकल्पो विशिष्टफलत्वात्॥ ५९॥

श्रिश्चीत्रदर्भपौर्णमास्यादिषु पृथगिधकाराणामि समु-स्वयो दृष्टो नियमवान् तेषां नित्यत्वादुपासनास्तु काम्यतया न नित्यास्तसान्नासां समुचेयनियमः । तेन समानपानानां दर्शवीर्णमासञ्चोतिष्टोमादीनामिव न नियमवान्विक्षस्यः पानभूमार्थिनः समुच्चयस्यापि संभवादिति पूर्वः पक्षः । उपासनानाममूषामुपास्यसाक्षात्करणसाध्यत्वारपानभेदस्यैकेनोपासनेनोपास्यसाक्षात्करणे तत एव पानप्रतिनाभे तु क्रतमुपासनान्तरेण । न च साक्षात्करणस्यातिष्रयसंभवस्योपायसचस्वरिप तादवस्य्यात् । तन्मात्रसाध्यताच्च पानवाप्तेः ।
उपासनान्तराभ्यासे च चित्तेकायताव्याघातेन कस्य चिदुपासनानिष्यत्तेरिच विक्षस्य एव नियमवानिति राह्यान्तः ॥
काम्यास्तु यथाकामं समुच्चियरन

# वा पूर्वहेत्वभावात् ॥ ६०॥

यासूपासनासः विनोपास्यसाशात्करणमदृष्टेनैव काम्यसाधनं तासां काम्यदर्भपौर्णमासादिवतः पुरूषेच्छावभ्रेन विकल्पसमु-च्चयाविति सांप्रतम् ।

## अङ्केषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥

तिन्नह्यरिणानियमस्तदृष्टेः पृथकष्यप्रतिबन्धः फलमित्यची-पासनास्त फलश्रुतेः पर्णमयीन्यायेनार्थवादतयोपासनानां क्र-त्वर्थत्वेन समुच्चयनियममाप्रङ्का पुरुषार्थतयैकप्रयोगवचन-ग्रचणाभावेन समुज्ययनियमो निरस्तः। इच तु सत्यपि पुरुषा-र्थत्वे कस्मान्नेकप्रयोगवचनग्रचणं भवतीति पूर्वोक्तमर्थमाखि-पन् प्रत्यवतिष्ठते । यद्यपि चि काम्या एता उपासनास्तया-पि न स्वतन्त्रा भवितुमर्चन्ति । तथा सति चि कत्वर्थाना-श्रिततया क्रतुप्रयोगाद्वचिर्यमूषां प्रयोगः प्रसञ्यते । न च प्रयुज्यन्ते । तत्कस्य हेतोः क्रत्वर्थात्रितानामेव तासां तत्तत्प-चोहे ग्रेन विधानादिति । एवं चात्रयतन्त्रत्वादाश्रितानां प्रयो-गवचनेनात्रयाणां समुच्चयनियमेनात्रितानामपि समुच्चयनि-यमी युक्ताःइतरथा तदाश्रितत्वानुपपत्तेः । स च प्रयोगवच-न उपासनाःसमुचिन्वन् तत्तत्पाचकामनानामवथ्यंभावमासि-पति । तदभावे तासां समुच्चयनियमाभावादिति मन्वानस्य पूर्वः पशः । राह्यान्तस्तु यथाविचितोहिष्टपदार्थानुरोधी प्रयो-गवचनो न पदार्थस्वभावानन्यथयित्मर्चित । किं तु तदवि-रोधेनावतिष्ठते। तत्र ऋत्वर्थानां नित्यवदास्नानात्। तथाभा-वस्य च संभवात् । नियमेनैतान्यमुचिनोतु । कामाववद्वा-स्त्रपासनाः कामानामनित्यत्वाच समुचयेन नियन्तमर्चति । निच कामा विधीयन्ते येन समुचीयरन् ऋपि ढिइग्यन्ते। मानान्तरानुसारी चोहेग्रो न तिंदरोधेनोहेग्यमन्यथयित । तथा सत्युद्देशानुपपत्तेः । तसात्कामानामनित्यत्वात्तद्व-बद्दानामुपासनानामप्यनिखन्वम् । निल्यानित्यसंयोगविरोधा-सारापि तदात्रयाणां निताने इदमेव चात्रयतन्त्रत्वमात्रितानां यदाश्रये सत्येव वृत्तिर्नासतीति । न तु तच वृत्तिरेव नावृ-त्तिरिति तदिदमुक्तम् । "ग्राग्रयतन्त्राप्यपि ही"ति ॥

# समाहारात्॥ ६३॥

"होत्वषदनाह्रेवापि दुरुद्गीत(१)मनुसमाहरती'ति । ऋपि-भिन्नक्रमो दुरुद्गीतमपीति वेदान्तरोदितप्रणवोद्गीधैकत्वप्र-त्ययसामार्थ्याह्रोत्वकर्मणः प्रसनात् । उद्गाता प्रतिसमा-

<sup>(</sup>१) दुरुद्रीयामिति—पा० २

दधाति किं तदित्यत आच दुरुद्गीतमपि । वेदानारोदिते चौद्गाचे कर्मणि जत्पन्नं चतम् । एवं मुवन्वेदान्तरोदितस्य प्रत्ययस्येत्यादि योजनीयम् ॥

# गुणसाधारण्यश्रुतेश्व ॥ ६४ ॥

अस्य स्वनस्यान्वयमुखेन व्यतिरेक्तमुखेन च व्याख्या, श्रेष-मितरोचितार्थम्।

इति श्रीवाचस्पतिमित्रविरिचिते शारीरकभगवत्पादभाष्य-विभागे भामत्यां ढतीयाध्यायस्य ढतीयः पादः समाप्तः ॥ प्रुषार्थातः इञ्दिति वाद्रायणः॥१॥

स्थितं क्वत्वैषिनिषदामपवर्गास्थपुरुषार्थसाधनातमञ्चानपरत्वमुपासनानां च तत्तत्पुरुषार्थसाधनत्वमधस्तनं विचारजातमभिनिर्वितितम्। सम्प्रति तु किमौपिनिषदात्मतत्त्वज्ञानमपवर्गसाधनतया पुरुषार्थमाचो क्रतुप्रयोगापे चितकार्द्वप्रतिपादकतया क्रत्वर्थमिति मीमांसामचे । यदा च क्रत्वर्थं तदा
यावनात्रं क्रतुप्रयोगविधिनापे चितं कार्द्वत्वमामुस्मिकफ्जोपभोक्तृत्वं च । न चैतदिनित्यत्वे घटते क्वतविप्रणामाक्तताभ्यागमप्रसङ्गात् । त्रतो नित्यत्वमपि तावन्मात्रमुपनिषत्यु
विवचितम् । इतोन्यत्वमनपे चितविपरीतं च नोपनिषद्र्यः
स्यात् । यथा मुद्दत्वादि(१)। यद्यपि जीवानुवादेन तस्य ब्रद्यात् प्रतिपादितं तथायत्र केषां चित्पूर्वपचम्मद्यावीजानां
निराकरणे तदेव स्युणानिखननन्यायेन निस्वजीक्रियतदृत्य-

<sup>(</sup>१) शुद्धगुद्धत्वादीति—पा० २

स्ति विचारप्रयोजनम्। तत्र यद्यपि प्रीक्षणादिवद् त्रात्मज्ञानं न किं चित्क्रत्मारभ्याधीतम् । यदापि च कर्तृमाचं नाव्य-भिचरितकतुसंबद्धं कर्तृमानस्य चैकिकेष्यपि कर्मस दर्श-नात् । येन पर्णतादिवदनारभ्याधीतमप्यव्यभिचरितकतुसं-बहुं जुरुदारेण वाक्येनैव ऋत्वर्धमापद्यते तथापि राद्या च्यात्मा कर्तामुक्षिकस्वर्गीदिफनभोगभागो देचाद्यतिरिक्तो वेदान्तेः प्रतिपाद्यते न तादृशस्यास्ति चै।किकेषु कर्मद्य-योगः । तेषामै स्किपानानां प्ररीरानितरिक्तेनापि यादशता-इग्रेन कार्त्रीपपत्तेः । त्रामुखिकफन्तानां तु वैदिकानां कर्म-णां तमन्तरेण।संभवात् तत्वंबन्धएवायमै।पनिषदः कर्तेति तद्यभिचारात्तान्यनुसारयज्जुङादिवद् वाक्येनैव तञ्ज्ञानं प-र्णातावत् क्रात्वेदमर्थ्यमापद्यतद्दित फलस्युतिरर्थवादः । तदु-काम्। 'द्रव्यसंस्कारकर्मन्त परार्थत्वात् फलश्रुतिरर्थवादः स्या-दि'ति। ऋौपनिषदाताज्ञानसंस्कृतो चि कर्ता पारचै किकफ-चोपभागयोग्योसीति विद्यावान् श्रह्वावान् कतुप्रयोगाङ्गः नान्यथा प्रोक्षिताइव वीचयः कत्यङ्गमिति । प्रियोदिसूचितस्य च संसारिण एवातानी द्रष्टव्यत्वेन प्रतिज्ञापनात् । अपहत-पाप्मत्वादयस्तु तिद्वश्रेषणानि तस्यैव स्तृत्यर्थम् । न तु तत्परत्वमुपनिषदाम्। तसात्क्रत्वर्थमेवाताज्ञानं कर्तृसंस्कार-द्वारा न पुनः पुरुषार्थमिति । एतदुपोद्वलनाथं च ब्रह्मदि-दामाचारादिः श्रुत्यवगत उपन्यस्तः । न नेवनं वाक्यादा-त्मज्ञानस्य ऋत्वर्धत्वम् । त्वतीयाश्रुतेस । न (१) त्वेतत्प्रकृती-

<sup>(</sup>१) न चैतांदांत-पा० 3

[भामती]

द्वीयविद्याविषयं यदेव विद्ययेति सर्वानासावधारणाभ्यां प्राप्रेरिधगमात् । यथा य एव धूमवान्देशः स विद्यमानिति ।
समन्वारकावचनं च फलारको विद्याकर्मणोः साहित्यं दर्शयित । तच्च यद्यायायेयादियागषट्कवत् समप्रधानत्वेनापि
भवति । तथायुक्तया युक्त्या विद्यायाः कर्म प्रत्यङ्ग भावेनैव नेतव्यम् । वेदार्थज्ञानवतः कर्मविधानाद् उपनिषदोपि वेदार्थ इति तत्ज्ञानमपि कर्माङ्गमिति ॥

#### नियमाच ॥ ७ ॥

चुगमम्। सिद्दान्तयति ।

# अधिकोपदेशात्तु बादरायणस्यैवं

# तद्दर्शनात्॥८॥

यदि ग्ररीराद्यतिरिक्तः कर्ता भोक्तात्मेत्येतनावजपिन षदः पर्यविस्ताः स्युस्ताः स्यादेवं, न त्वेतदिस्त । तास्वेवंभूत-जीवानुवादेन तस्य ग्रुद्धवृद्दोदासीनब्रह्मरूपताप्रतिपादनपरा इति तत्रतत्रासक्तदावेदितम् । स्त्रनिध्यातार्थवोधनस्वरस-त्ता चि ग्रव्यस्य प्रमाणान्तरिसद्दानुवादेन । तथा चै।पिन-षदात्मज्ञानस्य क्रत्वनुष्ठानिवरोधिनः क्रत्यसंबन्ध एव नास्ति । किमक्र पुनः तद्व्यभिचारस्ततस्य क्रत्यग्रेषता । तथा च ना-पर्वर्गफ्लस्तुतरर्थवादमात्रत्वमि तु फ्लप्रत्वमेव । स्त्रत एव प्रियादिद्यित्तेन संसारिणात्मनोपक्रम्य तस्यवात्मनोधिकोपदि-दिस्रायां परमात्मनोत्यन्ताभेद उपदिग्यते । यथा समारी-पितस्य भुजगस्य रञ्जुरूपादत्यन्ताभेदः प्रतिपाद्यते । योयं सर्पः सा रज्ज्ञिति । यथा विद्यायाः कर्माङ्गले दर्भनम्पन्यसमेवमकर्माङ्गले न दर्भनमुक्तम्। तत्र कर्माङ्गलदर्भनाना-मन्यथासिद्विरक्ता केवलविद्यादर्भनानां तु नान्यथासिद्विर-सार्वित्रकी व्याप्तिरप्युद्गीयविद्यापेश्यया तस्या एव प्रकृतलात् न त्वप्रेषापेश्यया । यथा सर्वे ब्राह्मणा भोज्यन्तामिति नि-मन्त्रितापेश्यया तेषामेव प्रकृतलात् ।

### विभागः शतवत् ॥ ११ ॥

सुगमम् । अविभागेपि न दोष इत्या । "न चेदं समन्वारम्भव चनिम"ति । संसारिविषया विद्या विस्ति यथोद्रोधविद्या प्रतिषिद्वा च यथा सक्ता सिगमन स्व श्वा अध्ययन माचवत एव कर्मविधिनं त्रुपनिषद्ध्ययन वतः । एतदु क्ताः
भवति । यद्ध्ययन मर्थाव वोधपर्यन्तं कर्मसूप्यु ज्यते । यथाः
कर्मविधिवाक्यानां तन्मा ज्वत एवाधिकारः कर्मसु नोपनिषद्ध्ययन वतः तद्ध्ययन स्य कर्मस्वनुपयोगादिति । अध्ययन मावत्तत एवेति माच य स्व स्व स्व प्रयोगादिति । अध्ययन मावत्तत एवेति माच य स्व स्व स्ति । स्व भिप्रायमुद्धा टयन्
समाध स्ते । "न वय" मिति । उपनिषद्ध्ययन पिकं माचय स्व पं नार्थवोधापेश्व मित्यर्थः ॥

### नाविशेषात्॥ १३॥

कुर्वन्ने इ कर्मा गोत्यविद्याविद्वषयिमत्यर्थः । विद्याविद्वषय-त्वेपि अविरोधो विद्यास्तृत्यर्थत्वादित्या इ ।

# स्तुतयेनुमातिर्वा ॥ १४ ॥

म्रिप च विद्यापनं प्रत्यशं दर्भयन्ती म्रुतिः कालान्तर-भाविपनकर्माङ्गलं विद्याया निराकरोतीत्याच ।

कामकारेण चैके ॥ १५ ॥

कामकार इच्छा ॥

#### उपमर्दे च ॥ १६ ॥

चिधकोपदेशादित्यनेनातान एव ग्राइबुद्दोदासीनत्वादय उक्ताः । इच् त समस्तित्रयाकारकफनविभागोपमदे चेति॥ ऊर्ध्वरेतःसु च शब्दे हि ॥ १७॥

चन्धम् ॥ परामर्शं जैमिनिरचोदना चापवदित

### हि॥१८॥

सिद्धकर्धरेतसामाश्रमित्वे तिद्द्यानामकर्माङ्गतयापवर्गता स्वात् । श्राश्रमित्वेन त्वेषामन्यार्थपरामर्शमात्रात्त सिध्धति । विध्यभावात् । स्नृत्वाचारप्रसिद्धिश्च तेषां प्रत्यक्षश्रुतिदिरोधाद-प्रमाणम् । निन्दिति सि प्रत्यक्षा श्रुतिराश्रमान्तरं वीरस्य वा एष देवानामित्वादिका । प्रत्यक्षश्रुतिविरोधे च स्ट-त्याचारयोरप्रामाण्यमुक्तं 'विरोधे त्वनपेक्षं स्यादसित द्यानुमा-नमि'ति तदेतत्वर्वमास् । चयो धर्मस्कन्धा द्रत्यादिना-निधक्ततिषया चे,ते । श्रम्थाङ्ग्वादयो सि ये नैमित्तिक-कर्मानिधकृतात्वाग्रत्याश्रमान्तरिविधिरिति । श्रिप चापव- दित हि । न केवनमन्यपरतया परामर्शस्याश्रमान्तरं न नम्यते अपि त्वाश्रमान्तर्गनन्दाद्वारेणापवादादपीत्यर्थः। स्या देतत् । भवत्वेष परामर्शीन्यार्थः । ये चेमेरण्यद्व्यादिभ्यस्वाश्रमान्तरं सेल्यतीत्यत श्राह । "ये चेमे ऽरण्य"द्दि । श्र स्यापि देवपथोपदेशपरत्वात् नैतत्परत्वमित्यर्थः। न चान्यपरादिष स्फुटतराश्रमान्तरप्रत्यय द्व्याह । "संदिग्धं चे"ति । निहत्तप एव दितीय द्व्यत्राश्रमान्तराभिधायी कश्चिद्वि शब्द द्वि । नन्वेतमेव प्रत्राजिन द्वि वचनाद् श्राश्रमान्तरं सेल्यतीत्यत श्राह । "तथैतमेवे"ति । "एतदिष चोकन्तरं सेल्यतीत्यत श्राह । "तथैतमेवे"ति । "एतदिष चोकन्संस्तवनपरिम"ति । अधिकरणारस्थमाश्रिष्य नास्ति प्रत्यश्चवनमिति कृत्वाचिन्तेयमिति समाधत्ते तत्र (१) "ननु- नह्याचर्यादेवे"ति ।

अनुष्टेयं बादराणः साम्यश्रुतेः॥ १९॥

भवत्वन्यार्थः परामर्शः तथाप्येतसादाश्रमान्तराणि प्रती-यमानानि च नापाकरणमर्चन्ति । एवं तान्यपाकियेरन्य-यसान्त्र प्रतीयेरन् । प्रतीयमानानि वा श्रुत्या बाध्येरन् । न तावन्न प्रतीयन्ते । तथाचि । चयो धर्मस्कन्धा इति स्कन्ध-वित्वं प्रतिज्ञातम् । तचस्कन्धग्रब्दो यद्याश्रमपरो न स्याद् श्र-पि तु समूद्वचनस्ततो धर्माणां यज्ञादीनां प्रातिस्विकोत्य-त्तीनां किमपेच्य चित्वं संख्यासु व्यवस्थाप्येत एकैकाश्रमो-पसंगृचीतास्वाश्रमाणां चित्वाक्ककाबित्वे व्यवस्थापयित्मि-त्याश्रमचित्वप्रतिज्ञोपपत्तिस्तत्र यज्ञादि निङ्गो गृद्धाश्रम एको

<sup>(</sup>१) तत्रेति ३ पुस्तके नस्ति ।

धर्मस्कन्धो ब्रह्मचारीति हितीयस्तप इति च तपःप्रधानास्तु वानप्रस्थात्रमानान्यः ब्रह्मसंख्य इति च पारिष्रे व्यात्परिव्राहिनित वच्चित । तसादन्यपरादिप परामर्भादात्रमान्तराणि प्रतीयमानानि देवताधिकरणन्यायेन न प्रकान्ते ऽपाकर्तुम्। न च प्रव्यक्षत्रुतिविरोधो वीरक्षा वेत्यादेः प्रतिपन्नगार्चस्थ्यं प्रमादादज्ञानादाग्रिमुदास्यिनं प्रवृत्तं प्रत्युपपत्तेः । एवं च अविरोधे सिद्धवत्परामर्भादात्रमान्तराणां प्राखान्तरसिद्धं वा कच्पिययामो यथोपवीतविधिपरे वाक्ये उपव्ययते देवचच्चमेव तत् कुक्ते इत्यच निवीतं मनुष्याणां प्राचीनावीतं पितृणामिप प्राखान्तरसिद्धयोर्निवीतप्राचीनावीतयोः परामर्भ इति ॥

## विधिवो धारणवत् ॥ २०॥

यद्यपि ब्रह्मसंख्यत्सतिपरतया ऽस्य संदर्भस्यैकवाकाता गस्यते । संभवन्यां चैकवाक्यतायां वाक्यभेदो ऽन्याय्यः । तथाप्यात्रमान्तराणां पूर्वसिद्धरभावात् परामर्ग्यान्पपत्तेः, न्यपरामर्ग्ये च स्तृतेरसंभवेन किंपरतया एकवाक्यतासा इति तां भङ्क्षा धारणावद् वरमपूर्वत्वादिधिरवासा । यथा न्यधरतात्वामधं धारयन्त्रमृद्वदेपरि च देवेभ्यो धारयतीत्वाच सन्त्यामप्यधिकारणेगैकवाक्यताप्रतीते। विधीयतण्वीपरि धारणम पूर्वत्वाम् विधास धारणेऽपूर्वत्वादि'ति । तथे-चाप्यत्रमान्तरपरामर्ग्यत्रतिविधरेवेति कक्ष्यते। सम्मति परामर्ग्येगतरेषामात्रमाणां ब्रह्मसंख्यतासंस्ववसामर्थ्यादेव विधातव्या । न खस्वविधेयं संस्त्वयते तदर्थत्वात् संस्तवस्ये-

त्याच । "यदापी"ति । अत्रावान्तरविचारमारभते "सा च किं चतुर्घ्वि"ति । विचारप्रयोजनमा<del>च</del> । "यदि चे"ति । ननु त्रानात्रम्येव ब्रह्मसंस्स्या भविद्यतीत्यत त्राह । "ना-श्रमित्वे "ति । तत्र पूर्वपत्तमाच । "तत्र तपः प्रब्देने "ति । श्रयमभिसंधिः । न तावद् ब्रह्मसंस्य इति पदं प्रत्यस्तमि-तावयवार्थपरित्राजकेश्वकणोदिपदवद्रूढम् । तदाश्रमप्राप्ति-माने पैव ऋमृतीभाव इति न तद्वावाय ब्रह्मज्ञानमपे चेत । तथा च नान्यः पन्धा विद्यते ऽयनायेति विरोधः। न च सं-भवत्यवयवार्थे समुद्रायमितानाचा । तसाहद्वाणि संस्था-स्येति ब्रह्मसंस्थः । एवं चतुर्षु ऋाश्रमेषु यस्यैव ब्रह्मणि निष्ठ-न्वमात्रमिणः स ब्रह्मसंस्थो ऽस्तत्वमेतीति युक्तम्। तत्र तावद् ब्रह्मचारिग्रइस्थै। स्वग्रन्दाभि हिती तपः परेन च त-पःप्रधानतया भिन्तुवानप्रस्थावुपस्थापितौ । भिक्षुरपि दि स-मधिकग्रीचाष्ट्यासीभोजननियमाद् भवति वानप्रखस्तपःप्र-धानः। न च ग्रह्म खादेः कर्मिणो ब्रह्मनिष्ठत्वार्धभवः। यदि तावत् कर्मयोगः कर्मिता । सा भिशोरपि कायवाञ्चनोभि-रस्ति । श्रथ ये न ब्रह्मार्ध्ययेन कर्म कुर्वन्ति किंतु कामा-र्थितया ने कर्मिणः । तथा सति गृहस्थादयोपि ब्रह्मार्प-षोन कर्म कुर्वीषा न किर्माणः । तसाहुद्वाणि तात्पर्यं ब्र-स्नानिष्ठता न तु कर्मात्वागः । प्रमाणविरोधात् । तपसा च दयोराश्रमयोरेकीकरणेन चय इति चिलमुपपद्यते । एवं च त्रयोष्यात्रमा अब्रह्मसंस्थाः सन्तः पुष्यलोकभा-जो भवन्ति यः पुनरेतेषु ब्रह्मसंस्थः सोस्टतलभागिति । न

च येषां पुष्यजोकभागित्वं तेषामेवास्तत्विमिति विरोधः । यथा देवद्त्तयज्ञदत्ती मन्दप्रज्ञावभूतां सम्प्रति तयोर्यज्ञदत्त-स्तु प्रास्ताभ्यासात् पटुप्रज्ञो वर्तते इति तथेचापि यएवान-स्मसंस्थाः पुष्यनोकभाजस्तरव ब्रह्मसंस्था ऋस्तत्वभाज इत्यवस्थाभेदादविरोधः । तथाच ब्रह्मसंस्थ इति यै।गिकं पदं प्रकृतविषयं भविष्यति । यथा आग्नेय्याभीभ्रमुपितष्ठत-इत्यन विनियुक्तापि प्रकृतैवारनेयी यद्याने। न च विनियुक्त-विनियोगविरोधः। यदि चात्राग्नेय्युपदिग्येत ततो यया प्र-तीता तथोहिग्यते। विनियुक्ता च प्रतीतिभवेद् इति विनि-युक्तविनियोगविरोधः । इच तु त्राग्रीध्रीपस्थाने सा विधे-यरबेन विनियुज्यते न ह्यद्दिग्यते । विधेयत्वेन च विनियोगे चारनेयीपदार्थापेचणात् प्रकृतातिक्रमे प्रमाणाभावात् । ता-वता च प्रास्तीपपत्तेर्नाप्रकृतानामपि यचणसंभवः। न च यातयामतया न विनियोगः। वाचस्तोमे सर्वेषामेव म-न्त्राणां विनियोगाद्नयत्राप्यविनियोगप्रसङ्गात् । तथेच।पि प्रकृता एवाश्रमा बुद्धिविपरिवर्त्तिनः पराम्डश्यन्ते नानुक्तः परिवाडेवेति पूर्वः पचः । राद्वान्तमुपक्तमते । "तदयुक्तम् । निह सत्यां गती वानप्रस्थविश्रेषुण्यो केति । यथोपकान्तं त-थेन परिसमापनमुचितम् । यत्पङ्खाकाश्च ये प्रसिद्धास्ते तसङ्ख्याका एव कीर्यन्ते इति चोचितम्। न तु सत्यां-गतावृत्तर्गस्यापवादी युज्यते । ऋसाधारणेनैकैकेन चन्नणे-नैनेन त्रात्रमोक्तुमुक्तान्त इति तथैव समापनमुज्तितम्। न तु साधारणासाधारणाभ्यामुपक्रमसमात्री क्षियोते । न

च तपो नाम नासाधारणं वानप्रस्थानामित्यत त्राहः। "तप-यासाधारण''इति । न खनुपराकादिभिः कायक्रेप्रप्रधानी यथा वानप्रस्थस्तथा भिक्षः सत्यप्यष्टयासादिनियमे । न च श्रीचसंतोषश्रमदमादयस्तपःपचे वर्त्तन्ते तत्र वृद्घानां तपः-प्रसिद्धेरसिद्धेः । श्वत एव वृद्धाः तपसी भेदेन श्रीचादीनाच-कते। भौ। चसन्तोषतपः खाध्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमा इति। सिद्दसङ्खाभेदेषु च सङ्खान्तराभिधानमञ्ज्ञष्टमित्याच । "चतुष्ट्वेन चे"ति । "ऋषि च व्यपदेशो चे"ति । चय एतइति कि भिक्षुरपि पराम्ब्रध्यते कि वा भिक्षुवर्जनय एव न ता बलय इति भिनुसंग्रहे तदर्जनमेते चय इत्यव कर्तुं प्रकाम्। एतइति प्रक्रतानां साकच्येन परामर्भात् भिशुसंग्रचे च न तस्य पुष्यनोक्तलमब्रह्मसंस्थलाभावाद् भिन्नोः । तेन तस्य ब्रह्मसंख्यस्य सदा पुष्यनोकत्वमस्तत्वं चेति विरोधः । त्रिपु च ब्रह्मसंस्थपदे यदेति संबन्धनीयम् । भिक्षा च सदेति वैषस्यम् । तदिदमुक्तम् । "पृथक्को चे"ति । पूर्वपद्याभासं सारयति । "क्यं पुनर्जद्वासंख्याब्दो योगादि"ति । तन्नि-रांकरोति । "अबोच्यत"इति । अयमभिसन्धः । सत्यं यागिकः ग्रब्दः सति प्रक्रुतसंभवे न तदतिपत्या ऽप्रकृते व-र्तित्मर्हित । असित तु संभवे मा भूत्रमाद्याठ इत्यपन्ते वर्तयितयः । दर्भितयाचासंभवी ऽधसादिति । एष हि ब्रह्मसंस्थतानचणो धर्मा भिन्नोरसाधारण श्रात्रमान्तराणि तत्मंस्थान्यतत्मंस्थानि च भिक्षुस्वत्मंस्य इत्येव, तत्मंस्थता सि स्वभावं व्यविक्तिन्दन्तो विरोधाद् यस्तरसंस्य एव तचाच्नसी

नान्यत्र । स्रमदमादिस्तु तदीयद्दित खाङ्गमव्यवधायकिनित्यर्थः । ब्रह्मसंस्थलमसाधारणं परिवाजकधर्मं स्रुतिरादर्श-यतीत्याद्द । "तथा च न्यासब्रह्में"ति । सर्वसङ्गपरित्यागो चि न्यासः स ब्रह्म कुत द्रत्यत स्राच्द । "ब्रह्मा चि परः" । स्रतः परो न्यासो ब्रह्मोति किमपेच्य परः संन्यास द्रत्यत स्राच्द । "तानि वा एतान्यवराणि तपासि न्यासण्वात्यरे चय-दि"ति । एतदुक्तं भवति । ब्रह्मपरत्या सर्वेषणापरित्याग- चच्चणो न्यासो ब्रह्मोति । तथा चेद्दशं न्यासच्छणं ब्रह्मसं-स्थलं भिक्षोरेवासाधारणं नेतरेषामात्रमिणाम् । ब्रह्मजा- नस्य सञ्चलितस्य यः परीपाकः साचात्कारो ऽपवर्गसाधनं तदङ्गतया पारिवाच्यं विचितम्। न त्वनिध्वतं प्रतीत्यर्थः ॥ स्तुतिमात्रमुपादानादिति चेन्नापू-

#### र्वुतासासुरायासायाः प र्वत्वात् ॥ २१ ॥

यदात्र सिन्धानजपासनाविधिनंसि ततः प्रदेशान्तर-स्थितोपि विधिरव्यभिचरितति हिधिसंबन्धेनो द्वीयेनोपस्थापितः स एष रसानां रसतम इत्यादिना पदसंदर्भेणैकवाक्यभावमु-पगतः स्वयते । निष्क समभिव्याष्ट्रतेरेवैकवाक्यता भवतीति कश्चित्रयमचेतुरस्ति । अनुषङ्गातिदेशक्येरपि विध्यसम-भिव्याष्ट्रतेरर्थवादेरेकवाक्यताभ्युपगमात् । यदि त्रद्वीयमुपासी-त सामोपासीतेत्यादिविधिसमभिव्याष्ट्रारः श्रुतस्त्रयापि तस्यैव विधेः स्तुतिः । न त्रपासचविषयसमर्पणपर श्रोमित्येतद-सरमृद्वीयमित्यनेतेवोपासनाविषयसमर्पणादिति प्राप्तेऽभिधी- यते । न तावह्रस्थेन कर्मविधिवाक्वेनैकवाक्वतासंभवः । प्रतीतसमिभव्याह्नीनां विधिनैकवाक्वतया स्तृत्यर्थत्वमर्थवा-दानां रक्तपटन्यायेन भवति । न तु स्तृत्या विना का चिद्रनृपपिक्तिविधेः । यथाज्ञः । श्रस्ति तु तदित्यतिरेके परिहार इति । श्रत एव विधेरपेक्ताभावाम् प्रवर्तनात्मकस्यानुषष्ठा-तिदेशादिभिरर्थवादप्राप्त्यभिधानमसमञ्जसम् । निह कर्नपेक्तियायतायामवगतायां प्राश्रस्यप्रत्ययस्यास्ति कश्चिदुपयो गः । तस्ताह्रस्थस्य कर्मविधेः स्तृतावानर्थक्यम् । तेनैकवाक्यतानुपपक्तेः सिन्निह्तस्य त्यपसनाविधेः किं विषयसमपंक्यतानुपपक्तेः सिन्निह्तस्य त्यपसनाविधेः किं विषयसमपंक्यतानुपपक्तेः सिन्निह्नस्य त्यपसनाविधेः किं विषयसमपंक्रित्यान्यविविधेः स्तृतावानर्थक्यम् । तेनैकवाक्यतानुपपक्तेः सिन्निह्नस्य त्यपसनाविधेः किं विषयसमपंक्रित्रस्य त्यपसनाविधेः किं विषयसमपंक्रित्यान्यविधेः स्तृत्वा विषयसमपंक्रित्याः सिन्निह्म । श्रमात्याः हि सा । तस्ना-द्रपासनार्थो इति सिद्दम् ।

कुर्यात् क्रियेत कर्त्तव्यं भवेत् स्यादिति पन्चमम् । एतस्यात्मवंवेदेषु नियतं विधिन्नशणम् ॥

भावनायाः खनु कर्नृसमीहितानुकून्नलं विधिर्निषेधय कतुरिहतानुकून्नलम् । यथाजः । कर्तव्यय स्वप्यनोऽकर्तव्यो
दुःखपन्न इति । एतचासाभिक्पपादितं न्यायकणिकायाम् ।
क्रिया च भावना तद्दनाय करोत्यादयो, यथाजः क्रभ्वस्तयः
क्रियासामान्यवचना इति । ऋत एव क्रभ्वस्तीनुदाह्मतवान्
सामान्योक्ती तदिश्रोषाः पचेदित्यादयोऽपि गम्यन्तइति तच्
सुर्योदित्याश्विप्रकर्तृका भावना । क्रियेतेति द्याश्विप्रकर्मिकाः
भावाना । कृतव्यमिति तु कर्मभूतद्रव्योपसर्जनभावना । एवं
दिखी भवेद्दिष्टना भवितव्यं दिखना भयेतेत्येकथाल्यविषया

विध्यपिकता भावना उदासार्याः । भवतिस्येष जनानि । यथा कुलालन्यापाराद् घटो भवति बीजादङ्करो भवतीति प्रयुच्छ-ते । न च बीजादङ्करो ऽस्तीति प्रयुच्छते । तस्मादस्तिः सत्तार्यां न जनानीति ॥

### पारिप्रवार्था इति चेन विशेषित-

#### त्वात्॥ २३॥

यद्यपि उपनिषदास्थानानि विद्यासिन्नधे। श्रुतानि । तथापि सर्वीप्याख्यानानि पारिञ्जव इति सर्वश्रुत्या निःग्रेषार्घतया दुर्वेचस्य सन्निधर्विधितत्वात् पारिप्रवार्थान्येवास्थानानि । न च सर्वा दाग्रतयीरनुब्र्यादिति विनियोगेपि दाग्रतयीनां प्रा-तिस्विकविनियोगात्तचतच कर्मणि यथा विनियोगो न विक्-ध्यते तथे दापि सत्यपि पारिश्ववे विनियोगो सन्निधानाट् वि-द्याङ्गत्वमपि भविष्यतीति वाच्यम् । दाग्रतयीषु प्रातिस्विकानां विनियोगानां समुदायविनियोगस्य च तुःस्यवनःवादिः तु सन्निधानात् श्रुतेवज्ञीयस्वात् । तस्रात्पारिञ्जवार्थान्येवाख्या-नानीति प्राप्त, उच्चते । नैषामाख्यनानां पारिश्ववे विनियोगः। किंतु पारिश्वनमाचशीनेत्युपकांस्य यान्यास्नातानि मनुर्वेवस-तो राजेत्यादीनि नेषामेव तत्र विनियोगः तान्येव दि पारिञ्जवेन विश्रोषितानि । इतरया पारिञ्जवे सर्वाप्याख्या-नानीत्येतावतेव गतत्वात् पारिञ्जवमाचश्चीतेत्यनर्थकं स्थात् । श्राख्यानविश्वेषकाले त्वर्थवत् । तसादिश्वेषणानुरोधात् सर्वे-्र गब्द सदपेको न त्वरोषवचनः। यथा सर्वे ब्राह्मणा भोज- यितव्या इत्यत्र निमन्त्रितापेशः सर्वश्रव्यः। तथा चोपनिष-दाख्यानानां विद्यासंनिधिरप्रतिद्वन्द्वी विध्वेकवाक्यता सोरो-दीदित्यादीनामिव विध्वेकवाक्यत्वं गमयतीति सिद्धम। प्रति-पत्तिसीक्यांचेत्युपाख्यानेन चि बाचा ऋष्यवधीयन्ते। य-था तत्राख्यायिकयेति।

#### अत एव चाम्रीन्धनाद्यनपेक्षा॥२५॥

विद्यायाः क्रत्वर्थत्वे सित तया क्रत्यपकरणाय स्वकार्याय क्रत्र्रपेश्चितः । तद्भावे कस्रोपकारो विद्ययेति । यदा तु पुरुषार्था तदा नानया क्रत्रपेश्चितः स्वकार्ये निरपेश्चाया एव तस्याः सामर्थ्यात् । श्रग्नोन्धनादिना चाश्रमकर्माण्युपच- स्थान्ते । यथाद्यः । श्रग्नोन्धनादीन्याश्रमकर्माणि विद्यया सार्थसिही नापेश्चितव्यानीति । स्वार्थसिही नापेश्चितव्यानि न तु स्वसिद्वाविति । एतचाधिकमुपरिष्टादच्यते । "तदि-वश्या चे"ति । एतत् प्रयोजनं पूर्वतनस्याधिकरणस्योक्षम्। श्रिकविवश्यति यदुक्तं तदिधकमाइ ।

### सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरथ-

#### वत्॥२६॥

यथा स्वार्थिसङ्की नापेच्यन्ते आश्रमकर्माणि एवमुत्य-त्ताविप नापेकोरिज्ञिति ग्रङ्का स्थात् । न च विविदिषित्ति यज्ञेनेत्थादिविरोधः । नच्चोष विधिः, अपि तु वर्तमानाप-देशः । स च स्तुत्याष्युपपद्यते । अपि च । चतसः प्रतिप-त्तयो । ब्रह्मणि प्रथमा तावद् उपनिषद्मास्यश्रवणमात्राङ्गव-

ति । यां कि चाचकते श्रवणमिति । दितीया मीमांसास-हिता तसादेवीपनिषद्दाक्याद्यामाच्छते मननमिति । त्रतीया चिन्ता सन्तितमयी यामाचसते निदिध्यासनमिति । चत-र्थी साम्रात्कारवती वृत्तिरूपा नान्तरीयकं दि तस्याः कैव-च्यमिति । तचाद्ये तावत् प्रतिपत्तो विदित्तपदत्तदर्यस्य विदि-तवाक्यगतिगोचरन्यायस्य च पंस उपपदोते एवेति न तच कर्मापेशा । ते एव च चिन्तामयीं हतीयां प्रतिपत्तिं प्र-स्रुवाते इति न तचापि कर्मापेका । सा चादरनैरन्तर्य दीर्घकालसेविता सामात्कारवतीमाधत्त एव प्रतिपत्ति चतुर्थीमिति न तवाष्यस्ति कर्मापेचा । तन्नान्तरीयकं च कैवच्चिमिति न तच्चापि कर्मापेका । तदेवं प्रमाणतच्च प्र-मेयत उत्पत्ती च कार्ये च न ज्ञानस्य कर्मापेश्रेति बीजं ग्रङ्काया,मेवं प्राप्तउच्यते । उत्पत्ती ज्ञानस्य कर्मापेशा विद्यते विविदिषोत्पाददारा विविदिषन्ति यज्ञेनेति श्रुतेः । न चेदं वर्तमानापदेशालात् स्तुतिमात्रमपूर्वलादर्शस्य यथा यस्य प-र्णमयी जुद्रभवतीति पर्णमयताविधिरपूर्वत्वात् न त्वयं व-र्नमानापदेशः । ऋनुवादानुपपत्तेः। तस्रादु(१) त्यत्ती विद्यया श्रमादिवत् कर्माप्यपेच्यन्ते । तत्राप्येवं विदिति विद्याख-इपमंयोगादन्तरङ्गाणि विद्योत्पादे ग्रमादीनि विचरङ्गानि कर्माणि विविद्धासंयोगात्तया द्यात्रमविद्यितनित्यकर्मान्-ष्टानाद्वर्मसमुत्पादस्तनः पाप्पा विचीयते । स दि तत्त्वती ऽनित्याग्रुचिदुःखानातानि संसारे सित नित्यश्रुचित्रखादि-

<sup>(</sup>१) उपपत्ताविति-पा० ३ ।

लश्रणेन विश्वमेण मिलनयित चित्तसत्त्वमधर्मनिवन्धनत्वाद् विश्वमाणाम् । ऋतः पापानः प्रचये प्रत्यकोपपत्तिद्वारापावरणे सित प्रत्यक्षोपपित्तभ्यां संसारस्य तात्त्विकीमनित्याग्रुचिदुःख-क्पतामप्रत्यू चं विनिश्वनोति । ततो ऽसिन्ननभिरतिसं चं वै-राग्यम्पजायते । ततस्तज्जिद्यासा ऽस्रोपावर्त्तते । ततो चा-नोपायं पर्येषते । पर्येषमाणश्चातातत्त्वज्ञानमस्रोपाय इति श्राबादाचार्यवचनाच्चोपश्रुत्य तिज्जिज्ञासतइति विविदिषोप-चारमुखेनात्मज्ञानोत्मत्तावस्ति कर्माणामुपयोगः । विविदिषुः खलु युक्त एकायतया अवणमनने कर्तमुत्तस्ते । ततीस्थ तत्त्वमसीति वाकानिविचिकित्यज्ञानमुत्यसते । न च नि-विचिकित्तं तत्त्वमसीति वाक्यार्थमवधारयतः कर्माण्यधिका-रो ऽस्ति । येन भावनायां वा भावनाकार्ये वा साक्षात्कारे कर्मणामुपयोगः। एतेन वृत्तिरूपसाक्षात्कारकार्ये ऽपवर्गे क-र्भणामुपयोगो दूरनिरस्तो वेदितव्यः । तसाद्ययैव ग्रमद-मादयो यावज्जीवमनुवर्त्तन्ते एवमाश्रमकर्मापीत्यसमीकि-ताभिधानम् । विदुषस्तचानधिकारादित्युक्तम् । दृष्टार्थेषु तु कर्मन प्रतिषिद्ववर्जमनिधकारेपि श्रमक्तस्य स्वारिसकी प्रवृ-त्तिरूपपद्यतएव । न हि तत्रान्वयव्यतिरेकसमधिगमनी-वैदिमं च तथास्तु तइति प्रचापः । शमदमादीनां तु वि-खोत्पादायोपात्तानामुपरिष्टादवस्यास्वाभाव्यादनपेक्षितानाम-ष्यनुवृत्तिः । उपपादितं चैतदसाभिः प्रथमस्वद्ति नेच पुनः प्रत्याय्यते । तसादिविदिघोत्पाददारात्रमकर्मणां वि-

द्योत्पत्तावुपयोगो न विद्याकार्यद्वति सिद्धम् । भेषमितरो-चितार्थम् ।

## सर्वानानुमितश्च प्राणात्यये तह-र्जानात् ॥ २८॥

प्राणसंबादे सर्वेन्द्रियाणां श्रूयते । एव किन विचारवि-षयः सर्वाणि खनु वागादीन्यविज्ञत्य प्राणी मुख्य उवाचैतानि किं मे ऽत्रं भविष्यतीति तानि होचुः। यदिदं होके ऽन्नमा च श्वभ्य त्रा च श्रकुनिभ्यः सुर्वेप्राणिनां यद्त्रं तत्त्वात्रमिति । तदनेन संदर्भेण प्राणस्य सर्वमन्नमिति अनुचिन्तनं विधायाच श्रुतिः । न इ वाएवंविधं किं च नानसं भवतीति । सर्वे प्राणस्यान्त्रमित्येवं विदितम् । किं च नानन्नं भवतीति । तत्र संग्रयः । किमेतत्सर्वात्राभ्यन्जानं ग्रमादिवदेतदिद्या-ङ्गतया विधीयते । उत स्तुत्वर्धं संकीर्त्त्यतर्ति । तत्र यद्यपि भवतीति वर्तमानापदेशास्त्र विधिः प्रतीयते । तथापि यथा यस्य पर्णमयी जुड्टर्भवतीति वर्तमानापदेशादपि पर्चाश्रम-यीत्वविधिप्रतिपत्तिः पच्चमन्तकारापत्या । तथेदापि प्रवृत्ति-विश्रेषकरतासाभे विधिप्रतिपत्तिः । स्तुतौ द्वि ऋर्थवादमाचं न तथार्थवदाथाविधा । भच्चाभच्चापास्तं च सामान्यतः प्रवृत्तमनेन विशेषप्रास्त्रेण वाध्यत । गम्यागम्यविवेकप्रास्त-मिव सामान्यतः प्रवृत्तं वामेदविवद्याङ्गश्चतसमस्तस्त्र्यपरि-चारमाखेण विभोषविषयेणीत प्राप्तउच्यते।

अग्रकोः कच्चनीयत्वात् ग्राचान्तरविरोधतः ।

प्राणसास्मिदं सर्वमिति चिन्तनसंस्तवः ।

न तावत् की खेयकमर्यादमस्रं मनुष्यजातिना युगपत् प-ययिष वा प्रकामत्तुम्। इभकरभकादीनामत्त्रस्य प्रमीकरीर-काएक वरकाष्टादेरेक स्थापि च्याप्रकादनत्वात्। न चाच चिङ-इव स्कुटतरा विधिप्रतिपत्तिरस्ति । न च कक्पनीयो विधिरपूर्व-त्वाभावात् । सुत्वापि च तद्वपक्तेः। न च सत्वां गती सामा-न्यतः प्रवृत्तस्य ग्रास्तस्य विषयसङ्गोचो युक्तः तसासर्वे प्राणस्थान्नमित्यनुचिन्तनविधानसुतिरिति साम्प्रतम् । प्रस्यत्वे च प्रवृत्तिविश्रोषकरतीपयुज्यते नाशकाविधानन्वे प्राणात्वय-इति चावधारणपरं प्राणात्यय एव सर्वान्नत्वम् । सचैापाख्या-नाच । स्पुटतरविधिस्मृतेय । सुरावर्जं विद्वांसमविदांसं प्रतिविधानात् । न त्वन्यचेति । इस्येन सास्तिपकोन सामि खादितानईभिष्ठतान् स चि चाक्रायणो चित्रपकोिच्छिष्टान् कुन्माषान् भुन्त्रानी चित्रपकेनीक्तः । कुन्माषानिव मदु-च्छिष्टमुदकं कस्मान्नानुपिवसीति। एव मुक्तस्तदुदकमुच्छिष्ट-दोषात् प्रत्याचचचे । कारणं चाचेवाच । म बाऽजीविष्यं न जीविष्यामीतीमान् कुल्मापानखादम् । कामो मखदक-पानमिति(१) खातन्त्यं मे उदक्तपाने नदीकूपतजागप्रपादिषु यथाकामं प्राप्नोमीति नोक्किष्टोदकाभावे प्राणात्वय इति त-चोच्छिष्टभश्रणदीष इति मदची(२)चनेषु कुरुषु यावन्नग्रना-यया मुनिर्निरपचप इभ्येम सामिजम्धान् खादयामास।

<sup>(</sup>१) पाम इतीति-पा० 3 !

<sup>(</sup>२) मटवीति —पा० ३ ।

### विहितत्वांचाश्रमकर्मापि ॥ ३२ ॥

नित्यानित्याश्रमकर्माणि यावच्चीवश्रुतेनित्येहितोपायतया ऽवश्यं कर्त्तव्यानि । विविदिषन्तीति च विद्यासंयोगात् । विद्यायाश्चावश्यंभावनियमाभावादनित्यता प्राप्नोति नित्यानि-त्यसंयोगश्चेकस्य न संभवति श्रवश्यानवश्यंभावयोरेकत्र वि-रोधात् । न च वाक्यभेदाह्यात्वो विरोधः श्रक्योपनेतुम् । तस्मादनध्यवसाय एवाचेति प्राप्तम् । एतेनैकस्य त्यभयत्वे सयोगपृथक्कमित्याश्चिप्तमेवं प्राप्तेऽभिधीयने ।

सिद्धे चि स्वादिरोधोऽयं न तु साध्ये सायं च न। विध्यधोनातमलाभेऽसिन् यथाविधि मता स्थितिः॥

सिद्धं सि वस्तु विरुद्धधर्मयोगेन बाध्यते । न तु साध्यहृष्यं यथा षोडिश्चन एक स्व ग्रचणाग्रचणे । ते सि विध्यधीनत्वाद् विकल्पेते एव । न पुनः सिद्धे विकल्पसंभवः । तिद्वचैक्तमेवाश्चिचार्व्यां कर्म यावच्चीवश्चतेनिमित्तेन युज्यमानं
नित्धेचितोपात्तद्द्रितप्रचयप्रयोजनमवश्चां काम्यो वा नैमितित्वोचाः कादाचित्कत्तयानवश्चांभावेषि काम्यो वा नैमितित्वो वा नित्यमर्थं विक्रत्य निविश्चते(१) इति न्यायादिनित्याधिकारेण निविश्चमानमि न नित्यमनित्ययित । तेनापि
तित्यद्वेरिति संयोगप्रथक्काच्च नित्यानित्यसंयोगिवरोध एकस्य
कार्यस्वेति सिद्धम् । सचकारित्वं च कर्मणां न कार्ये विद्यायाः किं त्वत्पत्ती कोर्थो विद्यासचकारीणि कर्माणीत्यय-

<sup>(</sup>१) निविज्ञत इति-पा० ४ ।

मर्थः । सस् कर्मस् विद्येव खकार्यं व्याप्रियते । यथा सदेव दश्रभः पुत्रेभारं वहितगर्दभीति सत्खेव दश्रपुत्रेषु सैव भारस्य वाहिकोति । "स्विधिनश्रणत्वादि"ति । विहितं हि दर्शयौर्णमासाद्यङ्गेर्युज्यते न त्वविहितम् । ग्राह्मक्रम्यणपूर्वक्रतादङ्गभावस्य विधेश्य ग्राह्मकत्वात् । स्विहिते च तर्द्रमुपपत्तेः । चतस्रणामपि च प्रतिपत्तीनां ब्रह्मणि विधानाम् प्रपत्तेरिद्युक्तं प्रथमस्त्रे । द्रष्टद्यो निद्ध्यासितव्य इति च विधिसस्य न विधिरत्यप्रक्तम् । उत्पत्तं प्रति हेतुभावस्तु सत्त्वग्रद्धा विविदिषोपजनदारत्यधस्तादुपपादितम् । सम्बग्धत्वाच विद्यापत्तस्यापवर्गस्य सद्धपावस्थाननश्रणो हि सः । न च स्वं रूपं ब्रह्मणः साध्यं नित्यत्वात् । ग्रोषम-तिरोहितार्थम् ॥

## सर्वथापि तएवोभयलिङ्गात्॥ ३४॥

यथा मासमिश्रिक्षे जुइतीति प्रकरणान्तरात् कर्मभेदे एविभिद्यापि 'तमेनं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविद्यन्ति य-चिने'तिक्रतप्रकरणमितक्रम्य अवणात् प्रकरणान्तरात्तहुि व्य-वच्छेदे सति कर्मान्तरमिति प्राप्तज्ञ्यते । सत्यपि प्रकरणान्तरे तदेव कर्म, अतेः सृतेश्व संयोगभेदः परं यथाऽप्रि-चोनं जुड्यात्वर्गकामो यावज्ञीवमिश्चेषे जुड्यादिति तदेवाश्चित्रम्भयसंयुक्तम् । निह्न प्रकरणान्तरं साक्षा-क्रेवर्शित्रम्भयसंयुक्तम् । निह्न प्रकरणान्तरं साक्षा-इदक्तम् । किं तु अज्ञातज्ञापनखरमो विधिः प्रकरणेक्ये स्पुटतरप्रत्यभिज्ञावलेन खरसं ज्ञात्यात् । प्रकरणान्तरेण तु विघटितप्रत्यभिज्ञावलेन खरसं ज्ञात् । प्रकरणान्तरेण तु विघटितप्रत्यभिज्ञानः खरसमज्ञवत् कर्म भिनित्त । इत् तु

सिद्धवदुत्यसङ्गाष्येव यज्ञादीनि विविदिषायां विनियुष्त्रानो न जुद्दतीत्यादिवदपूर्वमेषां रूपमृत्यादियतुमर्चति । न च तचापि मैयमिकाग्निचोचे मासविधिनापूर्वाग्निचोत्पत्तिरि-ति साम्प्रतम् । चोम एव सास्रात् विधिश्रुतेः । कालस्य चा-नुपादेयस्थाविधेयत्वात् । काले चि कार्म विधीयते न कर्म-षि काल इत्युत्सर्गः । इच तु विविदिषायां विधिश्रुतिः न यज्ञादे । तानि तु सिद्धान्येवानूद्यन्तद्रत्येककर्म्यात्यंयोगपृथ-क्रां सिद्धम् । स्रृतिक्त्ना लिङ्गदर्भनमुक्तम् ॥

# अन्तरा चापि तु तद्दष्टेः ॥ ३६ ॥

यदि विद्यासच्कारोण्याश्रमकर्माण चन्त भी विधुराहीनामनाश्रमिणामनिधकारो विद्यायाम् । स्रभावात्मचकारिणामाश्रमकर्मणामिति प्राप्तउच्यते । नात्यन्तमकर्माणो रैकविधुरवाचकवीप्रभृतयः । सन्ति चि तेषामनाश्रमित्वे जपोपवासदेवताराधनादीनि कर्माणि । कर्मणां च सचकारित्वमृक्तम् । स्राश्रमकर्मणामुपचयणत्वादिति न तेषामनिधकारो विद्यासु । "जन्मान्तरानृष्ठितैरपि चे"ति । न खचु
विद्याकार्ये कर्मणामपेषा । स्रिप तु उत्पादे उत्पादयन्ति
च विविदिषोपचारेण कर्माणि विद्याम् । उत्पन्नविविदिषाणां पुरुषधारेयाणां विदुरसंवर्त्तप्रभृतीनां क्रतं कर्मभिः ।
यद्यपि चेष जन्मिन कर्माण्यननृष्ठितानि तथापि विविदिणातिष्रयदर्भनात् प्राचि भवेनुष्ठितानि तैरिति गम्यतदति ।
ननु यथाधीतवेद एव धर्माजज्ञासायामधिकियते नानधीतवेद इच जन्मिन । तथेच जन्मन्याश्रमकर्मोत्पादितविविदिष

एव विद्यायामधिकतो नेतर इत्यनाश्रमिणामनिधकारी वि-धुरप्रभृतीनामित्यत श्राइ । "दृष्टार्था ने"ति । श्रविद्यानि-वृत्तिविद्याया दृष्टोर्थः । स चान्वयव्यतिरेकसिद्दो न निय-ममपेक्षतद्रत्यर्थः । प्रतिषेधी विद्यात्रस्त्राभाव दृत्यर्थः । यद्यनाश्रमिणामप्यधिकारो विद्यायां क्षतं तद्याश्रमैरतिबद्ध-खायां परित्यशङ्कता इ ॥

### अतस्त्वितरज्ज्यायो लिङ्गाच ॥ ३९॥

खखोनाश्रमित्वमास्थेयम्। देवात्पुनः पत्न्यादिवियोगतः ६त्यनाश्रमित्वे भवेद्धिकारो विद्यायामिति श्रुतिसृतिसंदर्भेण
विविदिषन्ति यज्ञेनेत्यादिना ज्यायस्वावगतेः श्रुतिसिङ्गात्सृतिनिङ्गाचावगम्यते । तेनेति पुष्यक्रदिति श्रुतिसिङ्गाम्माश्रमी न निष्ठेतेत्यादि च सृतिसिङ्गम् ॥

# तद्भूतस्य तु नातदावो जैमिनेरिप

#### नियमात्तद्रूपाभावेभ्यः ॥ ४० ॥

श्वारो इवत् प्रत्यवरो हो पि कदा चिदूर्ध्वरेतसां स्वादिति
मन्दा ग्रङ्का निवारणार्थ (१) मिदमधिकरणम् । पूर्वधर्मेषु यागहोमादिषुरागतो वा ग्रह्मथो हं पत्न्यादिपरिवृतः स्वामिति
नियमं व्याचष्टे "तथा द्वात्यन्तमात्मानमि"ति । श्वतद्रूपतीमवरो इत् स्वताभावं व्याचिष्टे । "तथा च बद्धाचर्यं समाप्रे"ति । श्वभावं ग्रिष्टा चाराभावं विभजते । "ने चैवमाचाराः ग्रिष्टा"द्दति । श्वतिरो हितार्थमन्यत् ॥

<sup>(</sup>१) निराकरणार्थमिति—पा० २ । ३ ।

### न चाधिकारिकमपि पतनानुमाना-त्तदयोगात् ॥ ४१ ॥

प्रायित्तं न पग्रामिति नैष्ठिकं प्रति प्रायित्ताभावस्पर-पात् नैर्न्द्दतगर्दभानमः प्रायित्तमपुरकुर्वाणकं प्रति । त-साच्चित्ताग्रसद्व पुंसः प्रतिक्रियाभावद्दति पूर्वः पद्यः । सूत्रयोजना तु । न चाधिकारिकमधिकारनचणे प्रथमका-एडे निर्णीतम् । त्रवकीर्णिपशुष्य तददाधानस्याप्राप्तकानना-दित्यनेन यत्प्रायिष्त्रतं तज्ञ नैष्ठिके भिवतुमर्चति । कुतः । श्राद्धदो नैष्ठिकमिति स्नृत्या पतनश्रुत्यनुमानात् तत्प्रायिन्त-त्तायोगात् ॥

# उपपूर्वमपीत्येके भावमशनवत्तदु-

#### क्तम् ॥ ४२ ॥

श्रुतिस्तावत्ख्रसतो ऽसङ्क्षुचहृत्तिर्भ्रह्मचारिमाचस्य नैष्ठिकस्योपनुर्वाणस्य चाविश्रपेण प्रायिश्वत्तमुपिदश्यति । साकात्रायिश्वत्तं न पश्चामीति तु स्मृतिस्तस्यामिप च साचात्पायश्चतं न कर्तव्यमिति प्रायिश्वत्तनिषेधो न गस्यते । न
पश्चामीति तु दर्गनाभावेन सोनुमातव्यः । तथा च स्टतिर्निषेधार्थेति श्रनुमाय तदर्था श्रुतिरनुमातव्या । श्रुतिस्तु
सामान्यविषया विश्रेषमुपसर्णन्ती श्रीष्ठप्रवृत्तिरित । सात्तं
प्रायिश्वत्तादर्भनं तु यक्षगीरवार्थम् । एतदृक्तं भवति । क्रतनिर्णेजनैरिप एतेनं सङ्ख्यानं कर्तव्यमिति । सूत्रार्थस्तूप-

पूर्वमिष पातकां नैष्ठिकस्यावकी शिलं न महापातकमिष्टेन वकारार्थे स्नत एके प्रायिश्वसभाविमक्दन्तीति । स्नाचा-र्याणां विप्रतिपत्ती विश्वेषाभावात्मान्यं भवेत् । स्नास्तस्या या वा प्रसिद्धः सा ग्राह्मा श्रास्त्रमूख्यात् । उपपादितं च प्रायिश्वसभावप्रसिद्धेः श्रास्त्रमूख्यमिति । स्नगमितरत् । यदि नैष्ठिकादीनामिस्त प्रायिश्वसं तिकामेतैः कृतिनर्शे जनैः संव्यवहर्तव्यमृत नेति । तत्र दोषकृतत्वादसंव्यवहारस्य प्रायिश्वसेन तिन्नवर्ष्णाद् स्निवर्षणे वा तत्करणवैयर्थात्सं-व्यवहार्यो एवेति प्राप्तउच्यते ॥

### वहिस्तूभयथापि स्मृतेराचाराच ॥४३॥

निषद्वमानुष्ठानजन्यमेनो लोकदयेणगुरुद्विमापादयित देथम्। कस्य चिदेनसो लोकदयेपि अग्रुर्द्विरपनीयते प्राय-स्वित्तेरेनोनिवर्चणं कुर्वाणे कस्य चित्तु परलोकागुर्द्विमान-मपनीयते प्रायिवत्तेरेनोनिवर्चणंकुर्वाणेरिचलोकागुरुद्विस्वेन-सापादिता न शक्यापनेतुम् । यथा स्वीवालादिघातिनाम् । यथाद्वा विग्रुद्वानिप धर्मतो न संपिबेदिति । तथा च, प्रा-यिवत्तेरपैद्येनो यदज्ञानकृतं भवेत्। कामतः कृतमपि वालन्नादिस्तु कृतनिर्णेजनोपि वचनादत्यवचार्यद्व लोके जा-यतद्वित वचनं च वालन्नांश्वेद्यादि । तसात्वर्वमवदातम् ॥ स्वामिनः फल्युतेरित्यावयः ॥ अष्टामिनः फल्युतेरित्यावयः ॥ अष्टामिनः फल्युतेरित्यावयः ॥

प्रथमे काएडे ग्रेषचयणे तथाकाम इत्यचिक्संबन्धे कर्मणः सिद्धे किंकामी यजमान उतार्विज्यइति संग्रया-र्विज्येपि कर्मणि याजमान एव कामी गणफलेप्यिति नि- णीतिमि स्वेवंजातीयकानि चाङ्गसंबद्दानि खपासनानि किं याजमानान्येवोतार्त्विज्यानीति विचार्यतद्दति न पुनक्क्तम् । तचोपासकानां फन्नश्रवणादनिधकारिणस्तदनुपपत्तेर्यजमानस्य च कर्मजनितपानोपभोगभाजोधिकाराद्दत्वजां च त-दनुपपत्तेर्वचनाच्च राजाज्ञास्थानीयाक्ष चिद्दत्वजां फन्ग्रुते-रसित वचने यजमानस्य फन्नवदुपासनं तस्य फन्ग्रुतेः तं च बको दान्थो विदांचकारेत्यादेक्पासनस्य च सिद्धविष-यतया न्यायापवादसामर्थ्याभावाद् याजमानमेवोपासनाक-मेति प्राप्तउच्यते॥

## आर्त्विज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मै हि

#### परिक्रीयते ॥ ४५ ॥

उपाख्यानात्तावद् उपासनमीद्गात्रमवगम्यते । तद्दुजवित सित वाधको उन्ययोपपादनीयम् । न चित्वकिर्नृकउपासने यजमानगामिता फलस्या संभविनी तेन हि स परिक्रीतस्त-द्रामिन फलाय घटते । तसान्त व्यसनितामा चेणोपास्थान-मन्यययितुं युक्तमिति राह्यानः॥

तसाद्वास्त्रणः पाण्डित्यं निर्विद्य निस्ययेन लध्धा बाल्-येन तिष्ठासेद्वाल्ये च पाण्डित्यं च निर्विद्याय मुनिरमानं च मानं च निर्विद्यायबाद्वाण इति । यच चि विधिवभ-क्तिः श्रूयते स विधेयो बाल्येन तिष्ठासेद्वित्यच च सा श्रूयते न श्रूयते तु माने । तसाद्ययाय ब्राह्मण इत्येत-दश्रूयमाण्विधिकमविधेयमेवं मानमपि न चार्वत्वादिधेयं तसाद्वाह्मणः पाणिडत्यं निर्विद्येति पाणिडत्यविधानादेव मौ-निसद्देः पाण्डित्यमेव मेरानिमिति । ऋष वा भिक्षुवचनीयं मुनिग्रब्दस्तच दर्शनात् । गार्चस्थ्यमाचार्यकुलं मे।नवानप्र-स्थमित्यच तस्यान्यतो विचितस्यायमनुवादः । तसाद्वास्य-मेवाच विधीयते। मैं।नं तु प्राप्तं प्रश्रंसार्थमनूद्यतद्ति युक्तं भवेदेवं यदि पण्डितपर्यायो मुनिश्रब्दो भवेदिपि तु ज्ञान-माचं पाण्डित्यं ज्ञानातिशयसंपत्तिस्तु में निम्। तत्रेव तत्प्रसि द्वेरात्रमभेदे तु तस्रवृत्तिर्गार्चस्थ्यादिपदसंनिधानात्तसादपूर्व-त्वाचीनस्य बान्यपाणिडत्यापेश्वया तृतीयमिदं में।नं ज्ञाना-तिश्रयहृषं विधीयते । एवं च निर्वेदनीयत्वमपि विधानन्त्रा-च्चसं स्माद् इत्याच । "निर्वेदनीयत्वनिर्देशादि"ति । कस्पेदं मीनं विधीयते विद्यासचकारितयेत्वत ऋाच । "तदतो" विद्यावतः संन्यासिनो भिष्ठोः । एच्छति । "कथिमि'ति । वि-द्यावत्ता प्रतीयते न संन्यासितेत्यर्थः। उत्तरं तदिधकारात् । भिशोखदिधकारात् तद्र्भयति । "त्रात्मानं विदिन्वे"ति । स्वतावयवं योजियितुं ग्रङ्काते । "नन्नि"ति । परिसरित । "ग्रत ग्राइ । पशेणेति" । विद्यावानिति न विद्यातिग्रयो विविश्वतोऽपि तु विद्योदयाभ्यासे प्रवृत्तो न पुनस्त्पन्नविद्या-तिश्रयस्त्रया चास्य पश्चे कदा चिद्वेददर्शनात्संभव इत्यर्थः । विध्यादिविद्विधिमुख्यः (१) प्रधानिमिति यावत् । त्रात एव स-मिदादिर्विध्यन्तः स हि विधिः प्रधानविधेः पञ्चादिति । तचात्रूयमाणविधित्वे ऽपूर्वत्वादिधिरास्थेय इत्यर्थः । ननुय-

<sup>(</sup>१) विध्यादिविधिमुख्य इति—पा० ३ |

[म्र.२पा.४ सू.४५] [ ﴿२८ ]

द्ययमात्रमो बाल्यप्रधानः कसात्पुनर्गार्चस्थ्येनोपसंचरतीति चोदयति । "एवं बाल्यादिविश्रिष्ट"इति । त्रत उत्तरं पठति । कृत्स्नभावान्तु गृहिणोपसंहारः॥ ४८॥

कान्दोग्ये बङ्गलायासमाध्यकर्मबङ्जलाद् गार्चस्थ्यस्य पात्रमान्तरधर्माणां च कोषां चिद्धिंसादीनां समनायात् तेनोपसंचारो न पुनस्तेन समापनादित्यर्थः । एवं तदात्र- मदयोपन्यासेन क चित्कदा चिद्तिराभावश्रद्धाः मन्दबुद्धेः स्थादित तदपाकरणार्थः सूत्रम् ॥

मौनवदितरेषामे खुपदेशात् ॥ ४९ ॥

वृत्तिर्वानप्रस्थानामनेकविधेरेवं ब्रह्मचारिणोपीति वृत्तिभे-दोनुष्ठातारो वा पुरुषा भिद्यन्ते । तसाद्दिलेऽपिबज्जवचन-मविरुद्दम् ॥

### अनाविष्कुर्वनन्वयात्॥ ५०॥

बाल्येनेति यावद्वाजचरितश्रुतेः कामचारवादभक्षताया-श्वात्यन्तवाल्येन प्रिविद्धः ग्रीचादिनियमविधायिनश्च सामा-न्यग्रास्त्रस्थानेन विश्रोषग्रास्त्रेण वाधनात्मक्तजवाजचरितविधा-निर्मित प्राप्तिभिधायते । विद्याङ्गत्वेन बाल्यविधानात् सम-स्तवाजचर्यायां च प्रधानविरोधप्रसङ्गाद्यत्तदनुगुणमप्रौढेन्द्रि-यत्वादि भावग्रुद्धिरूपं तदेव विधीयते । एवं च ग्रास्तान्त-रावाधेनाष्युपपत्ती न ग्रास्तान्तरवाधनमन्याय्यं भविष्यतीति ॥

# ऐहिकमप्यप्रस्तुतप्रतिवन्धे तद्दर्श-

#### नात्॥ ५१॥

सङ्गतिमार । 'सर्वापेशा चे"ति । किं अवणादिभिरि-चैव वा जनानि विद्या साधाते उतानियम इच वामुच वेति। यद्यपि कर्माणि यज्ञादीन्यनियतफ्लानि तेषां च विद्योत्पा-दसाधनत्वेन विद्योत्पादस्यानियमः प्रतिभाति । तथा च गर्भख्य वामदेवस्याताप्रतिवोधश्रवणात् । ऋनेकजन्मसंसि-इस्तनो याति परां गतिमिति च सारणाद् त्रामुव्याकत्वम-प्यवगम्यते । तथापि यज्ञादीनां प्रमेयाणामप्रमाणत्वाच्छ्व-णादेश प्रमाणतात्तेषामेव साक्षादिद्यासाधनत्वम् । यज्ञा-दीनां सत्त्वप्रद्धाधानेन वा विद्योत्पादकश्रवणादिलश्रणप्र-माणप्रवृत्तिविद्गोपप्रमेन वा विद्यासाधनत्वम् । अवणादीनां त्वनपेशाणामेव विद्योत्पादकत्वम् । न च प्रमाणेषु प्रवर्त-मानाः प्रमातार ऐचिकमपि चिरभाविनं प्रमोत्पादं काम-यन्ते किंतु तादात्विकमेव प्रागेव तु पारचै किकम्। निर् कुमादिद्दशुस्रुषी समुन्नीचयित कालान्तरीयाय कुमादर्भ-नाय किंतु तादान्विकाय । तसादै स्किमेव (१) विद्यी-त्पादी नानियतकालः । श्रुतिसृती च पारलैकिकं वि-द्योत्पादं स्तुत्या ब्रुते। इत्यंभूतानि नामश्रवणादीन्यावश्यकफ-चानि यत्काचान्तरेऽपि विद्यामुत्पादयन्तीति । एवं प्राप्तउच्य-ते। यत एवाच विद्योत्पादे अवणादिभिः कर्तव्ये यज्ञा-

<sup>(</sup>१) ऐहिक एवेति—पा०२ ।

दीनां सत्त्वग्रुद्धिदारेण वा विद्वीपग्रमदारा वीपयोगीत एव तेषां यज्ञादीनां कर्मान्तरप्रतिबध्यप्रतिबन्धाभ्यामनियतफल-त्वेन तदपेशाणां श्रवणादीनामप्यनियतफलतं न्याय्यमनपद्द-तिव्वानां श्रवणादीनामनुत्पादकत्वादिवश्रुद्धसत्त्वादा पुंसः प्रत्यनुत्पादकत्वात्। तथा च तेषां यज्ञाद्यपेशाणां तेषां चा-नियतफलत्वेन श्रवणादीनामप्यनियतफलत्वं युक्तमेवं श्रुति-स्टितप्रतिबन्धो न स्तुतिमात्रत्वेन व्याख्येयो भविष्यति। पुरुषास्य विद्यार्थिनः साधनसामर्थ्यानुसारेण तदनुद्धपमेव कामियस्यन्ते तदिदमुक्तमभिसन्धेर्निरङ्गग्रत्वादिति॥

### एवं मुक्तिफलानियमस्तदवस्थाव-

### धृतेस्तदवस्थावधृतेः॥ ५२॥

यज्ञायुपक्रतिवद्यासाधनश्रवणादिवीर्यविश्वेषात्मिलं तत्पाले विद्यायामे सिकामुस्मिकत्वलक्षण जत्कर्षी दर्शितः । तथा च यथा साधनीत्कर्षनिकर्षाभ्यां तत्पलस्य विद्याया जत्कर्षिनिकर्षावेवं विद्यापासस्यापि मुक्तोस्त्वर्षनिकर्षी संभाव्यते । न च मुक्तावै सिकामुस्मिकत्वलक्षणो विश्वेष उपपद्यते ब्रन्स्नोपासनापरिपाकलक्षजन्मिन विद्यायां जीवतो मुक्तोरव-श्वामावित्यमात् प्रत्यप्यारक्षविपाककर्माप्रक्षये । तसान्मुक्तावेव रूपतो निकर्षापकर्षी स्थाताम् । श्विष च । सगुक्तावेव रूपतो निकर्षापकर्षी स्थाताम् । श्विष च । सगुक्षानां विद्यानामुत्कर्षनिकर्षी स्थाताम् । विद्यानामुत्कर्षनिकर्षी स्थाताम् विद्यानामुत्कर्षनिकर्षी स्थाताम् । त्रिप्ति मुक्तेरिप विद्यापलत्वाद्रपतश्चीत्कर्षनिकर्षी स्थातामित प्राप्तज्ञ्यते । मुक्तेस्वनत्वेकर्ष्यश्चतेरुपपक्तेष्य ।

साधं हि साधनविशेषादिशेषवद् भवित । न च मृतिर्न्न ह्माणो नित्यस्कृपावस्थानस्याणा नित्या सती साध्या भवित्-मर्चति । न च स्वासनिनःश्रेषक्षेश्रकार्माश्रयप्रश्रयो विद्या-जन्म विशेषवान् येन तिद्वश्रेषान्मोश्रो विशेषवान् भवेत् । न च स्वाशेषः क्षेश्रादिश्रश्रयो मोश्राय कर्णते । न च चिराचिरोत्पादानृत्पादावन्तरेण विद्यायामि कृपतो भेदः कश्चिद्पस्त्रद्यते तस्या अप्यैककृपत्वेन श्रुतेः । सगुणायास्तु विद्यायास्त्रत्रद्रुणावापोद्यापास्यां तत्कार्यस्य फलस्योत्कर्षनि-कर्षा युज्येते । न चात्र विद्यात्वं सामान्यते। दृष्टं भवित । आगमतत्र्यभवयुक्तिवाधितत्वेन कालात्ययापदिष्टत्वात् । त-स्मात्तस्या मृत्यवस्थाया ऐककृप्यावधृतेर्मृत्तिनश्रणस्य फल-स्थाविशेषो यक्त इति ॥

इति श्रीवाचस्पतिमिश्रविरचिते ग्रारीरकभगवत्पादभाष्य-विभागे भामत्यां त्वतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥ श्रध्यायस समाप्तः॥

नाभ्यथ्यो इच सनः खयं प्रवृत्ता न चेतरे प्रकाः।
मत्मरिपत्तनिवन्धनमचिकित्त्यमरोचकं येषाम् ॥
प्राक्षे संप्रति निर्विष्रक्षमधुना खाराज्यसै। ख्यं वचन्नेन्द्रः सान्द्रतपः स्थितेषु कथमप्युदेगमभ्येष्यति ।
यदाचस्पतिमित्रनिर्मितमितव्यास्थानमा चस्पुटदेदान्तार्थिविवेकविच्चतभवाः स्वर्भेष्यमी निस्पृद्धाः॥

### आवृत्तिरसकृदुपदेशात्॥१॥

साधनानुष्ठानपूर्वकत्वात्फलसिइविषयक्रमेण विषयिणीरपि ति चारयोः क्रममाच। "तिरीयेऽध्याय" इति । मुक्तिचयण-स्य फलस्यात्यन्तपरोश्चलात् तदर्थानि दर्भनश्रवणमनननि-दिध्यासनानि चोद्यमानान्यदृष्टार्थानीति याविद्वधानमनुष्ठेया-नि न तु ततो ऽधिकमावर्तनीयानि प्रमाणाभावात् । यत्र पुनः सक्तदुपदेशादुपासीतेत्यादिषु तत्र सक्तदेव प्रयोगः प्र-याजादिवदिनि प्राप्तउच्यते । यद्यपि मुक्तिरदृष्टचरी तथापि स्वासनाविद्योक्केदेनातानः खरूपावस्थानचस्यायास्तसाः शु-तिसिद्धलाद् ऋविद्यायास विद्योत्पादविरोधितया विद्यो-त्पादेन समुक्केदस्याचिविश्रमस्येव रञ्जुतत्त्वसासात्कारेण स-मुक्केंदस्रोपपत्तिसिद्धत्वाद् अन्वयव्यतिरेकाभ्यां च अवणम-नननिदिध्यासनाभ्यासस्यैव स्वगोचरसाक्षात्कारफचलेन ची-किसद्वलात्मकचदुःखिनिर्मृत्तीकचैतन्यात्मकोचिमत्यपरोश्चरू-पानुभवस्मापि अवणाद्यभ्याससाधनत्वेनानमानात्तदर्थानि अ-वणादीनि दृष्टार्थानि भवन्ति । न च दृष्टार्थिने सत्यदृष्टा-र्थलं युक्तम् । न चैतान्यनुवृक्तानि सत्कारदीर्घकाखनैर-नार्येण साम्रात्कारवने नाद्यानुभवाय करणन्ते । न चा-वासाचात्कारविद्यानं साक्षात्कारवतीमविद्यामुक्केनुमदित। नं खनु पित्तोपइनेन्द्रियस्य गुडे तिक्ततासासात्कारीन्तरेण माधुर्यसासात्कारं सद्दमेणायुपपत्तिभिनिवितितुमर्दति । अ-तदतो नरान्तरवचांसि वोषपत्तिसच्छाणि वा परास्त्रपतो

ऽपि घूरकेत्य गुडत्यागात् । तदेवं द्रष्टार्घत्वाद्यानीपासनयी-यान्तर्णीतावृत्तिकालेन चोकातः(१)प्रतीतेरावृत्तिरेवेति सिद्दम्। अधिकरणार्थम्का निरुपाधिब्रह्मविषयत्वमस्याश्विपति । "अ-चाच भवतु नामें "ति । साध्ये च्चानुभवे प्रत्ययावृत्तिरर्थवती ना-साध्ये, निच ब्रह्मानुभवी ब्रह्मसाक्षात्कारी नित्यग्रहस्वभा वाद् ब्रह्मणोतिरिचते । तथा च नित्यस्य ब्रह्मणः सभावो नित्य प्वेति क्रतमत्र प्रत्ययावृत्त्या । तदिदमुक्त'मात्म-भ्रत"मिति । त्राचेप्रारं प्रति ग्रङ्गते । "सक्तक्तुता" विति । त्र्ययमभिसंधिः। न ब्रह्मात्मधतस्तत्साखात्कारा ऽविद्यामुक्कि-नित तया सद्यानुवृत्तरेविरोधात् । विरोधे वा तस्य नित्य-त्वान्नाविद्योदीयेत कुत एव तु तेन सन्दानुवर्तेत । तसात्त-न्निवृत्तये त्रागन्तुकस्तत्साचात्कार एषितव्यः । तथा च प्र-त्ययानुवृत्ति(२)रर्थवती । त्र्याचेप्ता सर्वपूर्वीक्ताचेपेण प्रत्यव-तिष्ठते । "नावृत्तावपी"ति । न खनु च्योतिष्टोमवाक्यार्थप्र-त्ययः ग्रनगोप्यावर्तमानः साम्वात्कारप्रमाणं खिवषये जनयति । उत्पन्नस्यापि ताहग्रो दृष्टव्यभिचारत्वेन प्रातिभत्वात् । ब्र-ह्मातात्वप्रतीतिं ब्रह्मातासाशात्कारम् । पुनः ग्रङ्गते । "न क्तेवचं वाक्य"मिति । च्याचेप्ता दूषयित । "तथाप्यावृत्त्या-नर्थका "मिति । वाकां चे द्युत्तवपेत्तं साक्षात्काराय प्रभ-वित । तथा स्ति क्रतमावृत्त्या । सक्तम्पवृत्तस्यैव तस्य सोपपत्तिकस्य यावत्कर्तव्यकरणादिति । पुनः ग्रङ्कते । "ऋ-थापि स्वादि"ति । न युक्तिवाक्ये साचान्कारफले प्रत्यश्चस्यैव

<sup>(</sup>१) छोकइति—पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) प्रत्ययावृत्तिरिति-पा० ३ ।

प्रमाणस्य तत्फलत्वात् । ते तु पैरोश्चार्थावगः द्विनी सामान्य-माचमभिनिविश्रेने न तु विशेषं साचात्कुरूत इति तदिश्रे-षसाद्यात्कारायावृत्तिरूपास्त्रते । सा दि सत्कारदीर्घका-चनैरन्तर्यसेविता सती दृढभूमिविश्रेषसाक्षात्काराय प्रभवित कामिनीभावनेव स्त्रैणस्य पुंस इति । त्र्याक्षेप्राच । "नास-क्रदपी"ति स खस्वयं साज्ञात्कारः ग्रास्तयुक्तियोनिर्वा स्याद्वावनामाचयोनिर्वा । न तावत्परो**श्वाभास्**विज्ञानफ<del>र्</del>गे प्रास्त्रयुक्तो साक्षात्कार जञ्चणं प्रत्यक्षप्रमाणफर्नं प्रसीतुमर्च-तः। न खनु कुटजबीजादटाङ्कुरी जायते न च भावना प्रकर्षपर्यन्तजमपरोक्षावभासमपि ज्ञानं प्रमाणं व्यभिचारा-दित्युक्तम् । त्राचेप्ता स्वपचमुपसंदरित । "तसादादी"ित । च्राक्षेत्रा च्राक्षेपान्तरमाच । न च सक्रत् प्रवृत्ते इति । किश्चत् खनु ग्राइसच्वा गर्भस्थइव वामदेवः श्रुत्वा च मत्वाच क्षणमवधाय जीवातानो ब्रह्मातातामनुभवति । ततोष्यावृत्तिर-नर्थिकति । त्रातस्रावृत्तिरनर्थिका यन्निरंग्रस्य ग्रहणमग्रह-षां वा न तु व्यक्ताव्यक्तत्वे सामान्यविशेषवन्पद्मरागादि-विद्वात त्राच । "ऋषि चानेकांग्र"इति । समाधत्ते । "ग्र-वेाच्यते भवेदावुच्यानर्थकामि"ति । च्रयमभिषंधिः । सत्यं न ब्रह्मसाश्चात्कारः साचादागमयुक्तिफलमपि तु युक्त्याग-मार्थज्ञानाचितसंस्कारसचिवं चित्तमेव ब्रह्मणि साक्षात्कार-वतीं बुद्धिवृत्तिं समाधते । सा च नानुमानित(१)विक्रसा-खात्कारवत्प्रातिभत्वेनाप्रमाणं यदानीं विक्रस्तत्वसणस्य परी-

<sup>(</sup>१) नानुभितोत्त —पा० ३ |

क्षलात्मदातनं तु ब्रह्मखद्धपस्योपाधिक्वितस्य जीवस्यापरी-क्षत्वम् । निच प्रदुद्दबुद्दत्वादयो वस्तुतस्ततो ऽतिरिच्यन्ते । जीव एव तु तत्तदुपाधिरचितः ग्रुद्धादिखभावी ब्रह्मीत ग-म्यते (१)। न च तत्तदुपाधिविरचोपि ततोतिरिचाते । त-सादाया गान्धर्वप्रासार्यज्ञानाभ्यासास्त्रितसंस्कारस्विवेन श्रो-त्रेण षड्जादिखरग्राममूर्क्कनाभेदमध्यशेणेश्वते एवं वेदान्तार्थ-ज्ञानाहितसंस्कारी जीवस्य ब्रह्मस्वभावमन्तः करपोनेति । "य-स्तत्त्वमसीति सङ्गदुक्तमेवे"ति । श्रुत्वा मत्वा खणमवधाय प्रारभनीयाभ्यासजातसंस्कारादित्यर्थः । "यस्तु न प्रकोती"-ति । प्रारभवीयंब्रह्माभ्यासरिंत इत्यर्थः । "निंच दृष्टे ऽनु-पपन्नं नामें 'ति । यत्र परोश्चप्रतिभाविनि वाक्वार्थे ऽपि व्यक्ताव्यक्तवतारतम्यम् । तत्र मननोत्तरकालमाध्यासनाभ्या-सनिकर्षप्रकर्षकमजनानि प्रत्ययप्रवाचे साक्षात्कारावधे। व्य-क्तितारतम्यं प्रति कौव कथेति भावः। तदेवं वाक्यमाचस्या-र्थेपि न द्रागित्येव प्रत्यय इत्युक्तम् । तत्त्वमसीति तु वा-क्यमत्यन्तदुर्घचपदायं न पदार्यज्ञानपूर्वके खार्ये ज्ञाने(२) द्रागित्येव प्रवर्तते । किं तु विलम्बिततमपदार्थज्ञानमतिवि-सम्बेनेत्याच । "त्रपि च तत्त्वमसीत्येतदाकां त्वंपदार्थस्ये"-ति । स्यादेतत् । पदार्थमंसर्गात्मा वाक्यार्थः पदार्थज्ञान-क्रमेण तदधीननिद्धपणीयतया क्रमवत्प्रतीतिर्युज्यते। ब्रह्म तु निरंग्रत्वेनासंसृष्टनानात्वपदार्थकमिति कस्यानुक्रमेण क-

<sup>(</sup>१) गीयतइति—पा० ३ ।

<sup>(</sup>२) स्वार्थज्ञानइति—पा० ३ ।

[चा.४ पा.१ स्त्र.१] [ ७०६ ]

मवती प्रतीतिरिति सक्तदेव तहुच्चेत न वा ग्रच्चेतेत्यु-क्तमित्यत श्राइ । "यद्यपि च प्रतिपत्तव्य श्रात्मा निरंत्र" इति । निरंशोष्ययमपरोश्चोष्यातमा (१) तत्त्रहेश्वाद्यारोपव्युदा-साभ्यामं श्वानिवात्यन्तपरीखद्व । तत्र च वाक्यार्थतया ऋ-मनत्प्रत्यय उपपदाते । तिन्किमियमेव वाक्यजनिता प्रतीति-रात्मनि तथा च न साक्षात्प्रतीतिरात्मन्यनागतपान्तवादस्या इत्यत चार । "तत्तु पूर्वेद्धपमेवाताप्रतिपत्तेः साक्षात्कारव-त्याः"। एतदुक्तं भवति । वाक्यार्थश्रवणमननीक्तरकाचा वि-श्रेषण चयवती भावना ब्रह्मसाक्षात्काराय करूपतर्ति वाक्या-र्थप्रतीतिः साञ्चात्कारस्य पूर्वरूपिमिति । श्रद्धते । "सत्यमे-विभि"ति । समारोपो चि तत्त्वप्रत्ययेनापोद्यते न तत्त्वप्रत्ययः। दुःखित्वादिप्रत्ययश्चातानि सर्वेषां सर्वदोत्पद्यतद्रत्यवाधित-लात्ममीचीन इति बजवान्न प्रकोपनेतुमित्यर्थः । निराक-रोति। "न देषाद्यभिमानविर्"ति। निष्ठ सर्वेषां सर्वदोत्प-द्यतद्रत्येतावता (२) तात्त्विकत्वम् । देशात्माभिमानस्यापि स-त्यलप्रसङ्गात्मोपि सर्वेषां सर्वदोत्पद्यते । उक्तं चास्य तत्रत-चो(३)पपच्या बाधनमेवं दुःखिलाद्यभिमानोपि । तथा नि नित्यग्रुद्दबुद्ध(४)खभावस्यात्मन उपजनापायधर्माणो दुःखग्री-कादय त्रातानो भवितुमर्चन्ति । नापि धर्मास्तेषां, तती-व्यन्तभिन्नानां तद्दर्भत्वानुपपत्तेः। निष् गौरश्वस्य धर्मः

[भामती]

<sup>ं(</sup>१) भवतीत्याधकं ३ पुस्तके ।

<sup>(</sup>२) एतावतेति ३ पुस्तके नास्ति ।

<sup>(3)</sup> चात्रेति--पा० ३ ।

<sup>(</sup>४) बुद्धेति ३ पुस्तके नाहित ।

संबन्धसापि व्यतिरेकाव्यतिरेकाभ्यां संबन्धासंबन्धाभ्यां च विचारासचलात् । भेदाभेदयोष्ट्रच परसारविरोधनैकवासं-भवादिति । सर्वभेतदुपपादितं दितीयाध्याये । तदिदमुत्रां "देचादिवदेव चैतन्याद्वचिरूपचभयमानत्वा"दिति । इतप्रच दुःखिलादीनां न तादात्म्यमित्याच । "सुषुप्तादिषु चे"ति। स्यादेतत्। कसादनुभवार्थं एवावृत्त्यभ्युपगमी यावता द्रष्टव्यः श्रोतवा इत्यादिभिस्तत्त्वमित्रवाक्यविषयादन्यविषयेवावृत्तिर्वं- . धास्रतद्वत त्राच। "तचापि न तत्त्वमसिवाक्यार्थादि"ति। श्रातमा वा ऋरे द्रष्टच इत्याद्यातमविषयं दर्शनं विधीयते । न च तत्त्वमस्वाक्वविषयादन्यदात्मदर्भनमान्नातं येनोपन-म्यते येन चोपमंद्रियते स वाक्यार्थः। सदेव सै।म्येदिमिति चोपकास्य तत्त्वमसीत्युपसंइत इति स एव वाक्यार्थः। तदितः प्रचाव्यावृत्तिमन्यत्र विद्धानः प्रधानमङ्गेन विद्यन्ति वरो चि कर्मणा(१)भिप्रेयमाणत्वात् संप्रदानं प्रधानम्। तमुदाचेन कर्मणाङ्गेन न विध्नन्तोति । ननु विधिप्रधानत्वादाकास्य न भूतार्थप्रधानत्वं भृतस्वर्थस्तदङ्गतया प्रत्यायने । यथाजः । चोदना चि भूतं भवन्तमित्यादि प्रावरं वाक्यं (२) व्याचछा-षाः। कार्यमर्थमवगमयन्ती चोदना तक्केषतया भूतादिक-भवगमयतीत्याग्रङ्गाच । "नियुक्तस्य चास्मिन्नधिकृतोचमि"-ति । यथा तावद्गृतार्थपर्यविसता वेदान्ता न कार्यविधिनि-ष्टास्तथोपपादितं तत्तु समन्वयादित्यत्र प्रत्युत विधिनिष्ठत्वे

<sup>(</sup>१) कर्मणीति-पा० ३ |

<sup>(</sup>२) वाक्यमिति पुस्तके नारित ।

मुक्तिविरुद्दप्रव्ययोत्पादानुक्तिविष्टन्तृत्वमेवास्येत्यभ्युच्चयमात्र-मनोक्तमिवि ॥

## आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ति

#### च ॥३॥

यद्यपि तत्त्वमसीत्याद्याः श्रुतयः संसारिषाः परमाताभावं प्रतिपादयन्ति तथापि तयोरपच्चतपाम्मलानपच्चतपामलादि-खशणविष्दुधर्मसंसर्गेण नानात्वस्य विनिष्रचयात् श्रुतेष्रच त-त्त्वमसीत्याद्याया मनो ब्रह्म ऋदित्यो ब्रह्मेत्यादिवत्प्रती-कोपदेशपरतयाष्युपपत्तेः प्रतीकोपदेश एवायम्। न च यथा समारोपितं सर्पत्वमनूद्य रच्चुत्वं पुरोवर्तिनो द्रव्यस्य विधी-यतएवं प्रकाशासानी जीवभावमनूदा परमातात्वं विधी-यतइति युक्तम्। युक्तं चि पुरोवर्तिन द्रव्ये द्राघीयसि सामान्यरूपेणाचोचिते विश्रेषरूपेणा(१)यद्यीते विश्रेषान्तर-समारोपणमिच तु प्रकाशात्मनो निर्विशेषसामान्यस्थापरा-धीनप्रकाशस्य नाग्रचीतमस्ति किं चिद्रूपमिति कस्य विशे-षस्यायचे निं विश्वेषान्तरं समारोष्यताम् । तसाइद्वाणो जीवभावारीपासंभवाज्जीवी जीवी ब्रह्म च ब्रह्मेति तत्त्व-मचीति प्रतीकोपदेश एवेति प्राप्तःमेवं प्राप्ते ऽभिधीयते । श्वेतकोतीरात्मैव परमेश्वरः प्रतिपत्तच्यो न तु श्वेतकोती-र्व्यतिरिक्तः परमेश्वरः । भेदे चि गौणत्वापित्तर्ने च मुख्य-संभवे गैराणत्वं युक्तम् । ऋषि च प्रतीकोपदेशे सकुद्रचनं

<sup>(</sup>१) विशेषेणाते —पा० ३।

तु प्रतीयते भेददर्शनिन्दा च । श्रभ्यासे चि भूयस्वमर्थस्य भवितः नाच्यत्वमतिद्वीय एवोपचित्तत्वम् । तस्मात्यौर्वापयांचोचनया श्रुतेस्तावच्चीवस्य परमात्मता वास्तवीत्येतत्परता चच्छते । न च मानान्तरिवरोधादचाप्रामाण्यं श्रुतेः ।
न च मानान्तराविरोध इत्यादि तु सर्वमुपपादिनं प्रथमे
ऽध्याये । निरंश्रस्थापि चानाद्यनिर्वाच्याविद्यातद्वासनासमारोपितविविधप्रपच्चात्मनः सांश्रस्थेव कस्य चिदंश्रस्थायच्णादिश्रमद्दव परमार्थस्तु न विश्वमो नाम कश्चित्र च संसारो
नाम किं तु सर्वमेतन्सर्वानुपपित्तभाजनत्वेनानिर्वचनीयमिति युक्तमृत्यश्र्यामः । तदनेनाभिसंधिनोक्तम् । "यद्येवं
प्रतिबद्धोसि नास्ति कस्य चिद्पतिनोध" इति । श्रन्येष्याङः ।

यद्यदैतेन तोषोस्ति युक्त एवासि सर्वदेति । ऋतिरोक्षितार्थमन्यदिति ॥

### न प्रतीकेन हि सः॥ ४॥

यथा हि शास्त्रोतं ग्रहमुत्तस्वभावं ब्रह्मात्मत्वेनेव जी-वेनोपास्त्रते ऽदं ब्रह्मास्मि तत्त्वमिस स्वेतकेतो इत्यादिषु त-त्वस्य हेतोर्जीवात्मनो ब्रह्मरूपेण तात्त्विकत्वादितीयत्विम-ति श्रुतेस्य । जीवात्मानस्याविद्यादपेणा ब्रह्मप्रतिविम्बकाः । यथायथा यवयव मनो ब्रह्मादित्यो ब्रह्मेत्यादिषु ब्रह्मदृष्टे-स्पदेशस्तव सर्ववाहं मन इत्यादि इष्ट्यम् । "ब्रह्मणो मुख्यमात्मत्वमि"ति । उपपन्नं च मनःप्रभृतीनां ब्रह्मविका-रत्वेन तादात्स्यम् । घटशरावोदस्वनादीनामिव स्टिकारा-णां स्ट्रात्मकत्वम् । तथा च तादशानां प्रतीकोपदेशानां क चित्कसा चिदिकारसा प्रविचयावगमाद्गेदप्रवश्चप्रविचय-परत्वमेवेति प्राप्तउच्यते । न तावदचं ब्रह्मोत्यादिभिर्यथाचं-काराखदस्य ब्रह्मान्मत्वमुपदिश्यते एवं मनी ब्रह्मेत्यादि-रचंकाराखदलं मनःप्रभृतोनां, किं लेषां ब्रह्मालेनीपाखलम-इंकाराखदस्य ब्रह्मतया ब्रह्मत्वेनीपासनीयेषु मनःप्रभृतिष्विष श्रदंकारास्पदलेनोपासनिमिति चेत्, न। एवमादिध्वहमित्य-श्रवणात् । ब्रह्मात्मतया लच्चारास्पदलकस्पने तत्प्रतिबि-म्बस्येव तद्विकारान्तरस्याप्याकाश्रादेर्मनःप्रभृतिषूपासनप्रस-ङ्गः । यसाद्यस्य यनात्रात्मतयोपासनं विचितं तस्य तना-चारमतयैव प्रतिपत्तव्यं यावद्वचनं वाचनिकमिति न्यायान्ना-**धिकमध्याचर्तव्यमितप्रसङ्गात् । न च सर्वस्य वाक्यजातस्य** प्रपच्चस्य विजयः प्रयोजनं तदर्थत्वे चि मन इति प्रतीक्रय-चणमनर्थकं विश्वमिति वाच्यम्। यथा सर्वे खल्विदं ब्रह्मे-ति । न च सर्वेषिनश्रणार्थं मनोयद्दणं युक्तम् । मुख्यार्थ-मनीयइणं युक्तम् । मुख्यार्थसंभवे खश्चणाया च्ययोगात् । त्रादित्यो ब्रह्मोत्यादीनां चानर्थक्यापत्तेः । "नद्युपासकः प्र-तीकानी"ति । अनुभवादा प्रतीकानां मनःप्रभृतीनामात्मत्वे-नाक जनं श्रुतेवीं, न त्वेतदुभयमस्तीत्वर्थः । "प्रतीकाभा-वप्रसङ्गादि"ति । ननु यथाविक्तः सस्याचंकारास्पदस्यानव-च्छिन्नब्रह्मात्मतया भवत्यभाव एवं प्रतीकानामपि भवि-व्यतीत्यत श्राच । "सङ्गोपमर्दे च नामादीनामि"ति । इच चि प्रतीकान्यचंकारास्पदन्वेनीपास्यतया प्रधानत्वेन विधित्सितानि न तु तत्त्वमभीत्यादावचंन्नारास्पदमुपास्य- मवगम्यते किं तु सर्पत्वानुवादेन रज्जुतत्त्वज्ञापनद्दवाच्कारास्पदस्याविक्वनस्य प्रविचयोवगम्यते । किमतो यद्येवम्
एतदतो भवति । प्रधानीभूतानां न प्रतीकानामुक्केदो युक्तोः
न च तदुक्केदे विधेयस्याप्पपपित्तिति । ऋषि च । "न
च ब्रह्माण ज्ञात्मत्वादि"ति । नद्युपासनविधानानि जीवात्मनो ब्रह्माखभावप्रतिपादनपरैस्तत्त्वमस्यादिसंदर्भेरेकवाक्यभावमापद्यन्ते येन तदेकवाक्यतया ब्रह्माद्ययुपदेशेब्वात्मदृष्टिः क्रक्ष्पेत भिन्नप्रकरणत्वात्तया च तत्र यथा चोकप्रतीतित्यवस्थितो जीवः कर्ता भोक्ता च संसारी न ब्रह्मोति क्यं तस्य ब्रह्मात्मतया ब्रह्माद्ययुपदेशेब्वात्मदृष्टिक्पदिश्येतेत्यर्थः । "अत्रश्चोपासकस्य प्रतीकैः समत्वादि"ति ।
यद्यप्रपासको जीवात्मा न ब्रह्मविकारः, प्रतीकानि तु मनःप्रभृतीनि ब्रह्मविकारस्तयाप्यविक्वन्नतया जीवात्मनः प्रतीकैः साम्यं दृष्टव्यम् ॥

### ब्रह्मदृष्टिरुत्कर्षात् ॥ ५ ॥

यद्यपि सामानाधिकरण्यमुभययापि घटने तथापि ब्रह्म-णः सर्वाध्यक्षतया फलप्रसवसामर्थ्येन फलवन्तात्प्राधान्येन त-देवादित्यादिदृष्टिभिः संस्कर्तव्यमित्यादित्यादिदृष्ट्यो ब्रह्मण्ये-व कर्तव्या न त ब्रह्मदृष्टिरादित्यादिषु । न चैवंविधेवधृते प्रामार्थे निक्षष्टदृष्टिनोत्कष्ट द्रति लेकिको न्यायोपवादाय प्रभवत्यागमविरोधेन तस्यैवापोदित्यादिति पूर्वपश्चसंश्चेपः । स्रत्यं सर्वाध्यक्षतया फलदात्त्वेन ब्रह्मण एव सर्वत्र वास्तवं प्राधान्यं तथापि श्रन्दगत्यनुरोधेन क चित्कर्मण एव प्रा-

[भामती]

धान्यमवसीयते । यथा दर्भपूर्णमासाभ्यां यजेत स्वर्गकामः चित्रया यजेत पग्रकाम इत्यादी । अत्र हि सर्वत्र या-गाद्याराधिता यद्यपि देवतेव फलं प्रयक्कतीति स्थापितं तथापि प्रब्दतः कर्मणः करणत्वावगर्मेन फलत्वप्रतीतेः प्रा-धान्यम् । का चिद् द्रव्यस्य यथा त्री हीन्ग्रोक्षतीत्यादे । तदुत्तं 'यैस्तु द्रव्यं चिकीर्घाते गुणस्तच प्रतीयते'ति। तदिच यद्यपि सर्वाध्यश्वतया वस्तुतो ब्रह्मीव फलं प्रयक्कित तथापि शास्तं ब्रह्म बुद्धादित्यादै। प्रतीकउपास्यमाने ब्रह्मफलाय करपते इति च्रभिवदित किं त्वादित्यादिवुद्या ब्रह्मीव वि-षयीक्रतं फनायेत्युभयथापि ब्रह्मणः सर्वाध्यसम्य फलदा-नीपपत्तेः शांबार्थमंदेचे चोकानुसारतो निश्चीयते । त-दिदमुक्तम् । "निर्धारिते ग्राखार्थे एतदेवं स्यादि"ति । न कोवलं लै। किको न्यायो निष्ठचये चेतुरपि तु चादित्यादि-श्रन्दानां प्राथम्येन मुख्यार्थन्वमपीत्याच । "प्राथम्याचे"ित । इतिपरत्वमपि ब्रह्मशब्दस्यामुमेव न्यायमवगमयन्ति । तथा-चि । खरसवृत्त्या चादित्यादिग्रब्दा यथा खार्थे वर्तन्ते तथा ब्रह्मग्रब्दोपि खार्थे वर्त्धात यदि खार्थोस्य विविध-तः स्यात् तथा चेतिपरत्वमनर्धकं तसादितिना स्वार्थात्प्र-च्याच्य ब्रह्मपदं ज्ञानपरं खरूपपरं वा कर्तेच्यम् । न च ब्रह्मपदमादित्यादिपदार्थ इति प्रतीतिपर एवायमिति परः शब्दो यथा गौरिति मे प्रतीतिरभवदिति । तथा चादि-त्याद्यो ब्रह्मोति प्रतिपत्तव्या इत्यर्थो भवतीत्याच । "इ-तिपरत्वादपि ब्रह्मग्रब्दस्ये"ति । ग्रोषमतिरोचितार्थम् ॥

### आदित्यादिमतयश्राङ्कउपपत्तेः॥६॥

."म्रथवा नियमेनोद्गीयादिमतयसादित्यादिष्वध्यस्येरिन"-ति । सत्बिप चादित्यादिषु फनानुत्पादादुत्पत्तिमतः कर्मण एव फलदर्शनात् कर्मैव फलवत्तया चादित्यादिमतिभिर्यसु-द्रोथादिकर्माणि विषयीकियेरन् तत स्वादित्यादिदृष्टिभिः क-र्मरूपाण्यभिभूयेरन्। एवं च कर्मरूपेय्वसत्करपेषु कुतः फ-चमुत्यदोत । प्रादित्यादिषु पुनस्द्गीयादिदृष्टावृद्गीय**बुद्धा** SSप्यमानानामादित्यादयः कर्मात्मकाः सन्तः फंबाय क-विपद्यन्तर्ति। 'त्रत एव च पृथिव्यरन्योक्टेक्सामप्रव्हप्रयोग उपपन्नो यतः पृथिव्यास्रदृष्टिरध्यस्ताग्री च सामदृष्टिः। सा-स्ति पुनरग्निइष्टी ऋचि च पृथिवीदष्टी विपरीतं भवेत्। त-सादप्येतदेव युक्तमित्याच । "तथा चेयमेवे"ति । उपपच्य-न्तरमाइ । "ऋषि च खोकेिव्य"ति । एवं खल्वधिकरण-निर्देशो विषयत्वप्रतिपादनपर उपपद्यते यदि जोकोषु सा-मदृष्टिरध्यस्रेत नान्ययेति । पूर्वाधिकरणराद्वान्तोपपत्तिम-नैवार्थे ब्रुते । "प्रथमनिर्दिष्टेषु चे"ति । सिद्धान्तमन प्रक-मते । "ब्रादित्यादिमत एवे"ति । यद्युद्गीयादिमतय पा-दिलादिषु शिष्येरन् तत त्रादिलानां खयमकार्यत्वादुद्गी-शादिमतेस्तत्र वैयर्थं प्रसञ्चेत । नद्यादित्यादिभिः किं चित्रियते यदिद्यया वीर्यवक्तरं भवेद् श्वादित्यादिमत्या वि-द्ययोद्गीयादिकर्मत कार्येषु यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तरं भवतीत्यादित्यमतीनामुपपद्यते उद्गीयादिषु सं-

स्कारकत्वेनोपयोगः । चोदयति । "भवतु कर्मसन्दृहिफले-ध्वेविम"ति । यत्र चि कर्मणः फलं तत्रैव भवतु यत्र तु गुणात्फानं तच गुणस्य सिद्धरमेनाकार्यत्वात्करोतीत्येव ना-स्तोत्यत्र विद्यायाः क उपयोग इत्यर्थः । परिचरति । "ते-ष्वपी"ति । न तावद्गुणः सिद्धस्वभावः कार्योय फलाय पर्या प्ती मा भूत्पञ्चतकर्मानिवेशिनो यत्किं चित्पचोत्पादः । त-सात्रज्ञतापूर्वसंनिवेशितः फलोत्याद इति । तस्य क्रिय-माणत्वेन विद्यया वीर्यवत्तरत्वोपपत्तिरिति । "फन्डात्मक-त्वाचादित्यादीनामि"ति । यद्यपि ब्रह्मविकारत्वेनादिस्यो-द्गोययोरिवशेषस्तयापि फचात्मकत्वेनादित्यादीनामस्युद्गी-थादिभ्यो निशेष इत्यर्थः । दितीयानिर्देशादपुद्गीयादीनां प्रा-भान्यभित्याच । "ऋषि चर्तुमि"ति । ख्यमेवोषासनस्य कर्म-त्वात्फलवत्त्वोपपत्तेः । ननूतां सिद्धकृपैरादित्यादिभिरध्यस्तैः साध्यभूतत्वमभिभूतं कर्मणामित स्रासः। "स्रादित्यादिभा-वेनापि दुग्यमानानामि"ति । भवेदेतदेवं यद्यध्यासेन कर्म-रूपमभिभूयेतापि तु माणविकद्वाग्निडिष्टः केन चित्तीव्रला-दिना गुणेन गौष्यनभिभूतमाणवकत्वात्तरोद्वापि । नद्दीयं प्रुक्तिकायां रजतधीरिव विक्रिधीर्येन माणवकत्वमिभवेत् किं तु गै।षी। नथेयमणुद्गीयादावादित्यदृष्टिर्गे।षीति भावः। "तदेतस्याम्ब्यध्यूढं सामेति लि"ति । अन्यथापि सञ्जापीप-पत्ती न ऋक्स।मेलध्यासक्तरपना पृथिव्यान्योरित्यर्थः । श्र-चरन्यासाचोचनया तु विपरीतमेवेत्याच । "इयमेवर्गि"ति । चोकोषु पश्चिविधं सामोपासीतेति दितीयानिर्देशात्सामामु-

पास्त्रत्वमवगम्यते । तत्र यदि सामधीरध्यस्येत ततो न सामान्युपास्येरन् ऋषि तु जोकाः पृथिव्यादयः। तथा च दितीयार्थं परित्यच्य तिवार्थः परिकल्पेत साम्नेति लोके-व्विति सप्तमो दितीयार्थे कथं चित्रीयते । ऋगारे गावी वास्यन्तां प्रावारे कुत्तुमानीतिवत् । तेनोक्तन्यायानुरोधेन सप्तम्यात्रचीभयथाप्यवत्रयं कल्पनीयार्थत्वाद् वरं यथाश्रुति इ-तीयार्थान्रोधाय त्रतीयार्थे सप्तमी व्याख्यातव्या । बोकपृथि-व्यादिबुद्धा पञ्चविधं चिकारप्रसावोद्गोथप्रतीचारनिधनप्रकारं मामोपासीतेति निर्णीयते । ननु यत्रोभयत्रापि दियीयानि-देशो यथा खल्वमुमेवादित्यं सप्तविधं हिंकारप्रस्तावींका-रोद्गीयप्रतीचारोपद्रवनिधनप्रकारं सामोपासीतेति, तच को विनिगमनायां चेतुरित्यत म्त्राच । "तत्रापी"ति । तत्रापि समस्तस्य सप्तविधस्य साम्न उपासनीमित साम्न उपास्रतः श्रुतेः । साध्विति पःचविधसा साधुत्वं चासा धर्मत्वम् । त-या च श्रुतिः 'साधुकारी साधुर्भवती'ति । चिंकारानुवादेन पृथिवीद्दृष्टिविधाने चिंकारपृथिवीति प्राप्ते विपरीतनिर्देशः पृ-थिवीचिंकारः ॥

### आसीनः संभवात् ॥ ७ ॥

कर्माङ्गसंबन्धिषु यत्र चि तिष्ठतः कर्म चोदिनं तत्र त-त्संबन्धे।पासनापि तिष्ठतैव कर्तव्या । यत्र वासीनस्य तवी-पासनाप्यासीनेनैवेति । नापि सम्यग्दर्शने वस्तुतन्त्रत्वात्प्र-माणनन्त्रत्वाच प्रमाणतन्त्रा च वस्तुव्यवस्था प्रमाणं नापे-खतर्ति तत्राप्यनियमः । यनास्ता प्रयत्नेन विनोपासित्म-

शक्यम् । यथा प्रतीकादि यथा चासस्यग्दर्शनमपि तचन मस्यादि तचैषा चिन्ता । तच चोदकशास्त्राभावादिन-यमे प्राप्ते यथा शक्यतद्रखुपवन्थादासीनस्यैव सिद्दम् । ननु यस्यामवस्थाया ध्यायितस्पचर्यते प्रयुज्यते किमसे। तदा तिष्ठतो न भवति न भवतीखास । श्रासीनश्रचाविद्यमा-नायासो भवतीति । श्रितरोक्तितार्थमितरत् ॥

#### यत्रैकाग्रता तवाविशेषात् ॥११॥

समे ग्रुचे। ग्रर्कराविज्ञवानुकाविविजितद्वादिवचनानि-यमे सिद्वे दिग्देग्रादिनियममवाचिनकमि प्राचीनप्रवणे वै-श्रदेवेन यजेतिवहेदिकारमासामान्याक्ष चित्कश्रिदाग्रद्धते । तमनुग्रचीतमाचार्यः सुद्वद्वावेनैव तदाच सा । यचैकाग्रता मनसस्त्वेव भावनां प्रयोजयेत् । श्रविश्रेषात् । नद्मश्रास्ति वैश्वदेवादिवहचनं विश्रेषकं तसादिति ॥

### आ प्रायणात्तवापि हि दृष्टम् ॥१२॥

श्रिकरणिवयं विवेचयित । "तत्र यानि ताव"दिति । श्रिवदामानियोज्या या ब्रह्मात्मप्रतिपत्तिस्त्राः श्रास्तं चि नियोज्यस्य कार्यस्पनियोगसंबन्धमववीधयित तस्यैव क-मण्यौत्रवर्यस्यणमधिकारं तस्वैतदुभयमतीन्द्रियत्वाङ्गविति श्रा-स्त्रस्त्रस्य प्रमाणान्तराप्राप्ये श्रास्त्रस्यार्थवश्वाङ्गह्मात्मत्वप्रती-तेस्तु जीवन्मुक्तेन इष्टित्राङ्गास्तीच तिरोचितमिव किं चनेति किमन श्रास्तं करिष्यति । नन्वेवमष्यभ्युदयफ्लान्युपासना-नि तन नियोज्यनियोगसङ्गणस्य च स्रमीष स्नामितास्त्रन- णस्य च संवश्वसातीन्द्रियलान्त समृत्करणादेव प्रास्तार्थसमाप्ती प्राप्तायामुणासनपद्वेदनीयावृत्तिमान्तमेव क्षतवत उपरमः प्राप्तस्तावतेव कृत्यास्तार्थत्वादिति प्राप्ते ऽभिधीयते ।
सविद्यानी भवतीत्वादिश्रुतेर्यत्र स्वर्गादिफ्नानामिष कर्मणां
प्रायणकान्ने स्वर्गादिवज्ञानापेशकत्वं तत्र केव कथा ऽतीन्द्रियफनानामुणासनानाम् । तानि खनु त्रा प्रायणसमये
तद्वृद्धं भाविष्यन्ति । तानि खनु त्रा प्रायणसमये
तद्वृद्धं भाविष्यन्ति । किमन फनवत्प्रायणसमये बुद्धाकेपेण निह्न दृष्टे संभवत्यदृष्टकन्पना युक्ता । तसादा प्रायणं प्रवृत्ताः वृत्तिरिति । तदिदमुक्तम् । "प्रत्ययास्त्वेत"
इति । तथा च श्रुतिः 'सर्वातीन्द्रियविषया स यथा कत्रक्षाक्तोकात् प्रैति तावत् कतुर्दामुंनोकं प्रत्याभिसंभवती'ति ।
कतुः संकन्पविश्रोषः । स्नृतयभोदाष्ट्रता इति ॥
तदिधगम उत्तरपूर्वाद्ययोर्द्रलेपिव-

# नाशौ तद्व्यपदेशात् ॥१३॥

गतस्तृतियभेषः साधनगोचरो विचारः। इदानीमेतद-ध्यायगतफलविषया(१) चिन्ता प्रतन्यते। तच तावस्त्रथमिन-दं विचार्यते किं ब्रह्माधिगमे ब्रह्मज्ञाने सति ब्रह्मज्ञान-फलान्मोशादिपरीतफलं दुरितं बन्धनफलं सीयते न सीय-तद्दति संग्रयः। किं तावस्त्राप्तं, ग्रास्तेण हि फलाय यदि-हितं प्रतिषिद्धं चानर्थपरिहारायाश्वमेधादि ब्रह्महत्यादि चा-

<sup>(</sup>१) विषयेति ३ पुस्तके नास्ति ।

पूर्वावान्तरव्यापारं निं तदपूर्वमुपरतेषि कामण्यच सुखदुः-खोपभोगात्राग् नाविरन्तु(१)मर्चति । स दि तस्य विनाम-चेतुस्तदभावे कयं विनम्योदिति । तस्याकस्मिकत्वप्रसङ्गात् शाबव्याकोपाचिति । श्रद्भाषां चेत्कर्मापूर्वं विनश्यति कर्मण एव फलप्रसवसामर्थ्यवीधकशासमप्रमाणं भवेत्। न च प्रायिश्वत्तमिव ब्रह्मज्ञानमद्त्तफ्नान्यि कर्मापूर्वाणि ज्ञि-णोतीति साम्प्रतम् । प्रायश्चित्तानामपि तदप्रश्यचेतुत्वात्त-दिधानस्य चैनस्विनराधिकारिप्राप्तिमात्रेणोपपत्तावुपात्तदुरित-निवर्चणफनाक्षेपकत्वायोगात्। च्यत एव सारन्ति नाभुतां क्षीयते कर्मेति । यदि पुनरपेक्षितीपायताता। प्रायिक्त-विधिनं नियोज्यविशेषप्रतिलम्भमात्रेण निर्वृणोतीत्यपेश्चिता-काङ्घायां दीषसंयोगेन अवणात्त्रिवर्षणफनः करवेत। तथा ऽपि ब्रह्मज्ञानस्य तत्वंयोगेनाश्रवणान्न दुरितनिवर्चणसामर्थो प्रमाणमस्ति । मोश्ववत्तस्यापि स्वर्गादिपालवद्देशकालनिम-त्तापेश्वयोपपत्तेः । ग्राखप्रामाण्यात्मंभविष्यति । श्रमाववस्था यखामुपभोगेन समस्तकर्मश्चये ब्रह्मज्ञानं मोर्चं प्रसीव्यति। योगर्झेंव वा दिवि भुव्यन्तरिक्षे बद्रनि प्ररोरेन्द्रियाणि निर्माय फनान्युपभुज्याईन योगसामर्थ्यन योगी कर्माणि खपियला मोश्री संपत्स्यने। स्थिते चैतिसाझर्थे न्यायवचादाथा पुष्कर-पनाम इत्यादिव्यपदेमो ब्रह्मविद्यास्तुतिमाचपरतया व्या-ख्येय इति प्राप्ते, उच्चते । ब्याख्यायेतैवं व्यपदेशी यदि कर्मविधिविरोधः स्थान त्वयमस्ति । शास्त्रं चि फलोत्या-

<sup>(</sup>१) बिरन्तुमिति—पा० ३ /

दनसामर्थ्यमात्रं कर्मणामवगमयति न तु कुतश्चिदागन्तु-काचिमित्ततः प्रायश्चित्तादेस्तदप्रतिबन्धमपि । तस्य तत्रीदा-सीन्यात् । यदि प्राखिनोधितफत्तप्रसवसामर्थ्यमप्रतिबद्धमाग-न्तुकोन कोन चित्कर्मणा ततस्तरफर्च प्रसूत्रपवेति न ग्राच व्याघातः । नांभुक्तं कर्म श्रीयतइति च सारणमप्रतिबद्दसाम-ष्टर्यकर्माभिप्रायम् । दोषश्वयोद्देशेन चापरविद्यानामस्ति प्रा-यश्चित्तविद्वधानमैत्रर्यफलानामणुभयसंयोगाविश्रेषात् । य . चापि निर्गुणायां परिवद्यायां दोषोद्देशो नास्ति तचापि तत्बभावाचोचनादेव तत्प्रश्रयप्रसवसामर्थ्यमवसीयते नि तत्त्वमसिवाक्यार्थेपरिभावनाभुवा प्रसंख्यानेन निर्मृष्टनिखिज-कर्त्वभोक्तृत्वादिविभ्रमो जीवः फर्नोपभोगेन युज्यते । नि रज्जां भुजङ्गसमारोपनिवन्धना भयकम्पादयः सति रज्जु-तत्त्वसाश्चात्कारे प्रभवन्ति, किंतु संस्कारग्रेषा(१)त्किंचि-त्कानमनुवृत्त्यापि निवर्तन्तएव । श्रमुमेवार्थमनुवदन्तो यथा पुष्करपनाम इत्यादयो व्यपदेशाः समवेतार्थाः सन्तो न स्तुतिमात्रतया कथं चिद्याख्यानमर्चन्त । ननूतां संभ-विद्यति सावस्था जीवातानो यस्यां पर्यायेणीपभीगादा यो गर्द्धेः प्रभावती युगपन्नैकविधकायनिर्माणेनापर्यायेणोपभोगा-दा जन्तुः कर्माणि वपयित्वा मोन्नी संपत्त्यतद्वात चाद। एवमेव च मोश्र उपपद्यतद्ति । श्रनादिकाचप्रवृत्ता दि कर्माग्रया म्यनियतकाचिवपाकाः क्रमवता तावद्गोगेन हो-तुमग्रकाः । भुज्जानः खस्वयमपरानिष , संचिनोति कर्मा-

प्रयानिति । नाष्यपर्यायम्पभोगेनासंकाः कर्मान्तराष्ट्रसंचि-न्वानः खेळतीति साम्प्रतम्। कत्त्वज्ञतानि क्रमकाखभोग्यःनां सम्प्रति भोत्तुमसामर्थात् । दीर्घकालफसानि च कर्माणि क्रयमेक्पदे खेळान्ति । तसाम्नान्यया मोखसंभवः । ननु सत्विप कर्माग्रयान्तरेषु सुखदुःखफनेषु मोक्षफनत्वारकर्म-णः समुदाचरती ब्रह्मभावमनुभ्रयार्थन्थः विपाकानां कर्मा-मराणा फलानि भोच्छन्त स्वाच । "न च देशकाल-निमित्तापेश"इति । निष कार्यः सम् मोश्रो मोस्रो भवि-तुमईति ब्रह्मभावो चि सः। न च ब्रह्म क्रियते नित्य-त्वादित्वर्थः । परोज्ञत्वानुपवत्तेस ज्ञानफनसा । ज्ञानफन खबु मोश्रो ऽभ्युपेयते। ज्ञानस्य चानन्तरभाविनि ज्ञेयाभि-व्यक्तिः पार्च सैवाविद्योक्षेदमाद्धती ब्रह्मस्वभावस्वद्भपाव-स्थानलञ्जूषाय मोञ्चाय कन्पते । एवं वि दृष्टार्थना ज्ञा-नस्य स्थात् । त्रपूर्वाधानपरम्परया ज्ञानस्य मोश्रफने क-स्प्रमाने ज्ञानस्य परीश्रफनलमदृष्टार्थलं भवेत्। न च दृष्टे संभवत्यदृष्टकानुना युक्तेत्यर्थः । तसाद्वन्नाधिगमे ब्रह्मजाने सत्यहैतिस्द्री दुरितचय इति सिद्दम्।

इत्रस्था प्येवमसं इतिपः पति तु ॥ १४॥
स्थानेस्य स्वाभाविकत्वेन रागादिनिवन्धनत्वेन प्राक्षीयवेन
स्वाचानेन प्रतिवन्धो युक्तः । धर्मचानयोस्तु प्राक्षीयवेन
स्वाचानेस्य प्रित्रेषां मासवद्विरोधानोक्क्षचोक्कं मुभावो युक्यते। पापनस्य विशेषती महाचानोक्कंद्यत्वसुतेर्धर्मस्य न तदुक्रेद्यत्वम् । विशेषविधानस्य श्रोषप्रतिषेधनान्तरीयकात्वन को-

कतः सिद्धेः। यथा देवदक्ती दक्षिणेनाक्ता पश्यतीत्वक्ती न वामेन पश्यतीति गम्यते। उभे चीवैष एते तरतीति च य-थासंभवं ब्रह्मजानेन दुष्कृतं भोगेन चक्ततमिति । श्रीय-न्ते चास्य कर्माणि इति च सामान्यवचनं सर्वे पामान इति विश्रेषश्रंवणात् पापकर्माणीति विश्रेषे उपसंचरणीयम्। तसाइह्मज्ञानाइष्कृतस्वैव खयो न स्कृतस्वेति प्राप्ते पूर्वा-धिकरणराद्वान्तो ऽतिदिश्यते । नो खलु ब्रह्मविद्या कोन चिद्रहरेन दारेण दुष्कृतमपनयत्यपि तु हरेनेव भोक्तभी-क्तव्यभोगादिप्रविखयदारेण तचैतत्तुन्यं स्कतेपीति कथमे-तदपि नोक्किन्द्यात् । एवं च सित न शासीयत्वसारयमा-चमविरोधहेतुर्निह प्रत्यक्षत्वसामान्यमाचादविरोधो जलान-**चादीनाम्। न च राज्ञतशासमनर्थकमब्रह्मविदं प्रति तदि-**घेरर्घवत्त्वात् । एवमविस्थिते च पामाश्रुत्वा पुण्यमि ग्राची-तव्यम् । ब्रह्मज्ञानमपेच्य पुष्यस्य निक्तष्टफललात्तरफलं दि खयातिश्रयवत् । नद्मोवं मोखा निरतिश्रयत्वान्नित्यत्वाच । दृष्टप्रयोगसायं पापाप्रब्दो वेदे पुष्यपापयोः। तद्यया पुष्य-पापे त्रानक्रस्य सर्वे पाप्तानी ऽतो निवर्तन्तर्त्यत्र तसाद-विशेषेण पुण्यपापयोरञ्जषिनाशाविति सिद्दम्॥

## अनारब्धकार्यएव तु पूर्वे तद-

#### वधेः॥ १५॥

यद्यदैतज्ञानखभावाचीचनयोत्तरपूर्वत्तकृतदुष्कृतयोरस्लषवि-नाशी चन्त स्रारस्थानारस्थकार्ययोत्याविशेषेषेव विनाशः खात् । कर्दकर्मोदिप्रविखयस्योभयवाविग्रेषात्। तन्निवन्धन-त्वाच विनाप्रसा । न च संस्कारप्रेवान् बुवावचन्रभ्रमण-वदनुष्टत्तः । धस्तुनः खल्यनुष्टत्तिः । मायावादिनस्य पुष्य-पापयोश्व मायामात्रविनिर्मितत्वेन मायानिष्टनी न पुष्णापु-प्ये न तत्संस्कारी वस्तुसनीति कस्यानुष्टतिः। न च रजी सर्पादिविभ्रमजनिता भयकामादयो निष्टत्तेपि विश्रमे यद्यानुवर्तन्ते तथेचापीति युक्तम् । तनापि सर्पासन्वेपि त-उज्ञानस्य सत्त्वे तज्जनितभयकागादीनां तत्संस्काराणां च वस्तुसत्त्वेन निष्टत्तेपि विश्वमे ऽनिष्टत्तेः। ऋत तु न माया न तज्जः संस्कारी न तद्गीचर इति तुच्छत्वात्किमनुवर्तेत । न संस्कारग्रेषो न कर्मेत्यविशेषेणारस्यकार्याणामनारस्यकार्याणां च निवृत्तिः। न च तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोच्छेऽय संप-न्छात इति श्रुतेदे चपातप्रतीकारश्यकार्याणां युक्ता। नच्चेषा श्रुतिरविधमेदविधायिन्यपि तु शिप्रतापरा। यथा खोकए-तावनमे चिरं यत् स्नातो भुन्जानस्रोत । निष् तत्र सा-नभोजने ऋविधत्वेन विधीयेते किं तु खेपीयस्ता प्रतिपाद्यते। जभयविधाने चि वाक्यं भिद्येताविधभेदः चिरता चेति प्राप्ते ऽभिधीयते । यद्यव्यद्देतमञ्जातस्वसासारकारो नाद्यविद्योपद-र्श्चितप्रपञ्चमा त्रविरोधितया तन्त्राचिवरोधितया तन्त्रध्यपति-तस्रक्रजकर्मिवरोधी। तथाप्यनारअविपाकं कर्मजातं द्रागि-त्येव समुक्तिनित न त्वारअविपाकं संपादितज्ञ त्यायुर्वितत-पूर्वीपरीभूतसुखदुःखोपभोगप्रवाचं कर्मजातं तद्वि समुदाचर-बुक्तितयेतरेभ्यः प्रसप्तवृक्तिभयो बन्तवद्न्यया देववीणा सर- प्यगर्भमनूहा बक्तप्रभृतीनां निग चित्रनि खिलं के प्रजा चार्यात-या परितः प्रद्योतमामनुद्धिसत्त्वानां न ज्योगजीविता भवेत् । श्रूयते चैवां श्रुतिस्मृतीतिचासपुराणेषु तत्त्वज्ञता च मचा-कस्पकस्पमन्यन्तरादिजीविता च । न चैते मद्याधियो न ब्रह्मविदो ब्रह्मविद्यास्पपुण्यमेधसो मनुष्या इति अद्देयम्। तसादागमानुसारतोस्ति प्रारब्धविपाकानां कर्मणां प्रचयाय तदीयसमस्तफ्खोपभोगप्रतीशा सत्यपि तत्त्वसाचारकारे । ता-बदेव चिरमिति न चिरता विधीयते ऋषि तु श्रुत्यन्तर-सिद्दां चिरतामनूदा देचपाताविधमाचविधानं तदेतदिभसं-धायौचित्यमाचनयाद सा भगवान् भाष्यकारः। "न ताव-दनात्रित्यारव्यकायं कर्माग्रय"मिति । न चेदं न जातु इ-ष्टं यदिरोधिसमवाये विरोध्यन्तरमनुवर्ततद्व्याच । "स्रक-नीत्मवोधोपो"ति । यदा चोकपि विरोधिनोः विंचित्काखं संचानुवृक्तिक्पचन्धा तदेचागमवनाहीर्घकाचमपि भवन्तीति न प्रका निवारयितुम्। प्रमाणसिद्दस्य नियोगपर्यनुयोगा-नुपपत्तेः । तदेवं मध्यस्थान् प्रतिपाद्य ये भाष्यकारपाप्तं म-न्यनो तान्त्रत्याच । "ऋषि च नैवाच विवदितव्य"मिति । स्थितप्रज्ञस्य न साधकस्तस्योत्तरोत्तरध्यानोत्कर्षेण पूर्वप्रत्य-यानवस्थितत्वात् । निरित्रायस्तु स्थितप्रज्ञः । स च सि-इ एव । न च ज्ञानकार्या भयकम्यादयी ज्ञानमाचादनु-त्यादात् । सर्पावक्केदोचि तस्य भयकत्यादिचेतुः । स चा-सम्ब निर्वचनीय इति कुती वस्तुसतः कार्यीत्पादः। न च कार्यमपि भयकम्पादि वस्त सत्। तस्यापि विचारासद्ये- नानिर्वाच्यत्वात्। श्रनिर्वाच्याचानिर्वाच्योत्पत्ती नानुपपत्तिः। याद्द्यो दि यचस्ताद्दयो बिखरिति सर्वमवदातम्॥

# अग्निहोत्नादि तु तत्कार्यायैव तद्द-

### र्शनात्॥ १६॥

यदि पुष्यस्यायप्रजेषविनाभौ इन्त नित्यमयग्निचीत्रादि न कर्तव्यं योगमारूरुकुणा । तस्यापीतरपुष्यवद्विद्यया विनामा-त्। प्रचाचनाद्भि पद्भस्य दूरादस्पर्भनं वरमिति न्यायात्। न च विविदिषन्ति यज्ञेन दानेनेति मोज्ञ ज्योककार्यत-या विद्याकर्मणोरविरोधः । सद्दासंभवेनैककार्यत्वासंभवात् । नच्चेतमात्मानं विदुषो विगनिताखिनकर्हभोत्नृत्वादिप्रपच्च-विश्रमस्य पूर्वेक्तरे नित्ये कियाजन्ये पुष्ये संभवतः । तसा-दिविदिषन्ति यज्ञेनेति वर्तमानापदेशो ब्रह्मज्ञानस्य यज्ञादीनां वा स्तुतिमात्रं न तु मोश्रमाणस्य मुक्तिसाधनं यज्ञादिविधि-रिति प्राप्त, उच्चते । सत्यं न विद्ययैक्तकार्यत्वं कर्मणां परस्प-रविरोधेन सचासंभवात् । विद्योत्पादकतया तु कर्मणामारा-दुपकारकाणामस्त मोश्रोपयोगः। न च कर्मणां विद्यया विक्छामानानां न विद्याकारणत्वं स्वकारणविरोधिनां का-र्याषां वज्रनमुपन्थेः । तथा च विद्यानस्पन्नार्योपायतया कार्यविनाध्यानामपि कर्मणामुपादानमर्थवत् । तदभावे त-त्कार्यसानुत्पादेन मोचसासंभवात्। एवं च विविदिषन्ति यज्ञेनेति यज्ञसाधनत्वं विद्याया ऋपूर्वमर्थं प्रापयतः पञ्चमल-कारस्य नात्यन्तपरोशवृत्तित्या ज्ञानसुत्यर्थतया कयं चि-

ह्याख्यानं भविष्यति । तदनेनाभिसंधिनोक्तं "ज्ञानस्यैव हि प्रापकं कर्म प्रणाखा मोखकारणमित्युपचर्यते" । यत एव न विद्योदयसमये कर्मास्ति नापि परस्तात् । ऋषि तु प्रागेव विद्यायाः । ऋत एव चातिकान्तविषयमेतत्कार्येकत्वाभिधानम् । एतदेवं स्कोरयित । "नहि ब्रह्मविद" इति । स्वान्त-रमवतारियतं पृक्कित "किं विषयं पुनिदद"मिति । ऋसोन्तरं स्वम् ।

#### अतोऽन्यापि ह्येकेषामुभयोः॥१७॥

काम्यकर्मविषयमञ्जेषविनात्रवचनं ग्राखान्तरीयवचनं च तस्य पुचा दायमुपयन्तीति ॥

#### यदेव विद्ययेति हि ॥ १८ ॥

श्रसि विद्यासंयुक्तं यज्ञादि य एवं विद्यान् यज्ञेतेत्यादिकम् । श्रसि च केवलम् । तत्र यथा ब्राह्मणाय हिरण्यं दद्यादित्युक्ते विदुषे ब्राह्मणाय दद्यात्र ब्राह्मणबुवाय मूर्खायेति
विश्रेषप्रतिलक्षः तत्कस्य हेतोस्तस्यात्रिश्यवन्तात् । एवं विद्यारहिताद्यज्ञादेविद्यासहितमतिश्यवदिति तस्यैव परविद्यासाधनत्वमुपान्तदुरितस्रयदारा नेतरस्य । तस्मादिविदिषन्ति
यज्ञेनेत्यविश्रेषश्रुतमपि विद्यासहिते यज्ञादानुपसंहर्तव्यमिति
प्राप्ते ऽभिधीयते । यदेव विद्याया करोति तदेवास्य वीर्यवक्तरमिति तरवर्धश्रुतेविद्यारहितस्य वीर्यवन्तामात्मवगस्यते ।
वक्तरमिति तरवर्धश्रुतेविद्यारहितस्य वीर्यवन्तामात्मवगस्यते ।
वक्तरमिति तरवर्धश्रुतेविद्यारहितस्य वीर्यवन्तामात्मवगस्यते ।
वक्तरमिति तरवर्धश्रुतेविद्यारहितस्य वीर्यवन्तामात्मवगस्यते ।
वक्तरमिति तरवर्धश्रुतेविद्यारहितस्य वीर्यवन्तामात्मवगस्यते ।
वक्तरापि मान्या परविद्योत्यादोपयोग इति विद्यारहितमपि
वज्ञादि परविद्यार्थिनाऽनुष्टेयमिति सिद्यम् ॥

# भोगेन त्वितरे क्षपयित्वा सं-पद्यते ॥१९॥

श्वनारव्यकार्यइत्यस्य नशः फर्च भोगेन निवृत्तिं दर्श-यत्यनेन सूत्रेणास्य त्वपपादनं पुरस्तादपक्तव्य कृतमिति नेस क्रियते पुनक्त्रभयात्॥

इति श्रीवाचस्पतिमिश्रविरिचते शारीरक्तभगवत्पादभाष्य-विभागे भामत्यां चतुर्थस्याध्यायस्य प्रथमः पादः समाप्तः ॥ वाङ्मनसि दर्शनाच्छब्दाच्य ॥ १॥

श्रयासिन् फर्नविचार नश्रणे वाश्वानिस संपद्यतह्यादिनिचारो ऽसंगत इत्यत श्राष्ट्र । "श्रयापरास्त निद्यास्त फर्जप्राप्तय" इति । श्रपरिनद्याफ नप्राप्तयेष भनित फर्निनचार इति
नासंगत इत्यर्थः । नन्नयमुरकान्तिकमो निदुषो नोपपद्यते
न तस्य प्राणा उरकामन्त्यचन समननीयन्तइति श्रवणात्
तत्कथमस्य निद्याधिकार इत्यत श्राष्ट्र । "समाना हि निददनिदुषो" रिति । निषयमाष्ट्र । "श्रस्ती" ति । निमुश्रति ।
"किमिष्टे" ति । निषयमाष्ट्र । "श्रस्ती" ते । निमुश्रति ।
"किमिष्टे" ति । निषयमाष्ट्र । "श्रस्ती" ते । निमुश्रति ।
"तेनि । श्रुतिकश्रणा । निश्रये संश्रये । सिद्दान्तवन्तं पूर्यित्वा
पठित । "नाम्बृत्तिमेनसि संपद्यत" इति । वृत्त्यध्याष्टारप्रयोजनं प्रश्नपूर्वकमाष्ट्र । "कथिम" ति । उत्तराधिकरणपर्यालोचनेने वं पूरितमित्यर्थः । तत्त्वस्य धर्मणो नाषः प्रस्थविवशायां त्विष्ट सर्वनैव पर्वेष्ट चानिभागसास्यात्वां प-

रचैव विशिध्याद्विभाग इति न त्वचापि । तसादि हा-विभागेनाविशिषतोच वृत्त्यु पसं हारमाचिववशा खनकार स्थेति गम्यते । सिद्दान्त हेतुं प्रश्नपूर्वकमा । "कसादि"ति । स्टामेव मनोवृत्ती वाग्वृत्ते हपसं हारदर्शनात् । वाच स्ट-पसं हारमदर्ष्टं नागमोपि गमियतुम हिति । आगमप्रभवमु क्तिविरोधादागमो हि दृष्टानुसारतः प्रकृती हि विकाराणां ह्यमा । न च वाचः प्रकृतिर्मनो येनासिन् विह्योयते तसाद्वित्तवृत्तिमतोर भेदविविश्वया वाक्षपदं तदृत्ती व्याख्ये-यम् । संभवति च वाग्वृत्ते वाग्रकृताविप मनिस ह्यः । तथा तवत्त्वं दर्शनादित्या ॥ "वृत्त्युद्ववाभिभवा"विति ॥

# अत एव च सर्वाण्येनुः॥ २॥

यतस प्रकृतिविकारभावाभावास्त्रनित सद्धपलयो वाचो ऽपि तु वृत्तिलयः । स्त्रत एव सर्वेषां चक्षुरादीनामिन्द्रियाः णां सत्येव सवृत्तिको मनिस वृत्तोरनुगतिर्लयो न सद्धपल-यः । वाचस्तु पृथक् यस्णं पृर्वसन्ते उदासरणापेशं न तु तदेवेस विविधितमित्यर्थः ।

# तन्मनः प्राण उत्तरात्॥३॥

यदि खप्रक्रती विकारस्य खयस्ततीमनः प्राणे संपद्यते इत्यन मनःखद्धपस्थैव प्राणे संपत्त्या भवितव्यम् । तथास्ति
मन इति नोपचारतो व्याख्यानं भविष्यति । संभविति सि
प्रकृतिविकारभावः प्राणमनसोरस्नमयं सि सोम्य मन इत्यनास्नात्मतामास मनसः अतिरापोमयः प्राण इति च प्रा-

णस्यानात्मताम् । प्रकृतिनिकारयोस्तादात्मयात्तया च प्रा-णो मनसः प्रक्रतिरिति मनसो वृत्तिमतः प्राणे सव इति प्राप्ते ऽभिधीयते । सत्यमापोन्नमस्जन्तइति अतेरबन्नयोः प्रकृतिविकारभावोवगस्यते । न तु तद्विकारयोः प्राणमनसोः खयोनिप्रणाडिकया तु मिथो विकारयोः प्रकृतिविकारभावा-भ्युपगमे संकरादितप्रसङ्गः स्थात् । तस्नाद्यो यस्य साक्षादि-कारस्तस्य तत्र लय इत्यत्रसाम लयो न त्विकारे प्राणे ऽन्नविकारस्य मनसस्तथा चाचापि मनोवृत्तेर्वृत्ति-मित प्राणे खयो न तु वृत्तिमतो मनस इति सिद्धम्॥

# सोध्यक्षे तदुपगमादिभ्यः॥ ४॥

प्राणस्तेजसीति तेजःग्रव्हस्य भूतिवर्षेषवचनत्वादिज्ञाना-तानि चाप्रविद्धेः प्राणस्य जीवातान्युपगमानुगमावस्थानश्रुती-नां च तेजोदारेषाप्युपपत्तेस्तेजिस समापन्नवृत्तिः खलु प्रा-णस्तेजलु जीवात्मन्यविष्ठते । तद्दारा जीवात्मसमापन्न-वृत्तिः प्राण इत्युपपद्यते । तसात्तेजस्येव प्राणवृत्तिप्रविखय इति प्राप्ते ऽभिधीयते। स प्रकृतः प्राणी ऽध्यक्षे विज्ञानाताव्य-वितष्ठते तत्तन्त्रवृत्तिर्भवति । कुतः । उपगमानुगमावस्थानेभ्यो चेतुभ्यस्तत्रे।पगमत्रुतिमाच । एवमेवेयमात्मानमिति । ऋनुगम-नश्रुतिमाच । "तमुक्तामन्त"मिति । श्रवस्थानश्रुतिमाच । "सविज्ञानो भवतीति चे"ति । विज्ञायतेनेनेति विज्ञानं पञ्चव्य-त्तिप्राणमंदित इन्द्रियद्यामस्तेन सद्दावितष्ठतद्दति सविज्ञानः। चौदयति। "ननु प्राणस्तेजवीति श्रूयत"इति। श्रधिकावापी ऽमन्दार्थव्याख्यानम् । परिचरति । "नैष दोष इति" । यद्यपि प्राणस्तेजिसीत्यतस्तेजिस प्राणवृत्तिस्यः प्रतीयते । तथापि स-र्वशाखाप्रत्ययत्वेन विद्यानां श्रुत्यन्तरास्त्रेचनया विज्ञानात्मिन्न स्योवग्रस्यते । न च तेजसस्तत्र स्वयः इति साध्यतम् । तस्यानिसाकाग्रक्रमेण परमात्मिन् तत्त्वस्यावग्रमात् । तसा-त्रंजोग्रस्णेनीपस्तस्यते तेजःसस्यितिदेस्वीजभ्रतपस्त्रभूत्यति । जेन्नस्यारिसाराध्यशे जीवात्मा तिसन्प्राणवृत्तिरप्येतीति । चो-स्यति । " ननु चेयं श्रुति"रिति । तेजःसस्यरितानि भूता-स्यापस्त्रस्यानां तेजःग्रस्येनाध्यसे तु किमायानं तस्य तदसास-स्यादित्यर्थः । परिस्रति । "सोध्यस्रद्रव्यध्यक्षाणे"ति । यदा स्थायं प्राणोन्तरास्थासं प्राप्याध्यस्यस्पर्यविग्रादेव तेजःप्रभु-तीनि भूतसृत्याणि प्राप्नोति तदोपपद्यते प्राणस्तेजसीति । स्यत्रेव दृशन्तमास् । "योपि सुन्नादि"ति । सूत्रान्तरमवता-रियतं पृक्क्ति। "क्यं तेजःसस्यिति प्रिति ॥

# नैकस्मिन् दर्शयतो हि॥६॥

स्रव भाष्यकारो ऽनुमानदर्शनमास । "कार्यस्य प्ररीर-स्रो"ति । स्यूचप्ररीरानुरूपमनुमेयं सृच्यमिप प्ररीरं पच्चात्म-कार्यमित्यर्थः । दर्शयत इति सूचावयवं व्यचष्टे । "दर्शयत-स्रोतमधिम"ति । प्रस्नप्रतिवचनाभिप्रायं दिवचनं स्रुतिस्मृत्या-भिप्रायं वा। श्राव्यो माचाः सूच्या दश्रार्थानां पच्चभूतानामि-ति । स्रुत्यन्तरिवरोधं चोदयित । "ननु चोपसंस्तेषु वागादि-व्यित । कर्मास्रयतेति प्रतीयते न भूतास्रयतेत्यर्थः । प-रिस्रति । "स्रोत्राच्यत"इति । ग्रसा इन्द्रियाणि स्रतिग्र-सास्तिद्वषयाः । कर्मणां प्रयोजकत्वेनास्रयत्वं भूतानां तूपदान-

लेनेत्यविरोधः। प्रशंसाग्रम्होपि कर्मणां प्रयोजकतया प्रक्रष्ट-मात्रयत्वं भूते सति निज्ञष्टचात्रयान्तरे तदुपपत्तरित्याद । "प्रशंसाम्बर्धाद्पि तने"ति ॥

# समाना चासृत्युपक्रमादमृतत्वं चानुपोष्य॥ १॥

चनान्द्रतत्वप्राप्तिश्रुतेः परविद्या च तं प्रद्येतदिति मन्दानस्य पूर्वः पत्तः । विश्वयानानां संदिशानानां पुंसां चोदयित । "ननु विद्याप्रकरण"इति । परिचरति । "न खापादिवदि"ति । परे निद्ययैवास्त्रतने प्राप्यवस्थामास्थातुं तत्वधर्माय तदिध-र्मासान्या श्रप्यवस्थासादनुगुषातयास्थायन्ते। साधम्यवैधम्यीभ्यां चि रफुटमरः प्रतिपिपाद्यिषिते वस्तुति प्रत्ययो भवतीति । न तु विदुषः सकाग्राहिग्रेषवन्तो ऽविद्वांसी विधीयन्ते येन विद्याप्रकरणव्याचातो भवेदपि तु विद्यां प्रतिपादयितुं चोक-चिद्वानां तदनुगुषतया तेषामनुवाद इति । एवं प्राप्ते Sभिधी-यते। "समाना चैषोत्कान्तिर्वाद्मानसीत्याद्या विददविदुषोः" कुतः । "बाब्र सुपक्रमान्" । द्यतिः सरणं देवयानेन यथा कार्यक्रमानेकप्राप्तिरास्तेराकार्यक्रमानेकप्राप्तेः। स्वयं विद्यो-पक्रम चारमाः प्रयत्न इति यावत् । तस्त्रादेतदुक्तं भवति नेयं परा विद्या यतो न मोश्रनाडीदारमाश्रयते । ऋषि त्व-परंविद्येयम् । न चास्रामात्यन्तिकः क्रोप्रप्रदाची यतो न तचोत्कान्तिभवेत् । तसादपरविद्यासामर्थादापेश्विकमाभूत-संबवस्तानमस्तरमं प्रेरसते पुरुषार्थाय संभवत्येष उत्कान्ति-

भेदवान् । षत्युपक्रमोपदेशः । खपपूर्वादुष दाषद्रत्यस्मादु-पोद्येति प्रयोगः ॥

तदापीतेरा संसारव्यपदेशात्॥८॥

सिद्धां कृत्वा वीजभावावश्येषां परमात्मरंपित्तं विदर्वि-दुवोक्त्काित्तः समर्थिता। सैव सम्प्रति चिन्त्यते। किमा-तमि तेजःप्रभृतीनां भूतसृद्धााणां तत्त्वप्रविचय एव संपत्ति-राचोिखद्धीजभावावश्येषेति। यदि पूर्वः पद्यः, नोत्काित्तः। श्रयोत्तर,स्ततः सेति। तत्त्वाप्रकृतै। न विकारतत्त्वप्रविचयो यथा मनिस् न वागादीनाम्। सर्वस्य च जनिमतः प्रकृतिः परा देवतेति तत्त्वप्रचय एवात्यित्तिकः स्यात्तेजःप्रभृतीनािमिति प्राप्ते ऽभिधोयते।

योनिमन्ये प्रपद्यन्ते प्ररीरत्वाय देखिनः । स्थाणुमन्ये ऽनुसंयति यथाकर्म यथात्रुतम् ॥

इत्यविद्यावतः संसारम्पदिशति श्रुतिः सेयमात्मन्तिके त-च्वचये नीपपद्यते । न च प्रायणस्वैवेष मिस्मा विद्यासम-विद्यासं वा प्रतिति साम्प्रममित्यास । "श्रन्यद्या सि सर्वः प्रायणसमयएवे"ति । विधिश्रास्तं ज्योतिष्टोमादिविषयमनर्थकं प्रायणादेवात्यन्तिकप्रचये पुनर्भवाभावात् । मोश्रप्रास्तं वा प्रयत्नचभ्यात् प्रायणादेव जन्तुमावस्य मोश्रप्राप्तेः । न केवन्तं श्रास्तानर्थक्यमयुक्तस्य प्रायणमावाक्योश्च द्रत्यास् । "मिय्या-श्रामेत्रान्ति । नासित निदानप्रश्रमे प्रश्रमस्तदतो युज्यतद्रत्यर्थः ॥ श्रामेतरभूतस्यितं तेजो जीवस्याश्रयभूतमुल्लमादेसाहेस्यान्तरं वा संवरत्वसादसाभिनं निरीन्द्यते । तिस् मस्त्यादानेक- द्रव्यत्वादा रूपवदुपल्यव्यम् । नसान्न मूर्तान्तरैः प्रतिवध्य-तद्दति ग्रद्धामपाकर्नुमिदं सूत्रम् ।

सूक्ष्मं परिमाणत्य तथोपल्डधेः॥९॥
चकारों भिन्नकमः। न केवनमापीतेस्तद्वितष्ठते। तच्च
ख्वां खरूपतः परिमाणत्य खरूपमेव दि तस्य ताद्यमद्यम्। यथा चाशुषस्य तेजसो महतोषि। श्रद्धव्यादनुद्गृतद्भपस्यां दि तत्। परिमाणतः सीच्यं यतो नोपन्यत्योपन्यां चसरेणवो जानसूर्यमरीचिभ्यो उन्यत्र प्रमाणतस्योपन्यादिवान चसुष्टे। "तथादि नाडोनिष्कमणे"ति।
श्रादिवानपो चसुष्टे। वा मूर्भी वा उन्येभ्ये। वा श्ररीरदेशोभ्य
दित संयुचीतम्। श्रप्रतिघाते हेतुमाह। "खक्कत्वाचे"ित। एतदिपि दि सूच्यत्वेनैव संयुचीतम्। यथा दि काचाभ्रपटनं
खक्रसभावस्य न तेजसः प्रतिघातकम्। एवं सर्वमेव वस्तुजातमस्येति॥

# नोपंमर्देनातः॥ १०॥

त्रत एव च खक्कतानश्रणात्मी बन्याद्सक्तत्वापरनामः।

# अस्यैव चोपपत्तेरूष्मा ॥ ११ ॥

उपपत्तिः प्राप्तिः । एतदुक्तं भवति । इष्टश्रुताभ्यामृक्षणो ऽन्ययव्यतिरेकाभ्यामस्ति स्थूचाद्देचादतिरिक्तं किं चित् । त-चागमात्मक्तं प्ररीरमिति ॥

प्रतिषेधादिति चेन शारीरात्॥१२॥
अधिकरणतात्पर्यमास्॥ अस्तत्वं चानुपोष्येत्यतो विभे-

षणादि"ति । विषयमाद् । "अथाकामयमान" इति । सिद्वानित्तमतमाग्रद्वा तिन्नराकरणेन पूर्वपक्षी स्वमतमवस्थापयित ।
"अतः परिवद्याविषयात्प्रितिषेधादि"ति । यदि दि प्राणोपखित्तस्य सूच्मग्ररीरस्य जीवात्मनः स्थूचग्ररीरादुक्कान्तिः
प्रतिषेधेत् अतः तत एतदुपपद्यते । न त्वेतदित्त । न तसात्प्राणा खक्कामन्तीति दि तदा सर्वनाम्ना प्रधानावमिर्भिनास्युद्यनिः अथसाधिकृतो देची प्रधानं पराम्थ्यते । तथा
च तस्नादृद्दिनो न प्राणाः सूच्मं ग्ररीरमुक्कामन्त्यपि तु तस्मिद्धितः क्षेत्रज्ञ एवोत्कामतीति गम्यते । स पुनरितकस्य अद्वानाचा संसारमण्डलं हिरण्यगर्भपर्यन्तं सिंबङ्गो जीवः
परिसान्बद्वाणि जीयते तस्मात्परामिष देवतां विदुष खत्काः
नितरत एव मार्गश्रुतयः । स्मृतिश्व मुमुक्षोः प्रकुक्तस्यादित्यमण्डलप्रस्थानं दर्भयतीति प्राप्तम्, एवं प्राप्ते प्रत्युच्यते ॥

#### स्पष्टो ह्येकेषाम् ॥ १३ ॥

नायं देच्चापादानस्य प्रतिषेधः । ऋषि तु देचापादानस्य ।
तथाच्चार्तभागप्रश्नोत्तरे च्चोकस्मिन् पक्षे संसारिण एव जीबात्मनी ऽनुत्कान्तिं परियद्य न तच्चींष स्वतः प्राणानामनुत्कान्तिरित स्वयमाग्रङ्म्य प्राणानां प्रविचयं प्रतिचाय तस्विद्धार्थमुक्तान्त्यवधेरुच्छ्यमाधाने बुवन्यस्योच्छ्यमाधाने तस्य तदविधत्माच । ग्ररीरस्य च ते इति ग्ररीरमेव तदपादानं गम्यते । नन्वेवमप्यस्यविदुषः संसारिणो विदुषस्तु
किमायातमित्यत स्त्राच । "तस्यामान्यादि"ति । ननु तदा
सर्वनाम्ना प्रधानतया देची परास्तृष्टः तत्कायमत्र देचावगित-

रित्यत आहा। "अभेदोपचारेण देखदेखिनोर्देखिपरामर्श्वना सर्वनास्ना देख एव पराम्छ्" इति । पश्चमोपाठे व्याख्येयम् । पश्चीपाठे तु नोपचार इत्याख । "येषां तु षष्ठी" ति । अपि च प्राप्तिपूर्वः प्रतिषेधो भवति नाप्राप्ते । अविदुषो चि देखादुपक्तमणं (१) दृष्टमिति विदुषोपि तत्यामान्याद्देखादुपक्तमणे प्राप्ते प्रतिषेध उपपद्यते न तु प्राणानां जीवाविधिकं का चिदुक्तमणं दृष्टं येन तन्निष्ध्यते । अपि चाद्देतपरिभावनाभुवा प्रसंख्यानेन निर्मृष्टनिखि अपपश्चावभासजातस्य गन्तव्याभावादेव नास्ति गतिरित्याख। "न च ब्रह्मविद् देति । अपदस्य चि ब्रह्मविदो मार्गे पदैषिणोपि देवा इति योजना । चोदयित । "ननु गतिरपी" ति। परिकरित । "स-प्रारीरस्यैवायं योगवन्तेन" । अपरविद्यावनेनित ॥

#### तानि परे तथा ह्याह ॥ १५ ॥

प्रतिष्ठाविखयनश्रुत्योविप्रतिपत्ते विभग्नं स्तमपनेतुमयमारमाः।
तानि पुनः प्राणप्रव्दोदितानोन्द्रियाण्येकादम् छन्माणि च
भूतानि पच। "ब्रह्मविदस्ति सन्नेव परिसाननात्मनी"ति
श्वारमाबोर्ज विमर्श्रमाच। "ननु गताः काला" इति । ब्राणमनसोरेकप्रकृतित्वं विविधित्वा पञ्चद्रगत्वमुक्तम् । श्वच
श्रुत्योविषयव्यक्तस्यया विप्रतिपत्त्यभावमाच। "सा खिल्व"ति ।
व्यवचारो से किकाः सोव्यवचारिकप्रमाणापेशेयं श्रुतिः। न
तात्त्विकप्रमाणापेशा इतरा तु एवमेवास्य परिद्रष्टुरित्यादिकाः
विद्रत्रितिपत्त्यपेशा तात्त्विकप्रमाणापेशा तसादिषयभेदादिवान

<sup>(</sup>१) उत्क्रमणमिति—पा० ३।

तिपत्तिः श्रुत्वोरिति ॥

अविभागो वचनात् ॥ १६॥

निमित्तापाये नैमित्तिकस्यात्यन्तिकापायः । ऋविद्यानिमि-त्तस्य विभागो नाविद्यायां विद्यया समूखघातमपद्यतायां सावग्रेषो भवितुमर्द्यति । तथापि प्रविखयसामान्यात् सावग्रे-षताग्राङ्कामितमन्दामपनेतुमिदं खनम्॥

तदोकोग्रज्वलनं तत्मकाशितदारो -विद्यासामर्थ्यात्तच्छेषगत्यनुस्मृति-

योगाच हार्दानुगृहीतः शताधिकया

#### ॥ १७॥

श्वपरविद्याविदो ऽविद्वश्वोत्कान्तिक्ता। तत्र किं विदान-विदांश्वाविग्रेषेण मूर्धादिश्य उत्कामत्याचो विदानपूर्धस्थाना-देव। श्वपरे तु स्थानान्तरेश्य इति। श्वत्र विद्यासामर्थ्यमप-यातः पूर्वपद्यः। तस्योपसंचतवागादिक्तलापस्योश्विकमिषितो विश्वानात्मन श्रोक श्वायतनं इदयं तस्यायं तस्य व्यक्तनं यत् तत्मकाश्वितदारो विनिष्क्रमदारो विद्यानमुर्धस्थानादेव निष्क्रामित नान्येश्यश्वकुरादिस्थानेश्यः। कुतो विद्यासामर्थ्यात्। द्यादं विद्यासामर्थ्यादुत्कृष्टस्थानप्रतिलक्षाय चि चादं विद्योप-देशः मूर्थस्थानादनिष्क्रमणे च नोत्कृष्टदेशप्राप्तिरय स्थाना-न्तरेश्योप्युत्कामन्कस्थाकोकमुत्कृष्टं न प्राप्नोतीत्यत श्वाच। तश्चेषगत्यनुसृतियोगाश्व। चादं विद्याश्वेषक्षता चि मूर्थन्या नाडो गत्यै उपिद्धा। तदनुशीननेन खस्त्यं जीवो सार्देन स्पासितेन ब्रह्मणानुग्रहोतस्तस्यानुसारंस्तद्भावमापन्नो मूर्ध-न्ययैव श्रताधिकया नाडा निष्क्रामित । स्द्यादुद्गता सि ब्रह्मनाडी भाखरा तानुमूनं भित्वा मूर्धानमेत्य रिक्सि-रेकीभूता त्रादित्यमण्डनमनुप्रविद्या तामनुशीनयतस्तयैवा-न्तकाने निर्गमनं भवतीति॥

#### रइम्यनुसारी ॥ १८॥

रात्रावहनि चाविभ्रेषेण रक्ष्यनुसारी सन्नादित्यमण्डलं प्राप्तोतीति सिद्धान्तपश्चप्रतिज्ञा। पूर्वपश्चमाभ्रङ्क्ते सूत्रावय-वेन।

### निशि नेति चेत्

सूत्रावयवान्तरेण निराकरोति।

#### न संबन्धस्य यावहेहस्गावित्वार्

#### दर्शयति च ॥ १९ ॥

यावहेचभावी चि शिराकिरणसंपर्कः प्रमाणान्तरात्प्रतीयते। दर्शयति चैतमर्थं श्रुतिरप्यविश्रेषेण। श्रमुक्यादादित्यात् प्रतायन्ते रक्षयस्तश्रासु नाडीषु छप्ता भवन्ति यश्राभ्यो
नाडीभ्यः प्रतायन्ते विस्तार्यन्ते ते रक्षयो ऽमुक्षिन्नादित्ये
छप्ताः प्रतापादिकार्यदर्शनादिति। श्रादिश्वचणेन चन्द्रातपः
संग्रचाते। चन्द्रमसा खल्लम्ययेन संबध्यमानानां सैरिणां भासां चन्द्रिकात्वम्। तसाद्यस्ति निश्चि सैर्गर्यरक्षिप्रचार इति।

ये त्वाझः। स यावत् शिष्येन्यनस्तावद्दित्यं गच्छेदिति निरपेश्वश्रवणाद्राचे। प्रेते नास्ति रप्रस्यपेश्वेति। तान्प्रत्याच ।
"यदि च राचै। प्रेत"इति। न च्योतदिग्रेष्याधीयते ऽध्येतारः।
ये तु मन्यन्ते विद्वानिप राचिप्रायणापराधेन नोध्वं श्रान्तमतद्दति। तान्प्रत्याच। "श्रय तु विद्वानिपे"ति। नित्यवत्प्रचसंबन्धेन विचिता विधा न पाश्विक्पणचा युक्तेति। ये तु
राचै। प्रेतस्य विदुषो ऽचरपेशां सूर्यमण्डचप्राप्तिमाच्यते
तन्मतमाग्रङ्क्याच। "श्रयापि राचावि"ति। यावक्तावदुपसंबन्थेना(१)नपेशा गतिः श्रुता न चापेशा ग्रक्यावगमोपवन्थिवरोधादिति॥

#### अतश्चायनेपि हि दक्षिणे ॥ २०॥

त्रत एवेत्युक्त चेतुपरामर्श इत्याच। "त्रत एवापेक्षानुपपन्ते"(२)रिति। पूर्वपक्षवीजमाच। "उत्तरायणप्राश्रच्यो"ति। अन्यनोदमाच। "प्राश्रच्यप्रसिद्धिर"ति। त्रतःपदपराम्यप्रचेतुवन्नाः दिवदुषो मरणं प्रश्रस्तमुत्तरायणे विदुषस्त्रभयवाप्यविशेषो विद्यासामर्थ्यादिति। विदुषोपि च भीयास्योत्तरायणप्रतीक्षणमविदुष त्राचारं श्राचयित 'यद्यदाचरित श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो जन'इति व्यायात्। त्रापूर्यमाणपक्षादित्याद्या च श्रुतिनं काचिश्रषप्रतिपत्त्यर्था, त्रपि त्वातिवाचिकोर्देवताः प्रतिपादयनिशित वच्चिति। तसादिवरोधः। सूचान्तरावतरणाय चोदयनि। "ननु च यव काले त्वि"ति। काल एवाच प्राधान्येन

<sup>(</sup>१) उपबन्धेनेति--पा० ४ I

<sup>(</sup>२) उदीक्षानुपपचे रिति—पा० ४ ।

नोचते न त्वातिवादिकी देवतेत्वर्थः॥ योगिनः प्रति स्मर्यते स्मार्ते चैते ॥२१॥

सातीमुपासनां प्रत्ययं सार्तः कालभेदिविनियोगः प्रत्या-सत्तः न तु श्रीतों प्रतीत्यर्थः। श्रव यदि स्ट्रतो कालभे-दिविधः श्रुतो चाग्निच्योतिरादिविधिस्तवाग्न्यादीनामितवा-स्कितया विषयव्यवस्थाया विरोधाभाव जक्तः। श्रय तु प्रत्य-भिज्ञानं तथापि यव काल इत्यवापि कालाभिधानदारेणा-तिवास्किय एव देवता जक्ता इत्यविरोध एवेति॥

इति श्रीवाचस्रतिमिश्रविरचिते ग्रारीरकभाष्यविभागे भा-मत्यां चतुर्थस्याध्यायस्य दितीयः पादः॥

अर्चिरादिना तत्प्रथितेः॥१॥

भिन्नप्रकरणस्थत्वाद्भिन्नापासनयोगतः। स्वनपेशा मियो मार्गास्वरातो ऽवधृतरपि॥

गन्तव्यमेकं नगरं प्रति वक्षेणाध्वना गतिमपेच्य ऋजुना ऽध्वना गतिस्वरावती करूपते। एकमार्गत्वे तु किमपरम-पेच्य त्वरा स्थात्। त्रथ तैरेव रिक्सभिरित्यवधारणं नीप-पद्यते पथ्यन्तरस्य निवर्तनीयस्याभावात् तस्मात्यरानपेक्षा ए-वैते पन्यान एक ब्रह्मजोकप्राप्त्युपाया ब्रीच्थियवाविव विकर्षेर-विति प्राप्ते, प्रत्युच्यते।

ण्कत्वेषि पथोनेकपर्वसंसर्ग(१)संभवात् । गौरवान्नेव नानात्वं प्रत्यभिज्ञानसिङ्गतः॥

<sup>(</sup>१) संगमेति-पा० 3 1

सपर्वा दि पन्धा नगरादिकामेकं गन्तव्यं प्रापयति नाभा-गः। तत्र किमेते रक्षस्यच्वीयुसूर्यादयोध्वानः पर्वाणः सन्तो ८ध्वनैकोन युज्यको, श्राची यथाययमध्यानमपि भिन्दिन्तिति संदेचे ऽभेदेवाध्वनी भागभेदोपपत्तेन भागिभेदकस्पनीचिन ता, गौरवर्षसङ्गात्। एकदेशप्रत्यभिज्ञानाच विश्रेषणविश्रेष्य-भावोपपत्तेर्नानेकाध्वकरूपना। ऋधैतैरेव रिक्सिभिरित्येवावधा-रणं न तावदर्शान्तरनिवृत्त्यर्थं तत्प्रापकौरेव वाक्यान्तरैर्वि-रोधा,त्तसादन्यानपेश्वामस्यावधास्यतीति वक्तव्यम् । न चैकं वाक्यमप्राप्तमध्वानं प्रापयति । तस्य चानपेशतां प्रतिपादय-तीत्यर्थदयाय पर्याप्तं, तसादिधिसामर्थ्यप्राप्तमयोगव्यवक्केदमे-वकारी वदतीति युक्तम्। "त्वरावचनं चे"ति। न खख्वेकसि-न्नेव गन्तवो पथि भेदमपेच्य त्यरा ऽवकस्यते किंतु गन्तत्र्यभेदादपि तदुपपत्तिः। यथा कम्मीरेभ्यो मथुरां शिप्रं याति चैत्र इति तथेचाप्यन्यतः कुतश्विद्गन्तव्यादनेनोपायेन ब्रह्मचोकं शिर्पं प्रयातीति। "भूयां(१)स्यर्चिरादिश्रुता मार्ग-पर्वाणी"ति। त्र्यमर्थः। एकत्वात्पाप्तव्यस्य व्रह्मानोकस्थार्पप-र्वणा मार्गेण तत्पात्री संभवन्यां बक्तमार्गापदेशो व्यर्थः प्रसञ्चते। तत्र चेतनस्याप्रवृत्तेः। तसाङ्ग्यसां पर्वणामिवरी-भेनास्पानां तदनुप्रवेग एव युक्त इति ॥ वायुमब्दादिवशेषिवशेषाभ्याम्॥२॥

. श्रुत्याद्यभावे पाउछा ऋमं प्रति नियन्तृता।

<sup>(</sup>१) भूयांसि चेति-पा० 3 l

र्जध्वात्रमणमाचे च श्रुता वायोर्निमित्तता॥

स वायुमागकित तसी स तत्र विजिश्चित यथा रथनक्रस्य खं तेन स जर्ध्वमाक्रमतद्दति श्रि वायुनिमित्तमूर्ध्वाक्रमणं श्रुतं न तु वायुनिमित्तमादित्यगमनम्। स श्रादित्यं
गक्तित्यादित्यगमनमात्रप्रतितेनं च तेनेत्यनन्तरश्रुतोर्ध्वाक्रमणिक्रयासंबन्धि (१) निराकाङ्कमादित्यगमनिक्रययापि संवन्दुमर्दति न चादित्यगमनस्य तेनेति विना का चिद्रनुपपत्तिर्येनान्यसंबन्धमप्यमुषज्यते। तत्राग्निज्ञेक्षमागक्ति स वायुजोकमित्यादिसंदर्भगतस्य पाठस्य क चिन्नियामकत्वेनक्रृप्तसामर्थ्यात्। श्रीमवायुवक्षक्रमनियामकत्वश्रुत्याद्यभावादिति
प्राप्ते, प्रत्यूच्यते।

जर्भ्वश्रन्दो न चोकस्य कस्य चित्रप्रितिपादकः। नद्गेदापेश्वया युक्तमादित्यन विश्वेषणम्॥

भवेदेतदेवं यद्यूष्ट्रं शब्दात्मश्चिमोकभेदः प्रतीयते च ह्यप-रिदेशमाचवाची लोकभेदादिना ऽपर्यवस्यक्लोकभेदवाचिना-दित्यपदेनादित्ये व्यवस्थाप्यते। तथा चादित्यलोकगमनमेव वायुनिमित्तमिति श्रीतकमनियमे पाठः पदार्घमाचप्रदर्शना-र्थो न तु कमाय प्रभवति श्रुतिविरोधादिति सिद्दम्। वा-जसनेयिनां स्वत्सर्कोको न पद्यते क्रान्दोग्यानां देवलो-को न पद्यते तचोभयानुरोधादुभयपाठे (२) मास्यंबन्धा-त्संवत्सरः पूर्वः पश्चिमो देवलोकः। निष्ट मासो देवलो-

<sup>(</sup>१) संबन्धेति-पा० ३ |

<sup>(</sup>२) पाठैनेति-पा० ३।

केन संबध्यते, किं तु संवत्यरेष । तसात्तयोः परस्परसंब-न्धान्मासारभ्यत्वाच संवत्यरस्य मासानन्तर्ये स्थिते देवली-कः संवत्सरस्य परस्ताङ्गवति । तत्रादित्यानन्तर्याय वायोः संवत्सरादित्यस्य स्थाने देवलोकाद्वायुमिति पठितत्यम् । वायुमब्दादिति तु सूत्रमत्रापि वाचकमेव। तथापि संवत्स-रात्पराच्यमादित्यादर्वाच्चं वायुमभिसंभवन्तीति क्रान्दोग्यपा-ठमात्रापेश्वयोक्तं, तदिदमाच । "वायुमब्दादिति त्वि"ति ॥ .

तिडतोधिवरुणः संबन्धात्॥३॥

तिहर्मोर्चिराद्येध्वन्ययितसिहितः परः।
तिरसंबन्धात् तथेन्द्रादिरयितः पर इस्यते॥
श्वागन्तूनां निवेश्रोन्ते स्थानाभावात् प्रसाधितः।
तथा चेन्द्रादिरागन्तुः पद्यते चायतेः परः॥
आतिवाहिकास्ति छङ्गात्॥ ४॥

मार्गचिक्रमरूपत्वाचिक्रान्येवाचिरादयः। भर्तृभोगभुनो वा स्युर्जाकत्वान्नातिवाचिकाः॥

श्रविरादिशन्दा चि ञ्चलनादावचेतनेषु निरूदवृत्तयो लोको न चैषां त्वावधिकानामिव नियमवती संवचनस्दूषा स्वतन्त्रक्रियाबुद्धिपूर्वासंभवत्यचेतनानाम् । तसास्रोकशब्द-वाश्यत्वाद्वर्तुजीवातानो भोगभूमय एवेति मन्यामचे।

श्रिव चार्चिष इत्यसादपादानं प्रतीयते। न चेतुर्नागणे चेते। पश्चमी दृष्यते क चित्॥ जाचाहद्व इत्यादिषु गुणवचनेषु जाचादिषु चेतुपश्चमी दृष्टा । न चार्चरादिश्रव्हा गुणवाचिनो येन पञ्चस्या तेषां वचनं प्रति चेतुत्वमुच्यते । त्र्यपादानत्वं चाचेतनेष्वप्रस्तिति नातिवाचित्राः । न चामानवस्य पुरुषस्य विद्युदादिषु वोदृत्व-दर्श्यनादिचेरादीनामिष वोदृत्वमुन्नेयं यावद्वचनं चि वाचिन-कां न तदवाच्ये संचार्यितुमुचितम् । त्र्यपि चार्चरादीनां वोदृत्वे विद्युदादोनामिष वोदृत्वात्तामानवः पुरुषो वोद्या श्रू-येत । यतः श्रूयते ततोवगच्चामो विद्युदादिवन्नार्चिरादीनां वोदृत्वमिति । तसाद्वोगभ्रमय एवार्चिरादयो नातिवाचित्रा दिति प्राप्ते, प्रत्युच्यते ।

स्विपडकरणानां हि सूच्यादे इवतां गता। न स्वातन्त्रयं न चारन्याद्या नेतारोऽचेतनास्तु ते॥

देहमी चि नियमवती गितः खयं वा प्रेश्वावतो ऽप्रेशावतो वा प्रेश्वावत्प्रमुक्तस्य। न ताविद्याचितस्यूचकानेवराः सूच्यादे चवतः संपिण्डितकरणयामा जल्कान्तिमन्तो जीवात्मानो मक्तमूर्कितवत्वयं प्रेश्वावन्तो यदेवं खातन्त्रयेण गच्छेयु-स्तयद्यचिरादयोपि मार्गिचन्हानि वा भ्रमीकारस्करादिवत् भोगभूमयो वा समेस्भौनेनावृक्तादिवदुभययाप्यचेतनतया न नयनं प्रत्येषामित खातन्त्र्यम्। न चैतेभ्योऽन्यस्य चेतन-स्य नेतृः कन्यना सित श्रुतानां चैतन्यसंभवे। न च परमेश्यर एवास्तु नेतित युक्तम्। तस्यात्यन्तसाधारणतया नोकपान्ययस्य स्वतिन्त्रस्य यथा यथास्य नेकापानादीनां स्वातन्त्र्यम्। एविम्हाप्यर्चिरादीनामातिवाह्यक्तस्य दर्भनानुसाराद्यस्य

इति युक्तम्। इसमेवार्शममानवं पुरुषातिवाचन छ । जिन्द्रमुपोद चयतीत्युक्तम् । "अनवस्थितत्वाद चिरादीनामिति । अवस्थितं चि मार्गाचिक्तं भवत्य व्यभिचारात्रानविस्थितं व्यभिचारादिति। अर्चिष इति च चेतौ पञ्चमी नापादाने। गुणत्वं चात्रिंततया। न च वैभेषिक परिभाषया नियम आस्थियो चोक्रविरोधात्। अपि च तेर्चिरभिमंभवन्तीति संवन्ध्रमानमुक्तमिति। सामान्यवचने अब्दे विभेषाकाङ्किणि स्फुटं यदिश्रेषपदं तेन तत्सामान्यं नियम्यते। यथा ब्राह्मणमानयं भोजयितव्य इति तदिश्रेषापे अयायां यदा तत्सं निधानुपनिपति पूरं कृष्ट्रादि तदा तेनैतिन यस्यते। "एविमचापी"ति।

# वैद्युतेनैव ततस्तच्छुतेः॥६॥

विद्युक्तोकमागतो मानवः पुरुषो वैद्युतस्तेनैव न तु व-रुणादिना खयमुद्धाते । तच्छुतेस्तस्यैव खयं वोढुत्वश्रुतेः । वरुणादयस्तु तत्साद्यायके वर्तमाना वोढारो भवन्तोति च वैषयं न वोढुत्वद्दति सर्वमवदातम् । पाठक्रमादर्थकमो बच-वानिति । यथार्थकमं पद्यन्ते स्वचाणि ॥

### परं जैमिनिर्मुख्यत्वात् ॥ १२ ॥

स एतान् ब्रह्म गमयतीति विचिकित्स्यते। किं परं ब्रह्म गमयत्याची स्विद्परं कार्यं ब्रह्मीति।

मुख्यत्वादस्वतं प्राप्तेः परप्रकरणादिप । गन्तव्यं जैमिनिर्मेने परमेवार्चिरादिना ॥

ब्रह्म गमयतीत्यत्र चि नणुंसक्तब्रह्मपदं परिसाननव ब्रह्म-

षि निरुद्धन्वाद् अनपेश्वतया मुख्यमिति सति संभवे न कार्ये ब्रह्मणि गुणकरपनया व्याख्यातुमृचितम्। ऋषि चा-न्द्रतत्वपाचावित्रने कार्यब्रह्मप्राप्ती युज्यते । तस्य कार्यत्वेन मरणधर्मवत्त्वात्। किंच तत्रतत्र परमेव ब्रह्म प्रकाय प्र-जापितसद्मप्रितपत्त्यादय उच्चमाना नापरब्रह्मविषया भवि-तुमर्चन्ति प्रकरणविरोधात्। न च परिसन् सर्वगते गति-नीपपद्यते प्राप्तत्वादिति युक्तम् । प्राप्तिति दि प्राप्तिफचा गतिर्द्धयते । यथैकसिनन्यग्रीधपादपे मुनादग्रमग्राच मू-र्चं गच्छतः प्राखास्त्रगस्यैकोनैव न्यशोधपादपेन निरन्तरं संयोगिवभागा भवन्ति । न चैते तदवयवविषया न त् न्यग्रीधविषया इति साम्मतं तथा सति न ग्राखास्मो न्य-योधेन युज्यते । न्ययोधावयवस्य तदवयवयोगात् । एवं इग्रमानामपि तद्वयवानां न योगः। तदवयवयोगात्तद्-नेन क्रमेण तदवयवेषु परमाणुषु व्यविष्ठते । ते चाती-न्द्रिया इति किसान्नु नामायमनुभवपद्वतिमध्यास्तां संयोग-तपस्ती । तसादकामेनाप्यनुभन्नानुरोधेन प्राप्तएव प्राप्तिफ-जन्त्रावगितरेषितव्या। तद् ब्रह्म प्राप्तमपि प्राप्तिफलायावगते-गीचरो भविष्यति । ब्रह्मचोकेष्विति च बद्धवचनमेकसि-न्नपि प्रयोगसाधुतामात्रेण गमयितव्यम् । जोकप्रव्दश्चा-चोकने प्रकाशे वर्तयितव्यो न तु संनिवेशवित देशविशेषे। तसात्परब्रह्मप्राप्त्यर्थो गत्युपदेशसामर्थ्यादयमर्थे। भवति । यथा विद्याकर्मवप्राद्चिरादिना गतस्य सत्यनोक्रमतिकाय परं जगत्कारणं बद्धानीकमानीकं स्वयंप्रकाशकमिति या-

[भामती] [ ०४५ं ] [ अ ४ पा ३ ६ १२] वत् प्राप्तस्य तचैव चिङ्गं प्रचीयते न तु गतिमेवस्तां विना चिङ्गप्रविचयं इति। अत एव श्रुतिः। पुरुषायणाः पुरुषं प्रा-ष्यास्तं गच्छन्ति । तदनेनाभिसंवन्धिना परं ब्रह्म गमय-

स्यमानव इति मेने जैमिनिराचार्यः । तत्त्वदर्शी बादरिर्द-दर्श ॥

कार्यं बादरिरस्य गत्युपपत्तेः॥७॥

कार्यमप्राप्तपूर्वत्वादप्राप्तप्रापणी गतिः ।

प्रापयेद् ब्रह्म न परं प्राप्तत्वाच्चगदात्मकम् ॥

तत्त्वमिवाक्यार्थसाखात्कारात् प्राक्किं जीवाता ऽविद्याकर्मवासनाद्युपाध्यवक्छेदादस्तृतो ऽनवक्किन्नो ऽविकिन्नमिवाभिन्नोपि लोकेभ्यो भिन्नमिवात्मानमभिमन्यमानः स्वक्रपादन्यानप्राप्तानर्चिरादीन् लोकान् गत्याप्तोतोति युज्यते । त्र्यदैततत्त्वब्रह्मसाखात्कारवतस्तु विगलितनिखिलप्रपन्धावभासविभमस्य न गन्तव्यं न गतिने गमयितार इति
किं केन संगतम् । तसादिनदर्भनं न्ययोधसंयोगविभागा
न्ययोधवानरतद्गतितत्संयोगविभागानां मिथो भेदात् । न
च तत्रापि प्राप्तप्राप्तिः कर्मजेन हि विभागेन निरुद्धायां
पूर्वप्राप्तावप्राप्तस्यवोत्तरप्राप्तेस्त्यत्तेः । एतद्पि वस्तृतो विचारासच्तया सर्वमिनर्वचनीयविजृत्मितमविद्यायाः समुत्यन्नादेवतत्त्वसाखात्कारो न विदानभिमन्यते । विदुषोपि देचपातात्पूर्वं स्थितप्रज्ञस्य तथाभासमात्रेण संसारिकधर्मानृव्वत्तिरभ्यप्रेयते एवमालिङ्गग्ररीरपातात् । विदुषस्तद्दर्मानुव्व-

त्तिस्तथां चाप्राप्तप्राप्तेर्गत्युपपत्तिस्तहेश्रपाप्ती च जिङ्गदेचनि-वृत्तेर्मृतिः श्रुतिप्रामाण्यादिति चेत् न। परविद्यावत उत्का-न्तिप्रतिषेधाद्वचीव सन् ब्रह्माप्येति न तस्मात्प्राणा उत्काम-न्ति श्रनेव समवनीयन्तर्ति । यथा विद्यानस्प्रप्राप्योः समानकालता श्रूयते । 'ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवति' 'श्रानन्दं ब्रह्माणी विदानन विभेति' 'तदात्मानमेव वेदाई ब्रह्मासी-ति तत्सर्वमभवत्' 'तच को मोचः कः श्रोक एकत्वमनु-पश्यन' इति पैर्वापर्याश्रवणात्परविद्यावती मुर्त्तिं प्रति नी-पायान्तरापेक्षेति चच्छते ऋभिसंधिः श्रुतेः । उपपन्नं चैत-त्। न खनु ब्रह्मैवेदं विश्वमचं ब्रह्मास्नीति परिभावनाभुवा जीवातानी ब्रह्मभावसासात्कारेणोन्मू चितायामनवयवेनावि-द्यायामिति गन्तव्यगन्तृविभागो विदुषस्तदभावे कथमयम-र्चिरादिमार्गे प्रवर्तेत । न च कायामाचेणापि सांसारिकधर्मा-नुवृत्तिस्तव प्रवृत्त्यङ्गं यादक्तिकप्रवृत्तिः श्रद्वाविचीनस्य द्द-्र ष्टार्थानि कर्माणि फर्जन्ति न फर्जन्ति च । श्रद्धशर्थानां तु फर्ने का कथे त्युक्तं प्रथमसूत्रे । न चार्चिरादिमार्गभा-वनायाः परब्रह्मप्राप्त्यर्थमिवदुषः प्रत्युपदेशस्तया च कर्मा-न्तरेष्टिव नित्यादिषु तत्रापि श्राह्मस्य प्रवृत्तिरिति साम्प्रत-म् । विकस्पासद्यत्वात् । किमियं परविद्यानपेका परब्रह्म-प्राप्तिसाधनं तदपेशं वा। न तावदनपेशा तमेव विदित्वाति-म्हत्युमेति नान्यः पन्या विद्यते श्रयनायेति परब्रह्मविज्ञा-नाद्न्यस्याध्वनः साञ्चात्प्रतिषेधात् परविद्यापेश्वन्वे तु मार्ग-भावनायाः किमियं विद्याकार्ये मार्गभावनासासायकमाचरत्यथ विद्योत्पादे । न ताविद्याकार्ये तया सच तस्रादैतादैतगो-चरतया मिथो विरोधेन सद्दासंभवात्। नापि यज्ञादिविद्देशे-त्यादे साञ्चाद्वस्त्रपाएत्य्पायत्वश्रवणादेतान् ब्रह्म गमयतीति । यज्ञादेसु विविदिषासंयोगेन अवणादिद्योत्पादाङ्गलम् । त-सादुपन्यस्वक्रश्रुत्वनुरोधादुपपत्तेस ब्रह्मग्रब्हो ऽसंभवन्मु-खावृत्तिर्म्रद्वामीप्यादपरम्रह्मणि जन्नणया नेतवाः। तथा च नोकेष्विति बद्धवचनोपपत्तेः कार्यब्रह्मनोकस्य। परस्य त्वन-वयवतया तद्दारेणाप्यनुपपत्तेर्जीकत्वं चेनावृत्तादिवत् संनि-वेशविश्रेषवित भोगभूमै।(१)निरुढं न कथं चिखे।गेन प्रका-शे व्याख्यातं भवति । तसात्माधुदर्शी स भगवान् बाद-रिरसाधुदर्भी जैमिनिरिति सिद्दम् । अप्रामाणिकानां ब-ज्ञप्रनापाः सर्वगतस्य द्रव्यस्य गुषाः सर्वगता एव चैतन्या-नन्दादयञ्च गुणिनः परमातानो भेदाभेदनन्तो गुणा इत्या-दयो द्वणायानुभाष्यमाणा ऋषि अप्रमाणिकत्वमावचन्य-साकमित्युपेश्चिताः । यन्थयोजना तु प्रतिप्रत्यगातमन्त्राच गन्तुषाम् । प्रतिप्रति ऋचिति गच्छतीति प्रत्यक् प्रतिभा-ववृत्ति ब्रह्म तदात्मत्वाद्गन्तृषां जीवात्मनामिति । "गौषी त्वन्यत्रे"ति । यौगिकापि चि योगगुषापेचया गौष्येव । "विभुद्धोपाधिसंबन्धमि"ति । मनोमयत्वादयः कल्पनाः का-र्याः कार्यत्वात् । ऋविग्रद्धाः ऋपि श्रेयोचेत्त्वादिग्रद्धाः । प्रतिसंचरो मचाप्रचयः प्रतिप्रत्यभिसंधिः प्रतिपत्तिर्गतिः। प-देर्गत्यर्थत्वादभिरंधिसात्पर्यम् । यस्य ब्रह्मणो नामाभिधानं

<sup>(</sup>१) मूमिभागइति <del>...</del>पा० ३ |

[च-४ पा ह सू.७] [ ७४८ ] [भामती] यग्र इति । "पूर्ववाकाविक्हेदेने"ति । श्रुतिवाक्ये बनीयसी प्रकरणात् । "संगुणे च ब्रह्मणी"ति । प्रश्नंसार्थमित्यर्थः । चोदयति । "ननु गतस्यापि पारमार्थिको गन्तव्यता दे-श्रान्तरविशिष्टस्यें ति । न्ययोधवानरदृष्टान्त उपपादितः । परिचरति । "न प्रतिषिद्धसर्वविश्रेषत्वाद्वस्त्रण"इति । ऋय-मभिसन्धः । यथा तथा न्यग्रोधावयवी परिणामवानुपज-नापायधर्मभिः कर्मजैः संयोगविभागैः संयुज्यतामयं पुनः परमाता निरस्ति खिचभेदप्रपचः कूटस्थनित्यो न न्यग्रो-भवत्संयोगविभागभाग् भवितुमर्द्धति । काल्पनिकसंयोगवि-भागन्तु कार्त्पनिकस्यैव कार्यब्रह्मचोकस्रोपपद्यते न प-रस्य । ग्रङ्कते । "जगदुत्पत्तिस्थितिप्रचयचेतुत्वश्रुतेरि"ति । नद्यात्पच्यादिचेतुभावो ऽपरिणामिनः संभवति तस्मात्परि णामीति । तथा च भाविकमस्योपपदाते गन्तव्यत्विमत्यर्थः । निराकरोति । "न विश्रेषनिराकरणश्रुतीनामि"ति । विश्रे-षनिराकरणं समसाभोकादिदुःखभ्रमनतया पुरुषार्थफ्रसवत् । श्रफलं त्रत्पच्यादिविधानम् । तसात्फलवतः संनिधावास्नाय-मानं तदर्शमेवोच्यतद्रखुपपत्तिः । तद्वि विजिज्ञासखेति च श्रुतिः । तसाच्छ्त्युपपत्तिभ्यां निरस्तसमस्तविग्रेषत्रद्वाप्रति-पादनपरीयमाम्नायो न त्रत्पच्यादिप्रतिपादनपरः । तसाम्न गितस्तात्त्विकी । ऋषि चेयं गितर्ने विचारं सद्दतद्वाद । "गतिकरूपनायां चे"ति । ऋन्यानन्यत्वाश्रयाववयवविकारप-चौ। ऋन्यो वात्यन्तम्। ऋय कस्मादात्यन्तिकमनन्यत्वं न कर्पतरत्यत आह । "श्रत्यन्ततादारम्य" इति । स्टदा-

तातया चि खभावेन घटादयो भावासि दिकारा व्याप्ताः। तदभावे न भवन्ति शिंशपेव वृश्यत्वाभावइति विकारावयव-पश्योस तदतः सच विकारावयवैः स्थिरत्वाद्वलाद्वह्मणः संसारलक्षणं गमनं विकारावयवयोरनुपपन्नम् । नि खिरात्मकमंखिरं भवति । अन्यानन्यत्वेषि चैकस्य विरो-भादसंभवतीति भावः । ऋथान्य एव जीवो ब्रह्मणः । तथा च ब्रह्माप्यसंसरत्यपि जीवस्य संसारः कल्पतद्दि । एतदि-कल्प दूषयति । "सोणुरि"ति । "मध्यमपरिमाणल"इति । मध्यमपरिमाणानां घटादीनामनित्यत्वदर्शनात् । "न मुख्यै-कल"इति । भेदाभेदयोर्विरोधिनोरेकचासंभवाद्वद्विव्यपदेश-भेदादर्घभेदोऽयुतिसङ्घतयोपचारेणाभिन्नमुच्यतद्व्यमुख्यमस्यै-कालमित्यर्थः। श्रपि च जीवानां ब्रह्मावयवत्वपरिणामात्यन्त-भेदपत्तेषु तात्विकी संसारितेति मुत्तौ खभावद्दानाज्जीवानां विनाग्रप्रसङ्गः । ब्रह्मविवर्तन्वे तु ब्रह्मवैषां खभावः प्रतिबि-म्बानामिव विम्बं तच्चाविनामीति न जीवविनाम इत्याच । "सर्वेष्वेतेष्व"ति । मतान्तरमुपन्यस्वति दूषयितुम् । "यत्तु केरिक्रकरप्यते विनेव ब्रह्मज्ञानं नित्यनैमित्तिकानी"ति । यथा दि कफनिमित्तो ज्वर उपात्तस्य कफस्य विश्रोषणा-दिभिः प्रश्ये कफान्तरोत्पत्तिनिमित्तदध्यादिवर्जने प्रशान्तो-पि न पुनर्भवति । एवं कर्मनिमित्तो बन्ध उपात्तानां क-र्भणामुपभोगात् प्रश्चये प्रशास्यति । कर्मान्तराणां च बन्ध-चेखनामननुष्ठानात्कारणाभावे कार्यानुपपत्तेर्वस्थाभावात्स्वभा-विसद्दी भीका आरोग्यमिवीपात्तदुरितनिवर्षणाय च नित्य-

[भामती]

नैमित्तिककर्मानुष्ठानाहुरितनिमित्तप्रत्यवायो न भवति । प्र-त्यवायानुत्पत्ती च खस्यखान्ती न निषिद्वान्याचरेदिति । तदेतद्षयित । "तदसत्प्रमाणाभावादि"ति । प्रास्तं खल्व-सिन्प्रमाणं तच मोशमाणसाताज्ञानमेवोपदिश्रति न सक्त-माचारम् । न चाचोपपत्तिः प्रभवति संसारस्थानादितया कर्मा प्रयस्याप्य संख्येयस्यानियतिवपाकका सस्याप्य भोगेनोच्छेत्-मश्रकात्वादित्याच । "न चैतत्तर्कायतुमपी"ति । चोदयति। "स्यादित्येतिनत्ये"ति । परिचरति । "तन्न विरोधाभावा-दि"ति । यदि चि नित्यनैमित्तिकानि कर्माणि चक्रतमपि दुष्कृतमिव निर्वेचेयस्ततः काम्यकर्मीपदेशाइनजनाञ्जनयः प्रसज्येरन् । नच्चस्ति कश्चिचातुर्वर्ण्ये चातुराश्रम्ये वा यो न निव्यनैमित्तिकानिव्यकर्माणि करोति । तसान्नैषां सङ्घत-विरोधितेति । ऋभ्युचयमात्रमाच । "न च नित्यनैमित्ति-कानुष्ठानादि"ति । "न चासति सम्यग्दर्भन"इति । सम्य-ग्दर्भी हि विरक्तः काम्यनिषिद्वे वर्जयन्निप प्रमादादुपनिप-तिते तेनैव सम्यादर्शनेन खपयति । ज्ञानपरिपाके च न करोत्येवाज्ञसु निप्षोपि प्रमादात्करोति । क्वते च न ख-यितं समतइति विश्रेषः । "न चानभ्युपगम्यमाने ज्ञानगम्ये ब्रह्मात्मत्व"इति । कार्टभोक्तृत्वे समाश्विप्तिवाभोगे ते चे-दातानः स्वभावावधारिते न त्वारोपिते ततो न प्रका-वपनेतुम्। निर्च खभावाङ्गावीवरोपयितं प्रक्यो भावस्य विनाग्रप्रसङ्गात् । न च भोगोपि सत्स्वभावः ग्रक्शेसत्कर्तुं, नो खलु नीचमनीलं ग्रकां ग्रक्तेणापि कर्तुं, तदिदम्कां "स्वभावस्थापरिचार्यस्वादि"ति । समारोपितस्य त्वनिर्वचनी-यस्य तत्त्वभावस्य प्रकारतत्त्वज्ञानेनावरोपः कर्तुं सर्पस्येव रज्जतत्त्वज्ञानेनेति भावः । भाविमममिवद्वान् परिचोदयिते । "स्यादेतत् कार्वत्वभोक्तृत्वकार्यमि"ति । अप्रकाि्यतभावो यथोक्तमेव समाधत्ते । "तच्च ने"ति । कार्वभोक्तृत्वयोर्नि-मित्तसंबन्धस्य च प्रक्तिद्वारेण नित्यत्वाङ्गविष्यति कदा चि-देषां समुदाचारो यतः सुखदुःखे भोज्येते इति संभावना-तः कृतः कैवच्यनिश्चय इत्यर्थः । भूयो निरस्तमपि मित-द्रिष्के पुनक्षपन्यस्य दूषयित । "परसादनन्यत्वेपी"ति । प्रोषमितरोचितार्थम् ॥

#### अप्रतीकालम्बनाचयतीति बादरायण

### उभयथा दोषात्तत्क्रतुइच ॥१५॥

श्रवस्माकतवो यान्ति यथा पन्चामिविद्यथा । ब्रह्मचोकं प्रयास्यन्ति प्रतीकोपासकास्तथा ॥

सन्ति हि मनो ब्रह्मो खुपासीते खाद्याः प्रतीकिषया वि-द्यास्तदन्ते प्यर्चिरादिमार्गेष कार्यब्रह्मोपासकादव गन्तुमर्च-न्यनियमः सर्वासामिख विश्रेषेष विद्यान्तरे स्विप गतेरवधार-पात् । न चैषां परब्रह्मविदामिव गत्यसंभव इति । न च ब्रह्मकातव एव ब्रह्मचोकभाजो नातकातव इत्ययं कान्तः । च-तकात्वनामिष पञ्चाश्चिवदां तत्याप्तेः । न चैते न ब्रह्मकातवी मनो ब्रह्मो खुपासीते खादी सर्वत्र ब्रह्मानुगमेन तत्कातुत्वस्या-पि संभवात् । फचविश्रेषस्य ब्रह्माचोकप्राप्ताविष उपपत्तेः, तस्य सावयवतयोत्कर्षनिकर्षसंभवादिति प्राप्ते, प्रत्युच्यते ॥ उत्तरोत्तरभूयस्वादब्रह्मकतुभावतः ।

प्रतीकोपासकान् ब्रह्मचोकं नामानवो नयेत्।।

भवतु पन्चारिनविद्यायामब्रह्मकत्वनामपि ब्रह्मजोकनयनं वचनात् । किमिव चि वचनं न कुर्याद् नास्ति वचनस्या-तिभार इच तु तदभावात् । तं यथायथोपासते तदेव भ-वतीति सृतेः । श्रीतार्गिकां नासति विश्रोषवचने ऽपवादी युज्यते । न च प्रतीकोपासको ब्रह्मोपास्ते सत्यपि ब्रह्मे-त्यनुगमे निं तु नामादिविभोषन्नस्नाह्मपतया तथा खल्वयं नामादितन्त्रो न ब्रह्मतन्त्र आश्रयान्तरप्रत्ययस्याश्रयान्तरे प्रकेपः प्रतीक इति चि वृद्धाः । ब्रह्माश्रयस प्रत्ययो नामा-दिषु प्रक्षिप्त इति नामतन्त्रः । तसान्न तदुपासको ब्रह्म-कतुः किंतु नामादिकतुः । न च ब्रह्मकतुत्वे नासाद्युपा-सकानामविश्रेषादुत्तरोत्नरोत्कर्षः संभवी । न च ब्रह्मक-तुस्तदवयवक्रतः । येन तदवयवापेश्वयोत्कर्षा वर्ष्येत । त-सात्रतीकाचम्बनान्विदुषो वर्जयित्वा सर्वानन्यान्वकाराज-म्बनान्नयत्यमानवी ब्रह्मचीकं न च्चीवमुभयया भाव उभ-यथार्थत्वे कांश्वित्रतीकाचम्बनान्न नयति विकाराचम्बना-न्विदुषस्त नयतीत्यभ्युपगमे कश्चिद्दोषोस्ति म्बनियमः सर्वे-षामित्यस्य न्थायस्येति सर्वमवदातम् ॥

्रति श्रीवाचस्तिनिश्रविरचिते भगवत्पादभाष्यविभागे भा-मत्यां चतुर्थस्याध्यायस्य त्वतीयः पादः ॥

## संपद्याविर्भावः स्वेन शब्दात् ॥ १॥

प्रागभूतस्य निष्यत्ती कर्तृत्वं न सती यतः। फललेन प्रसिद्धेस मुक्तोद्धपान्तरोद्भवः॥

स्रभ्तस्य घटादेर्भवनं निष्यत्तिनं पुनरत्यन्तसतो ऽसतो वा न जात गगनतत्तुत्तमे निष्यद्येते । स्वरूपावस्थानं चे-दात्मनो मुक्तिनं सा निष्यद्येत । तस्य गगनवद्त्यन्तसतः प्रागसत्त्वाभावान्न चास्य बन्धाभावो निष्यद्यते तस्य तुक्क-स्वभावस्य कार्यत्वेनातुक्कत्वप्रसङ्गात् । फलत्वप्रसिद्धेस्य मोस-स्याकार्यस्य फलत्वानवकत्त्वनादागन्तुना रूपेण कोन चिदु-त्पत्ती स्वेनेति प्राप्तमनूद्यतद्दित प्राप्ते ऽभिधीयते ।

संभवत्वर्थवन्त्वे हि नानर्थक्यमुपेयते । बन्धस्य सदसन्त्वाभ्यां रूपमेकं विशिष्यते ॥

श्रनिधगताववीधनं चि प्रमाणं श्राब्दमगत्या कयं चिदनुवादतया वर्ण्यते । सक्त समारिकधर्मापेतं तु प्रसन्नमातमक्ष्मप्रसन्नात्तसादेव कृषाञ्चावृत्तमनिधगतमववीधयनानुवादो युज्यते । न चास्य निष्यत्त्यसंभवः सत इव घटादेः
सांच्यवद्यारिकेण प्रमाणेन वन्धविगमस्यापि निष्यत्ते के सिइत्वात् । विचारासद्या व्यसिद्धिक्भयवापि तुल्या न द्यसदुत्यन्तुमर्चतीति श्रस्तादावेदितम् । श्रन्थो भवतीति स्वप्रावस्था दर्शिता । बाद्योन्द्रियव्यापाराभावाद्रोदितीव जायदवस्था दुःखशोकाद्यात्मकत्वादिनाश्रमेवापीत इति स्वप्तिः ।
एवकारस्वेवार्थे नावधारणे ॥

### आत्मा प्रकरणात् ॥ ३ ॥

ननु ज्योतिक्पसंपद्य खेन क्षेपणाभिनिष्यद्यतद्दित पैर्वा-पर्यत्रवणात् खक्ष्पनिष्यत्तरत्या ज्योतिक्पसंपत्तिस्वया च भी-तिकारवेपि न मोखव्याघातः । भन्नेदेतदेवं यदि ज्योतिक्प-संपद्य तत्परित्यजोदिति श्रूयेत । तदध्याचारेपि तत्प्रतिपा-दनवैयर्थं तदपरित्यागे च ज्योतिषैव खेन क्ष्पेणेति ग-म्यते । तस्य च भूतत्वे विकारत्वाक्यरणधर्मकत्वप्रसिद्धेरमु-क्तिस्विमिति प्राप्ते प्रस्युच्यते ।

ज्योतिष्यदस्य मुख्यत्वं भौतिको यदापि स्थितम् । तथापि प्रक्रमादास्यादात्मन्येवाच युज्यते ॥

परं ज्योतिरिति चि परपदसमित्याचारात् परत्वस्य चानपेशस्य ब्रह्माण्येव प्रवृत्तेज्योतिषि चापरे किं चिदपेच्य परत्वात्परं ज्योतिरिति वाक्यादात्मैवाच गम्यते प्रकरणं ची-क्तम् । यत्यंपद्य निष्यद्यतद्दित तन्मुखं व्यादाय खिपतीति-वत् । तस्माज्ज्योतिक्पसंपन्नो मुक्त इति सूक्तम् ॥

अविभागेन दृष्टत्वात् ॥ ४॥

यद्यपि जीवारमा ब्रह्मणो न भिन्न इति तत्रतत्रोपपा दितं तथापि स तत्र पर्येतीत्याधाराधेयभावत्यपदेशस्य सं-पत्तृसंपत्तत्यभावत्यपदेशस्य च समाधानार्थमाच । त्राह्मण जीमिनिरूपन्यासादिभ्यः॥५॥

े उपन्यास उइग्रो जातस्य यथा य त्रात्मा ऽपहतपायी-त्यादिः । तथाऽज्ञातज्ञापनं विधिः । यथा स तत्र पर्येति जसत् रममाण इति तस्य सर्वेषु लोकोषु कांमचारो भव-तीत्येतदज्ञातज्ञापनं विधिः । सर्वज्ञः सर्वेष्वर इति व्यपदे-ग्रः । नायमुद्देशो विधेयान्तराभावात् । नापि विधिरप्रति-पाद्यत्वात् । सिद्ववदव्यपदेशात्तिक्वचनसामर्थ्याद्यमर्थः प्र-तीयते तस्ते उपन्यासादयः । एतेम्यो हेतुभ्यः ।

भावाभावात्मको इपैभाविकः परमेश्वरः ।
मुक्तः संपद्यते खेरित्याच सा किस जैमिनिः ॥

न च चित्खभावस्थात्मनो ऽभावात्मानो ऽपस्तपामात्वाः दयो भावात्मानस्य सर्वज्ञत्वादयो धर्मा ऋदैतं झिन्ति । नो खलु धर्मिणो धर्मा भिदान्ते । मा भूद्रवास्वद्विभिर्मने भावाभाव इति जैमिनिराचार्य खवाच ॥

चिति तन्मावेण तदात्मकत्वादि-

त्योडुलोमिः ॥ ६॥ श्वनेकाकारतैकस्य नैकत्वानैकता भवेत्। परस्पर्रवरोधेन न भेदाभेदसंभवः॥

न द्योकस्थात्मनः पारमार्थिकानेकधर्मसंभवः। त चेदातमनो भिद्यन्ते देतापत्तेरदेतस्रुतयो व्यावर्तेरन्। स्रय न
भिद्यन्ते तत एकस्थादात्मनो ऽभेदान्मियोपि न भिद्योरम्।
स्रात्मरूपवत्। स्रात्मरूपं वा भिद्येतः। भिन्नेभ्योनन्यत्वान्नीचपीतरूपवत्। न च धर्मिण स्रात्मनो न भिद्यन्ते
भिद्यन्तद्दित साम्रातम्। धर्म्यभेदेन तदनन्यत्वेन
तेषामष्यभेदप्रसङ्गात्। भेदे वा धर्मिणोपि भेदप्रसङ्गादि-

खुक्तम् । भेदाभेदै च परस्परिवरोधादेकचाभावन्न सभ-वत इखुपपादितं प्रथमे छत्रे । ग्रभावरूपाणामदैताविष्ठ-नृत्वेपि तस्य पापादेः काष्पनिकत्या तदधीनिनरूप(१)ण-तया तेषामपि काष्पनिकत्वमिति न तात्त्विकी तद्वर्मता स्थियते । एतेन सत्यकामसर्वज्ञसर्वेप्रवरत्वादयोध्येपाधिका व्याख्याताः । तस्मान्निरस्ताभेषप्रपञ्चेनाव्यपदेभेन चैतन्य-माचात्मनाभिनिष्यद्यमानस्य मृक्तावात्मनोर्धप्रद्रन्यैरेवापष्टतपा-प्रसत्यकामादिभव्दैर्व्यपदेभ इत्योषुचोमिर्मेने । तदिदमुक्तं "मन्द्यिकस्पना एवते" ५ प्रतपापात्वादयो न तु सांव्यवद्या-रिका श्रपीति ॥

## एवमप्युपन्यासात्पूर्वभावादविरोधं

बादरायणः॥७॥

तदेतदितश्रीण्डीरमीडुचोमेर्न स्थते।

बादरायण त्राचार्यो स्वयन्निप हि तनातम्॥

एवमपीत्योद्देशीममतमनुजानाति । श्रीण्डीरंतु न सचतद्दत्याच । "व्यवचारापेश्यये"ति । एतदुत्तां भवति । सत्यं
ताच्चिकानन्दचैतन्यमाच एवात्मापचतपाप्मसत्यकामत्वादयस्वीपाधिकतया ऽताच्चिका च्रिप व्यावचारिकप्रमाणोपनीततया खोकसिद्दा नात्यन्तासन्तो येन तक्कब्दा राषोः श्रिर दृतिवदवास्तवा द्रत्यर्थः ॥

संकल्पादेव च तच्छूतेः॥८॥

यत्नानपेकाः संकल्पो जोको वस्तुप्रसाधनः । न दृष्टः सोच यत्नस्य जाघवादवधारितः ॥

खोको दि कं चिद्धं चिकीर्षुः प्रयतते प्रयतमानः समी-इते समीचानसमर्थमाप्तीतीति क्रमी दृष्टः। न त्विच्छा-नन्तरमेवास्येध्यमाणमुपतिष्ठते । तेन शुत्यापि चोकवृत्तम-नुरुध्यमानया विदुषस्तादश एव क्रमो ८नुमन्तव्यः । ऋव-धारणं तु संकल्पादेवेति चौिककां यत्नगौरवमपेच्य विद्या-. प्रभवतो विदुषो यत्ननाघषात् । यत्तघु तदसत्मन्पमिति । स्यादेतत्। यथा मनोरथमाचीपस्यापिता सी स्वैणानां चरमधातुविसर्गेचतुः। एवं पित्रादयोष्यस्य संकल्पोपस्थापि-ताः किरायन्ते खकार्यायेखत त्राइ। "न च संकल्पमा-चसमुत्याना" इति । सन्ति दि खनु कानि चिद्रसुरूपसा-ध्यानि कार्याणि यथा चीवस्तुसाध्यानि दन्तचतमणिमाचा-दीनि । कानि चित्तु ज्ञानसाध्यानि यथोक्तचरमधातुवि-सर्गरोम हर्षादीनि । तत्र मनोरयमात्रोपनीते पित्रादी भ-वन्तु तज्ज्ञानमात्रसाध्यानि कार्याणि न तु तत्साध्यानि भवितुमर्चन्ति । न चि स्त्रैणस्य रोमचर्षादिवद्भवन्ति खीव-स्तुमाध्या मणिमाचादयस्तदिदमुत्तां पुष्काचभोगमिति प्राप्ते ऽभिधीयते ।

पित्रादीनां समुत्यानं संकल्पादेव तच्छुतेः। न चानुमानवाधीत श्रुत्या तस्यैव वाधनात्॥ प्रमाणान्तरानपेश्वा चि श्रुतिः स्वार्थं गोचरयन्ती न प्र-माणान्तरेण प्रक्या वाधितम्। श्रनुमानमेव तु स्रोत्पादाय

[भामती]

पश्चभंतिवदिवनानान्तरावाधितविषयत्वं खसामग्रीमध्यपातेनापेच्यमाणं सामग्रीखण्डनेन तिइस्हया श्रुत्या वाध्यते।
त्रित एव नरिश्ररःकपाचादिश्रीचानुमानमागमवाधितविषयतया नोपपद्यते। तसादिद्याप्रभावादिदुषां संकल्पमात्रादेव
पित्राद्युपस्थानमिति साम्मतम्। तथाद्वरागमिनः। को हि
योगप्रभावाहते ऽगस्यद्व समुद्रं पिवति स द्व दण्डकारण्यं इजित । तसात्मवीमवदातम्॥

अभावं बादरिराह ह्येवम् ॥१०॥

श्रन्ययोगव्यविक्तित्या मनसीत विशेषणात्। देचेन्द्रियवियोगः स्वादिदुषो बादरेर्मतम् ॥

अनेकधाभावसिंद्रभावभुवी मनोभेदादा सुतिमात्रं वा कथं चिद्रूमविद्यायां निर्गुणायां तदसंभवात् असतापि सि गुणेन सुतिर्भवत्यवेति॥

भावं जैमिनिर्विक स्पामननात् ॥११॥

ग्ररीरेन्द्रियमेदे हि नानाभावः समञ्जसः । न चार्थसंभवे युक्तं स्तृतिमाचमनर्थकम् ॥

न चि मनोमाचभेदे स्कुटतरो ऽनेकधाभावो यथा श-रीरेन्द्रियभेदे । त्रत एव सै।भरेरिभविनिर्मितविविधदे इस्या-पर्यायेण मान्त्राहकन्याभिः पञ्चाश्रता विचारः पै।राणिकैः स्मर्यते । न चार्षसंभवे स्तृतिमात्रमनर्थकमवकस्पते । संभ-वित चास्त्रार्थवत्त्वम् । यद्यपि निर्गुणायामिदं भै।मविद्यायां पद्यते तथापि तस्याः पुरस्तादनेन सगुणावस्थागतेनैश्वर्येण निर्गुणेव विद्या स्वयते । न चान्ययोगव्यवक्केदेनैव विश्वे- षणम् । श्रयोगव्यवच्छेदेनापि विश्वेषणात् । यथा चैत्रो धनुर्धरः । तसान्मनः शरोरेन्द्रिययोग ऐश्वर्यशाखिनां नियमे-नेति मेने जैमिनिः ॥

## द्वादशाहवदुभयविधं बादरायणोतः

#### ॥ १२॥

मनसेति केवनमनेविषयां च स एकधा भवति विधा भवतीति ग्ररीरेन्द्रियभेदविषयां च श्रुतिमुपन्नभ्यानियमवादीं खनु बादरायणो नियमवादीं पूर्वयोर्न सचते । दिविधश्र-त्यनुरोधात् । न नायोगत्यवच्छेदेनैवंविधेषु विग्रेषणमवक-न्यते । कामेषु चि रमणं समनस्केन्द्रियेण ग्ररीरेण पुरु-षाणां सिद्दमेवेति नास्ति ग्रद्धा मनोयोगस्येति तद्यावच्छेदो त्यर्थः सिद्दस्य तु मनोयोगस्य तदन्यपरिसंख्यानेनार्थवन्त्व-मवकन्पते । तसादामेनान्त्णा पश्यतीतिवदन्तान्ययोगत्यवच्छे-द इति साम्प्रतम् । 'दादशाचवदि"ति ।

द्वादशाहरयं स्वत्वमासनीपायिचोदने । श्रहीनत्वं च यजितचोदने सति गम्यते॥

दादशाचमृद्धिकामा उपेयुरित्युपायिचोदनेन य एवं वि-दांसः सचमुपयन्तीति च दादशाचस्य सचत्वं वक्ठकर्द्धकस्य गम्यते । एवं तस्यैव दादशाचेन प्रजाकामं याजयेदिति यज्ञतिचोदनेन नियतकर्तृपरिमाणन्वेन दिराचेण यजेतेत्यादि-वद्धीनत्वमपि गम्यतद्दति सम्प्रति श्ररीरेन्द्रियाभावेन म-नोमाचेण विदुषः खप्नवत्यूच्यो भोगो भवति । कुतः । उप- पत्तेः । मनसैतानिति श्रुतेः । यदि पुनः सुषुप्तवदभोगो भ-वेत् । नैषा श्रुतिरूपपदोत । न च स ग्रारीरवदुपभोगः ग्रारीराद्युपादानवैयर्थ्यात् । सग्रारीरस्य तु पुष्ट्राची भोग इद्याप्युपपत्तेरित्युनुषञ्चनीयम् । तदिदमुक्तं खत्राभ्याम् ॥

तन्वभावे संध्यवदुपपत्तेः॥१३॥

## भावे जाग्रदत्॥ १४॥

ं इति॥

प्रदीपवदावेशस्तथा हि दर्शयति ॥१५॥

वस्तृतः परमात्मनो ऽभिन्नोप्ययं विज्ञानात्मा ऽनाद्यवि-द्याकिष्यतप्रादेशिकान्तः करणावच्छेदेनानादिजोवभावमापन्नः प्रादेशिकः सन्न देचान्तराणि खभावनिर्मितान्यपि नानाप्र-देशवर्तीनि सान्तः करणो युगपदावेष्टुमर्चति । न चात्मा-न्तरं स्रष्टुमपि स्व्यमानस्य स्वष्ट्रतिरेकेणानात्मत्वादात्मत्वे वा कर्वकर्मभावाभावाद्गेदाश्रयत्वादस्य । नाप्यन्तः करणान्तरं तत्र स्वति स्वयमानस्य तदुपाधित्वाभावात् । श्रनादि-ना खल्वन्तः करणेनौत्यित्तिकेनायमवस्द्वो नेदानीन्तनेनान्तः -करणेनोपाधितया संवन्द्रमर्चति । तस्नाद्यथा दास्यन्त्रं त-त्ययोत्ना चेतनेनाधिष्ठितं सक्वदिस्कामनुस्थ्यते । एवं निर्मा-णगरीराण्यपि सेन्द्रियाणीति प्राप्ते प्रस्थिभधीयते ।

ं ग्ररीरत्वं न जातु स्याङ्गोगाधिष्ठानतां विना । स निधेति ग्ररीरत्वमृतां युत्तां च तदिभा ॥ स निधा भवति पञ्चधा सप्तधा नवधेत्यादिका श्रुति- र्विदुषो नानाभावमाचसमाणा भिन्नग्ररीरेन्द्रियोपाधिसंबन्धे ऽवकरपते। नादेचचेतुभेदे न चि यन्त्राणि भिन्नानि निर्माय वाष्यन्यन्त्रवास्रो नानात्वेनापदिश्यते । भोगाधिष्ठानत्वं च ग्ररीरत्वं नाभोगाधिष्ठानेषु यन्त्रेचिव युज्यते । तसाहै-चान्तराणि चजित । न चानेनाधिष्ठितानि देचपशे वर्त-न्ते । न च सर्वगतस्य वस्तुतो विगन्तितप्रायाविद्यस्य विद्षः पृथाजनस्येवैात्पत्तिकान्तःकरणवश्यता येन तदौत्पत्तिक-मनाः करणमागन्तुकान्तः करणान्तरसंबन्धमस्य वारयेत् त-सादिदान् सर्वस्य वशी सर्वेश्वरः सत्यसंकल्पः सेन्द्रियम-नांसि ग्ररीराणि निर्माय तानि चैकपदे प्रविश्य तत्तदि-न्द्रियमन्तःकरणैसोषु चोकोषु मुक्तो विचरतीति साम्प्रतम्। प्ररीपवदिति तु निदर्शनं प्रदीपैक्यं प्रदीपव्यक्तिषूपचर्यते भि-न्नवर्तिवर्तिनीनां भिन्नव्यक्तीनां भेदात् । एवं विदान् जी-वात्मा देचभेदेखेक इति परामर्थार्थः(१) । एकमनोवर्ती-नीत्येकाभिप्रायवतीनीत्यर्थः । संपन्नः कवेनो मुक्त इत्युच्यते । न चैतस्रोत्यंभावसंभवः श्रुतिविरोधादित्युक्तमर्थजातमाश्चि-पित । "क्यं पुनर्मुक्तस्ये"ित । "स्विच" इति । स्विच मिव सिल्लः सिल्लप्रातिपदिकात्मवीप्रातिपदिकोभ्य इत्युपमा-नादाचारे किपि क्रते पचाद्यचि च क्रते रूपम् । एतदुक्तं भवति । यथा चिन्तममोनिधाः, प्रिक्षतं तदेकीभावमुप-याति । एवं द्रष्टापि ब्रह्माणेति । ऋत्रोत्तरं सूत्रम्॥

<sup>(</sup>१) परमार्थ इनि-पा० ३ ।

## स्वाप्ययसंपत्त्योरन्यतरापेक्षमा-

#### विष्कृतं हि ॥ १६ ॥

श्वासु काश्विष्क्रुतयः सुष्ठिमपेच्य काश्वित्त संपत्तिं तद-धिकारात् । ऐप्रवर्यश्रुतयस्तु सगुणविद्याविपाकावस्थापेशा मुक्त्यभिसंधानं तु तदवस्थासत्तर्यथा ऽक्ष्णदर्भने संध्यायां दिवसाभिधानम्॥

## जगद्व्यापारवर्जं प्रकरणादसन्नि-

#### हितत्वाच ॥१७॥

खाराज्यकामचारादिश्रुतिभ्यः स्यान्निरङ्क्षग्रः। सकार्यदेश्वराधीनसिद्धरप्यत्र साधकः॥

स्राप्तोति खाराज्यं सर्वे ऽसौ देवा वालिमावहन्ति । स-वेषु लोकेषु कामचारो भवतीत्यादिस्रुतिभ्यो विदुषः परब-स्नाण द्वान्यानधीनत्वमैश्वर्यमवगम्यते । नन्वस्य ब्रह्मोपास-नाल्य्यमैश्वर्य क्रयं ब्रह्मानधीनं न तु खभावो न हि कारणाधीनजन्मानो भावाः खकार्ये खकारणमपेशन्ते । किं स्वच ते खतन्त्रा एव यथाइः ।

म्हित्पण्डदण्डचकादि घटो जन्मन्यपेशते । जदकास्रणो त्वस्य तदपेशा न विदाते ॥

न च विदुषां परमें बराधी नैश्वर्यसिद्धित्वाद्गतमे श्वर्यं येन सीकिका एव राजानो महाराजाधीनाः स्वव्यापारे विद्वांसः परमेश्वराधीना भवेयुर्न खनु यदधीनीत्पादं यस्य रूपं तत्त- द्र्यादृनं भवतीति कश्चित्रयमः। तत्समानां तदिधकानां च दर्श्यनात्त्रया ह्यन्तेवासी गुर्वधीनविद्यः तत्समस्तदिधको वा दश्यते । दुष्टसामन्ताश्च पार्थिवाधीनैश्वर्याः पार्थिवाः स्पर्ध-मानास्तान्विजयमाना वा दश्यन्ते तदि ह निरित्रग्रयेश्वर्यत्वात् परमेश्वरस्यं मा नाम भूवत् विद्यांसस्ततोधिकास्तत्समास्त-भविष्यन्ति । तथा च न तदधीनाः । न हि समप्रधानमा वानामस्ति मिथोपेशा । तदेते स्वतन्त्राः सन्तस्तद्व्यापारे जग-तस्त्रनेपि प्रवर्तेरन्निति प्राप्ते प्रत्यभिधीयते ।

नित्यत्वादनपेशस्यात् श्रुतेसत्प्रक्रमादपि । ऐकामत्याच विदुषां परमेप्रवरतन्त्रता ॥

जगत्सर्गन्यणं चि कार्यं कारणेकसभावस्येव चि भवतु
त्राचो कार्यकारणसभावस्य । तन्नाभयसभावस्य खोत्पत्तौ।
मूनकारणापेश्वस्य पूर्वसिद्धः परमेप्रवर एव कारणमभ्युपेतव्य
इति स एवेकोस्तु जगत्कारणम् तस्येव नित्यत्वेन स्वकारणानपेश्वस्य कृप्तसामर्थ्यात् । कन्यसामर्थ्यास्तु जगत्सर्जनं
प्रति विद्वांसः । न च जगत्स्रष्टृत्वमेषां श्रूयते श्रूयते त्वचभवतः परमेप्रवरस्येव । तमेव प्रक्रत्य सर्वांसां तच्छुतीनां
प्रवृत्तेः । स्रिष च समप्रधानानां चि न नियमवदेकमत्यं
दृष्टिमंद्वारी स्थानाम् । न चोभयोरपीप्रवरत्वव्याघातादेकस्य तु तदाधिपत्ये तदिभप्रायानुरिधनां सर्वेषामैकमत्योपरतेरदोषः । तनागन्तकानां कारणाधीनजन्मेप्रवर्याणां (१)

<sup>(</sup>१) अगृद्यमाणेति--- ११० ३ ।

यद्ममाणाविशेषतया समत्वान्नित्वैत्रवर्यशानिनो यद्मते ते-भ्यो विशेष इति स एव नेषामधीश इति तत्तन्त्रा विद्यास इति परमेश्रवरच्यापारस्य सर्गसंसारस्य नेश्रते । पूर्वपिश्चिणी न्त्रयवोजमात्रङ्ग्य निराकरोति ॥ पत्यक्षोपदेशादिति चेन्नाधिकारिक-

## मण्डलस्थोक्तेः ॥ १८॥

ं यतः परमेप्रवराधीनमैप्रवर्यं तस्मात्तती न्यूनमिषमादिमात्रं खाराज्यं न तु जगत्मष्टृत्वम्। उक्तान्न्यायान् ॥

## विकारावार्ति च तथा हि स्थिति-

#### माह ॥ १९॥

एतावानस्य मिसमित विकारवर्ति रूपमुक्तम् । तती **च्यायांस्रोत निर्विकारं रूपम्। तया पादोस्त्र विश्वा भूता-**नीति विकारवर्त्ति इपं विपादस्थामृतं दिवीति निर्विकार-माच इपं दर्शयतसापरे श्रुतिसृती निर्विकारमेव इपं भ-गवतस्ते च पठिते। एतदुक्तं भवित । यदि ब्रूषे सगुणे ब्रह्मण्युपास्यमाने यथा तहुणस्य निरवग्रस्त्वमपि वस्तुती स्तीति निरवग्रचत्वं च विदुषा प्राप्तव्यमिति तद्नेन व्यभि-चारयते यथा रुविकारे ब्रह्माप्युपास्त्रमाने वस्तुतः स्थितमपि निर्विकाररूपं न प्राप्यते तत्कास्य हेतोरतत्क्रतुत्वादुपासकस्य। तथा तत्रुणोपासनया वस्तुतः स्थितमपि निरवग्रस्तं नाप्यते। तत्त्वोपासासनासु पुरुषक्रनुत्वात् । उपासकस्य तदक्रतृत्वं च निरवग्रस्तस्योपासनविध्यगोचरत्वादिध्यधीनत्वास्रोपासनास्र

पुरुषखातन्त्याभावात् खातन्त्ये वा प्रातिभत्वप्रसङ्गादिति ॥

## भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच ॥ २१॥

न केवचं स्वाराज्यसोप्रवराधीनतया जगतार्जनम् साह्या-द्गोगमाचेण तेन परमेशवरेण साम्याभिधानादपि व्यपदेशिल-ङ्गादिति । भूतान्यवन्ति प्रीणयन्तीति भोजयन्तीति यावत्। सूत्रान्तरावतारणाय ग्रङ्गते । "नन्वेवं सति सातिग्रयत्वा-दि"ति । सद परमेप्रवरस्यतिश्रयेन वर्ततइति विदुष ऐप्रवर्यं सातिग्रयम् यच सातिग्रयं तच कार्यं यथा चै।िककमै-प्रवर्यम् तदनेन कार्यत्वमुक्तम्। तथा च कार्यत्वादन्तवत्प्रा-प्रमिति तंच न युक्तमानन्येन तिंदुषां तत्र प्रवृत्तिरिति। त्रात उत्तरं पठित ॥

# अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः

## शब्दात् ॥ २२ ॥

किमर्चिरादिमार्गेण ब्रह्मजोकप्राप्तानामैप्रवर्यस्यान्तवस्वं ल-या साध्यते । त्राचो खिचन्द्र नोकादिवट् ब्रह्म नोकादेतसी-कप्राप्तिर्मुक्तोरन्तवस्वम् । तत्र पूर्वीस्मन् कर्ल्ये सिद्धसाधनम । उत्तरव तु श्रुतिसृतिविरोधः । तदिधानां च क्राममृत्तिप्रति-पादनादिति । तत्त्वमसिवाक्यार्थैकोपासनापरान्प्रत्याच । "स-म्यादर्शनविध्वस्ततमसामि"ति । दिधाविद्यातमः निरूपाधि-बच्चसाश्चात्कारसत्त्वदर्भनम् । न चैतिन्नर्नाणं खद्धपावस्था-ननुष्ठणं कार्यं येनानित्यं स्यादित्याच । "नित्यसिद्रे"ति ॥ इति श्रीवाचस्तिमिश्रविर्चिते शङ्करभगवत्पादभाष्यि- भागे भामत्यां चतुर्थस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः॥ समाप्तश्चायं चतुर्थोध्यायः॥

भङ्गा वाद्यसुरेन्द्रवृन्दमिखनाविद्योपधानातिगं येनास्नायपयोनिधेनीयमया ब्रह्मासृतं प्राप्यते । सीयं प्राङ्करभाष्यजातिषयी वाचस्पतेः सांदरं संदर्भः परिभाव्यतां समतयः खार्थेषु को मत्मरः॥१॥ ऋज्ञानसागरं तीर्त्वा ब्रह्मतत्त्वमभीपाताम् । नीतिनै।कर्णधारेषा मया ऽपूरि मनोरथः ॥२॥ यच्यायकणिकातत्त्वसमीशातत्त्वबिन्द्भिः । यन्त्रायसांख्ययोगानां वेदान्तानां निवन्धनैः ॥ ३॥ समचैषं महत्पुष्यं तत्फनं पुष्कतं मया । समर्पितमथैतेन प्रीयतां परमेप्रवरः ॥ ४॥ नृपान्तराणां मनसाप्यगम्यां भूक्षेपमात्रेण चकार कीर्तिम्। कार्तस्वरासारसपृरितार्थ-सार्थः स्वयं प्रास्तिविच्छाणश्च ॥ ५ ॥ नरेप्रवरा यच्चरितानुकार-मिक्कन्ति कर्तुं न च पारयन्ति । तिसन् मचीपे मचनीयकीती श्रीमन्नुगे ८कारि मया निबन्धः ॥ ६॥ ङ तत्मेष्रह्मार्पणमस्तु ॥

## भूमिका।

इस किन प्रचरितेषु नानाविधेषु दर्शनेव्वदैतदर्शनमेष मिद्वान्तभूतमिति सप्रसिद्धं विवेचकानाम्। यत्किन मचर्षिणा व्यासेन इतिनं भगवतो मद्देश्वरस्वावतारतया जगिदिखातैः श्रीमटाचार्यभंकरभगवत्पादेः प्रणीतेन भाष्येण यथावदिवृत-तात्पर्यं ग्रमदमादिसाधनसंपन्नमुद्धरासेव्यमानं निःश्रेयसाय करपतइति श्रद्दधते परीक्षकाः । तदेतद् भाष्यं समस्तदेशेषु पठनपाठनादिगोचरो गभीरार्थनया ऽपेक्षितव्याख्यं च रत्नप्र-भासमजंकतमेव मुद्रितमुपजभ्योत्त्वकाः समपद्यन्त वाचस्पति-मित्रप्रणीतभामत्यभिधवार्तिकप्रकाशने काचिकाताप्रतिष्ठिता-सियाटिक्सोसाइटीतिप्रसिद्दसभास्ताराः । विच**श**णचृडाम-णिर्हि वाचस्पतिमित्रः प्राग्भवे भाष्यकारप्रधानिप्राच्यः पद्म-पादाचार्यस्तदादिष्ट एव प्रणिनाय वार्तिकमधो पुरा वार्तिक-निर्माणायादिष्टेन सकनान्तेवासिप्रार्थितभगवत्पादप्रतिषिद्धेन च सुरेश्वराचार्येण न ते वार्तिकं प्रसिद्धिमानुयादिति मन्नो वार्तिक्षेक्षदेशः पञ्चपादिकानामा भवेदेतज्जनाकृतः प्रसि-द्विभागपरसिंख भवे भूत्वा भवान् वाचस्पतिः प्रसोताऽखिलं वार्तिकमाक्तरपं च तत्रिसिध्येदिति भगवत्पादैरन्वगृज्ञातेति वर्णयन्ति सा ग्रंकरिनिजये माधवाचार्याः । सोऽयं वा-चस्पितिमित्रः समस्तदर्भनेष्वपरतन्त्रुप्रितभी विरच्यानितरसः करान्निबन्धान्प्रणिनाय भामतीनामकमिदं वार्तिकं तदिदं विरचत्वादधुना ग्राम्तरसिकानामगोचरीभूतं प्रायः पठनपा-उनयोरगमत्तां दणां येनान्विष्यन्तो ऽपि नोपलभन्ते सा

ग्रुइं पुरतकमपि महाग्रयाः । श्रातस् ताहग्रप्रवन्धरस्यपुरत-कसीलभ्याम यतमानैः प्रागृक्तसभासारेरिक्र्येन च श्रीमता प्रमदादासिमनम्हाप्रयेन प्रोत्माहिताः प्रावतीमह्योतत्पुस्तक सुद्रणाय वयं सचैव श्रीह्गुहचरणै राजारामशान्तिभिः। प्रा-रमो चैतैर्भृग्रमच्युच्चामचि पाठभेदविवेचनादिषु दत्तच्सा-वलको । तदनु बङ्गप्रयूचलानु श्रेयसामेतत्पर्याची चनाधिगत-तत्त्वेषु जिचासया नु कर्मभूमेबी हामृयं गृतेषु श्रीगुक्चरणेषु आवर्तामि क्यंकथमपि वयं प्रारम्भकार्यपरिसमापने । ऋ-ग्रहीषं चेच कार्ये मन्निकटस्थितं पुस्तकमादर्शत्वेनाद्रिये च पविचीकरणाय विद्यारण्यमठस्यं पुस्तकं पूज्यचरणपरिवाज-कपरिवृढश्री (मत्पूर्णाश्रमसामिनामपरिमतर्च पण्डितवर-श्रीइरिक्तष्णप्रमेणामन्यच विद्वदरव्यासीपाकरनानायप्रमेणा-मिति चत्त्वारि पुस्तकानि न्यवेश्रयं च तत्रतत्रोपचञ्चान्याठ-भेदान्प्रदर्शितक्रमेणैवैकदिविचतुष्यच्चसंख्याद्वाचक्रेन । श्रवान जम्बन्त च साहायकं प्राथमिकपुस्तकसंपादनसंशोधनमुद्रि-ताद्यपत्रपवित्रीकरणेषु मयैवादिष्टा मदन्तेवासिनः पाराणि-कोपाक्ररामचन्द्रशास्त्रिगङ्गाधरशास्त्रिरामक्रम्णशास्त्रिणः। एवं जिरानुभूतपरिश्रमः समापयमिदं कार्यं भगवत्पादैरनुगृंचीतो निरचैष चाद्य समपद्यत फर्लेग्रस्टितदार्तिकाक्षरप्रसिद्धिव-रप्रदानानुग्रचो भगवत्पादानामिति । तदिदमवजोक्रयन्तो ऽधिगच्छन्तु यथावद्गाय्यतात्पर्धे शास्त्ररिकाः सफलयन्तुं च मामकीनं परिश्रमं खाम्यन्तु च सीसकाखरयोजकदोषेणा-सादीयमंतिद्रेषिण च राजभानि स्विचितानि प्रसीदन्तु चा-नेन प्रयत्नेन भगवद्गाध्यकारचरणा इति मुक्तरभ्यर्थयते।

